
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 7 (2000)

Heft: 3

Artikel: Entretien : autour de l'influence du "religieux" : entre perception et
instrumentalisation d'un phénomène

Autor: Michel, Patrick

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-19451

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-19451
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


21

MICHEL, TRISCONI: ENTRETIEN

ENTRETIEN: AUTOUR DE L’INFLUENCE
DU «RELIGIEUX»

ENTRE PERCEPTION ET INSTRUMENTALISATION
D’UN PHENOMENE

PATRICK MICHEL,1 PROPOS RECUEILLIS PAR MICHELA TRISCONI

– Les principaux conflits de l’année 1999 – Kosovo, Timor-Oriental, Cachemire,
Tchétchénie – ont été, dans une large mesure des conflits de religion. Inquiétante,
la montée des intégrismes n’épargne aucune confession. Peut-on donc parler
d’offensive des religions aujourd’hui?
Le problème est qu’on est victime de l’extraordinaire inertie de la pensée: on a

tendance à prendre au premier degré ce qu’il faudrait interpréter au deuxième
degré, à tenir pour du religieux ce qui relève, en dernière analyse, d’une

instrumentalisation du religieux à d’autres fins. Et donc, je ne parlerai pas

d’offensive du religieux. En revanche, cette présence insistante du thème, ces

interrogations sur le sens de la puissance et de l’influence du religieux, méritent
qu’on s’y intéresse dans la mesure où elles s’inscrivent sans nul doute dans une

procédure, plus large, de redéfinition des outils conceptuels utilisés pour penser

notre réalité. Pour le dire brièvement, nous plaquons sur un univers en

mouvement, sur une réalité se caractérisant fondamentalement par sa fluidité et

sa mobilité, des concepts issus de la référence à une stabilité. Celle-ci, pour
fictive qu’elle ait pu être, n’en constituait pas moins une référence crédible. Et
c’est précisément cette crédibilité qui n’existe plus. Le problème consiste donc
à qualifier le moment où nous sommes; il s’agit d’essayer de comprendre le type
de logique sur lequel ce moment se construit.
Nous vivons, en fait, une phase d’accélération du mouvement ou, plus
précisément, une phase de conscience plus aiguë de celui-ci. En réalité, le monde ne

tourne pas plus vite qu’hier. C’est la conscience du mouvement qui l’anime qui
est aujourd’hui plus vive, plus perméable à cette dynamique.
Cela se traduit par un phénomène de flottement, et le religieux est ici, en termes
de gestion, une ressource disponible. D’autant plus disponible qu’elle est utilisée

en l’absence apparented’autres ressources, notammentpolitiques. Le religieux
permet de prendre position – «d’arrêter une position» – par rapport au mouvement.

L’utilité fondamentale du religieux, et peut-être la cause de sa visibilité
actuelle, me paraissent étroitement liées à cette fonction: prendre position par

rapport au mouvement.
Fondamentalement, donc, nous ne sommes pas en présence d’un problème



TRAVERSE 2000/3

22

RELIGION UND MACHT / RELIGION ET POUVOIR

d’offensive des religions, ce qui reviendrait à placer les religions au coeur du

débat. En réalité, les religions ne sont pas au centre, mais à la périphérie d’un
espace où elles sont mobilisées à des fins qui ne sont évidemment pas neutres.

C’est justement cette logique d’instrumentalisation qui est intéressante.

– Pourtant, nous avons l’impression d’assister à la mise en route d’un processus

qui octroie au facteur religieux un poids prépondérant dans les enjeux

politiques actuels…

Tout d’abord, il n’y a pas de point de départ dans l’accélération contemporaine,
mais des phénomènes d’attestation, plus ou moins aisément identifiables, de

l’état d’avancement de ce processus d’accélération. Je suis désolé d’utiliser un

vocabulaire aussi abstrait. Nous sommes, pour le dire autrement, confrontés à la
mise en évidence d’un processus mis en oeuvre dans le passé et qui se prolonge

aujourd’hui. J’ai, à plusieurs reprises, utilisé l’exemple de l’effondrement du

communisme, à analyser non comme point de départ de l’évolution contemporaine,

comme «inaugural» mais comme étape majeure dans l’attestation de

l’état d’avancement d’un processus.

En fait, l’effondrement de la polarité Est-Ouest, organisatrice en dernière analyse

de l’espace social, politique et culturel du dernier demi-siècle, a fait
disparaître les repères simples qui permettaient aux identités collectives de se

définir. Dans cette perspective, le recours contemporain au religieux témoignerait

non tant d’une résurgence de la foi que de nouvelles articulations du rapport
au sens dont un discours et une pratique politiques en décalage avec le réel ne

parviendraient pas à rendre compte. Dans le processus contemporain de

recomposition identitaire, c’est-à-dire du travail en cours de redéfinition des critères

permettant de fonder, de façon dynamique, des identités mobiles et plurielles, les
réemplois du religieuxdeviendraientainsi les indicateurs d’un déficit du politique
à ce point cruel que lui manqueraient les mots politiques pour se dire.
Ce processus, très complexe, vise à redéfinir le rapport au politique: de mon

point de vue, les instrumentalisations du religieux auxquelles on assiste dans la
société contemporaine ne sont jamais que des révélateurs de l’état d’avancement
de la redéfinition de ce rapport au politique. Je pense que l’un des problèmes

majeurs de la période que nous traversons réside dans la recomposition du

rapport entre le croire et le politique. La réorganisation profonde de notre

appareil intellectuel résultant de cette évolution semble tout particulièrement
attestée par ce qui se joue sur le terrain des rapports entre politique et religion.
– Y-a-t il donc émergence d’une nouvelle figure de légitimité du politique?
Dans un article que j’ai consacré à «Religion, nation et pluralisme. Une réflexion
fin-de-siècle» 2 je soutiens l’idée que nous sommes aujourd’hui confrontés à

l’évidence sociale du passage à une nouvelle figure de la légitimité politique:
nous sommes passés en l’espace de très peu de temps, à l’échelle du long terme



23

MICHEL, TRISCONI: ENTRETIEN

historique, d’une légitimité fondée sur la transcendance à une légitimité fondée
sur l’immanence, et donc en dernière instance sur la pluralité et sur la diversité.
J’y reviendrai.
Parallèlement, l’effondrement du communisme induit une disqualification de

l’utopie comme noyau dur d’un dispositif de légitimation du politique. Cela
entraîne du même coup une disqualification du futur comme socle d’articulation
des registres du temps: se projeter dans l’avenir pour relire le passé et donner
sens au présent. Il n’est de ce point de vue pas neutre que les réemplois
contemporains du religieux, sur terrain politique, s’organisent autour de la
référence à la tradition.
L’évidence du temps ouvert pose, en tout état de cause, de formidables
problèmes à la religion. On voit bien ce que veut dire être religieux dans la
réaffirmation d’une inscription dans le temps clos de la tradition, dont on
s’efforce d’accréditer l’idée qu’il se perpétuerait malgré tout. Mais que signifie être

religieux dans le cadre du temps ouvert de la refondation permanente?

– Comment qualifier alors ce phénomène de retour des manifestations du

religieux?
Il est probable que la visibilité socio-politique des religions est plus importante
aujourd’hui qu’hier; il n’en reste pas moins que tous les indicateurs attestent la
persistance, voire l’accélération, d’un processus de sécularisation des sociétés,

qui se caractérise triplement par une individualisation du rapport au sens, une

pluralisation affichée dans les modalités d’établissement d’un tel rapport et un

clair rejet de celui-ci dans le domaine privé. Certains ont pu évoquer à ce propos
une «révolution du croire» Il s’agit plutôt, de mon point de vue, je le répète, de

la poursuite et de l’accélération d’un processus déjà largement engagé d’émergence

d’une nouvelle figure de légitimité. Après la liquidation de Dieu comme
socle d’articulation d’un dispositif de légitimation, nous avons eu la Nation.
Cette dernière, qui s’inscrivait à l’évidence au coeur d’une procédure objectivement

désacralisante se prêtait toutefois à une entreprise de re-sacralisation la
«divinisation» de la Nation, la production d’une «communauté imaginée»
Nous passerions aujourd’hui à un dispositif nouveau, organisé autour du pluriel,
dont les contours et les contenus s’inventent sous nos yeux, sans bien sûr que la
forme qu’il revêtira puisse nous être, d’ores et déjà, connue.

Paris, décembre 1999

Notes

1 Patrick Michel, directeur de recherche au CNRS CEIFR/EHESS), travaille sur les
recompositions contemporaines du croire. Il enseigne à l’Ecole des Hautes Etudes en Sciences
Sociales et à l’Institut d’Etudes Politiques à Paris.

2 Critique internationale 3 1999), 79–97.


	Entretien : autour de l'influence du "religieux" : entre perception et instrumentalisation d'un phénomène

