Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift fir Geschichte = Revue d'histoire
Herausgeber: [s.n]

Band: 7 (2000)

Heft: 3

Artikel: Religion und Macht = Religion et pouvoir

Autor: Muller, Thomas Christian / Romer, Jonas / Sardet, Frédéric
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-19450

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-19450
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RELIGION UND MACHT

Im ausgehenden 20. Jahrhundert spielt Religion weltweit in zahlreichen Kon-
flikten eine ebenso prominente wie verhangnisvolle Rolle. Wurde im Zuge des
Aufbruchs der Moderne und der Sidkularisation noch das baldige Ende der
religios bestimmten Weltordnung vorausgesagt, so kann man heute feststellen,
dass sich diese Prophezeiung nur fiir einige Teile der Welt und nur ansatzweise
bewahrheitet hat. In bezug auf andere Regionen, wo Religion und Konfession
nach wie vor beziechungsweise wieder im Brennpunkt politischer und gesell-
schaftlicher Auseinandersetzungen stehen, ist es wohl kaum iibertrieben, von
einer eigentlichen Renaissance der Religion, ja von einem weiteren konfessio-
nellen Zeitalter zu sprechen. Selbst im weitgehend sidkularisierten Westeuropa
ist die individuelle und kollektive Nachfrage nach iibergeordneter Sinn- und
Orientierungsstiftung nach wie vor stark. Gleichzeitig haben hier die (etablier-
ten) christlichen Kirchen aber stark an gesellschaftlicher Bedeutung eingebiisst.!
Als Folge des Mauerfalls, der zum nachhaltigen Verlust einer politischen Uto-
pie fiihrte, geriet das Thema Religion wieder stirker ins Blickfeld der Sozial-
wissenschaften und hat auch innerhalb der Geschichtswissenschaften zu einem
Umdenken gefiihrt:* Religion wird nun auch fiir das «Zeitalter der S#kularisie-
rung» als bedeutender Faktor fiir die gesellschaftliche Entwicklung angesehen.?
So wurde etwa das 19. Jahrhundert in Analogie zum 16. unlingst als «Zwei-
tes konfessionelles Zeitalter»* bezeichnet — nicht ohne eine gewisse Berech-
tigung, denn Sikularisierung und Konfessionalisierung scheinen sich nicht
auszuschliessen, sondern vielmehr zu bedingen. In der Tat war die europidische
Gesellschaft, insbesondere der katholische Kulturraum, wohl selten so stark von
kirchlichen Strukturen durchdrungen wie am Ende des sogenannten «Kultur-
kampfs», als die Konfessionalisierung sdamtliche Lebensbereiche beriihrte.

Dieses Heft tragt den Titel Religion und Macht. Die beiden Begriffe konnen
unterschiedlich miteinander verkniipft werden, und die Anndherung an das
Thema ist aus den verschiedensten Perspektiven moglich. Religion hat eine
kulturelle und normative Funktion (als identitits- und orientierungsbildende
Institution), eine gesellschaftliche Funktion (als gemeinschaftsbildende Insti-
tution) und nicht zuletzt eine politische Funktion (als Legitimation von Macht-



RELIGION UND MACHT / RELIGION ET POUVOIR TRAVERSE 2000/3

anspriichen und staatsrechtlichen Ordnungen). Diese Funktionen sind nicht
immer klar zu trennen, sie alle beriihren jedoch die Frage nach der norm-
pragenden Kraft von Religion, die hier im Zentrum steht. Die vorliegenden
Beitriage befassen sich zum einen mit dem Umgang gesellschaftlicher Institu-
tionen im weitesten Sinn (Regierungen, Parteien, Interessengruppen, Minder-
heiten etc.) mit religiosen Glaubenssystemen, zum andern mit der Haltung
religioser Gemeinschaften oder Individuen gegeniiber der politischen Macht:
Wie entwickelten sich vor jeweils unterschiedlichen sozialhistorischen und so-
ziokulturellen Hintergriinden die Verbindungen zwischen Religion und Macht?
Zur Macht, die diese Gemeinschaften selber ausiiben (auf ihre Mitglieder oder
auf die Gesellschaft) oder zur Macht, gegeniiber der sie sich zu behaupten
haben, von der sie sich abgrenzen oder die sie zu beeinflussen versuchen? Alle
Beitrage deuten darauf hin, dass hinter der andauernden Wirkungsmaéchtigkeit
von Religion das ungebrochene menschliche Bediirfnis steht, individuelle und
kollektive Identititen in der Transzendenz zu (be)griinden.
Im Entstehungsprozess dieses Hefts zeigte sich immer deutlicher, dass zur
Beschreibung der komplexen Verbindungen zwischen Religion und Macht ne-
ben sozial- und politikgeschichtlichen Ansitzen auch eine kulturgeschichtliche
Betrachtungsweise, die sich fiir die langfristigen Auswirkungen religioser Glau-
benssysteme auf politische Macht interessiert, nicht ausser acht gelassen wer-
den darf. Dass die Auseinandersetzung mit einem so vielschichtigen Thema nur
Teilbereiche — sowohl zeitlich als raumlich — abdecken kann, versteht sich von
selbst. Die Beitrage beschiftigen sich — von zwei Ausnahmen abgesehen — vor
allem mit dem 19. und dem 20. Jahrhundert; geographisch beschrinken sie sich
auf den christlichen Kulturkreis in Europa und in den USA. Auf den Einbezug
anderer Religionen (Islam,’ Judentum, Buddhismus, Hinduismus etc.) musste
leider verzichtet werden. Bereits der Versuch, die drei wichtigsten christlichen
Kulturkreise Europas (Katholizismus, Protestantismus und Orthodoxie) gebiih-
rend zu beriicksichtigen, erwies sich als lohnendes, wenn auch anspruchsvolles
Unterfangen.
Fiir Patrick Michel (Interview) hat die momentane Sichtbarkeit des Religiosen
nichts mit einer Offensive der Religionen zu tun. Dass Religion noch immer die
wichtigste identitatsstiftende Ressource darstellt, erklart er damit, dass sie als
jederzeit verfiigbare, leicht zu instrumentalisierende Sinngebungsinstanz nichts
an Attraktivitit eingebiisst hat. Da glaubhafte politische Utopien als Alter-
native zur Zeit nicht in Sicht seien (erst recht nicht nach der Disqualifizierung
der kommunistischen Idee), stehe Religion auf diesem Gebiet sozusagen kon-
kurrenzlos da.
Christine Matter geht dem anhaltenden Einfluss christlicher Symbolik in den
12 m Vereinigten Staaten nach und vertritt die These, dass die religitése Verabsolu-



MULLER, ROMER, SARDET: RELIGION UND MACHT

tierung des Individuums und die institutionelle Loslosung und Subjektivierung
der religivsen Erfahrung, wie sie fiir Westeuropa gelte, auf die amerikanische
Entwicklung nicht zutreffe. Ansatzpunkt ihrer Ausfithrungen ist die Entwick-
lung des amerikanischen Nationalstaats, fiir deren Verlauf sich eine historisch
ungebrochene Kontinuitit der Religion und ein ungebrochenes Verhiltnis zu
religioser Transzendenz feststellen lasse.

Waihrend in Frankreich religiose und «nationale» Transzendenz in Konkurrenz
standen, kam es in Nordirland — dazu der Aufsatz von Duncan Morrow — zur
unheilvollen Kombination konfessioneller und nationaler Transzendenz. Trotz
Sakularisierung der Gesellschaft und stark nachlassender Bindung der nord-
irischen Bevolkerung an kirchliche Institutionen wird nationale Identitit noch
immer iiber Konfession definiert. Der Nordirlandkonflikt konne, so der Autor,
nur beigelegt werden, wenn sich Protestanten und Katholiken vom Absolut-
heitsanspruch ihrer Religionen 16sten.

Der Beitrag von Olivier Giller zeigt, dass die enge Verbindung zwischen ortho-
doxer Kirche und nationaler Identitdt auch in Ruminien Tradition hat. Ortho-
doxe Theologen entwickelten im Laufe des 20. Jahrhunderts zuweilen radikal
nationalistische Positionen und standen der faschistischen Legionarsbewegung
in den 30er Jahren sehr nahe. Als 1989 die orthodoxe Kirche Ruminiens ihren
Anspruch bekriftigte, in der Gesellschaft eine aktive Rolle spielen zu wollen,
erlebte ultranationalistisches Gedankengut eine Renaissance, und es kam erneut
zur Verbindung von Orthodoxie und extremer Rechte, was die Demokratisie-
rung des ruminischen Staats erheblich gefahrdete.

Der Aufsatz von Lionel Bartolini und Jean-Daniel Morerod befasst sich mit der
komplexen konfessionellen und institutionellen Situation im Fiirstentum Neuen-
burg zur Zeit der Reformation. Am Beispiel des Stddtchens Landeron zeigen die
Autoren, mit welchen Prinzipien und Argumenten wihrend Jahrzehnten um die
konfessionelle Zugehorigkeit einer einzelnen Gemeinde gefochten wurde.
Jonas Romer erortert am Beispiel der Helvetischen Republik die Frage nach der
legitimititsstiftenden Rolle von Religion in einem revolutionédren Régime. Der
Beitrag richtet sein Augenmerk auf die Stellungnahmen der Kirchenvertreter
zum Biirgereid von 1798 und stellt fest, dass der Eid nur dort problemlos
geleistet wurde, wo die Geistlichen diesen fiir unbedenklich erkliarten. Die
helvetische Regierung, die ihren Machtanspruch gerade nichir mit religidsen
Argumenten legitimieren wollte, war zur Konsolidierung ihrer Herrschaft para-
doxerweise auf religiose Argumente und auf die Mithilfe kirchlicher Instanzen
angewiesen.

Der Aufsatz von Josef Lang beleuchtet die Ultramontanisierung des katho-
lischen Klerus in der Schweiz und seine Auswirkungen auf die Organisierung
des katholischen Milieus. Durch die Ausgrenzung «dissidenter» Kleriker, durch m 13



141

RELIGION UND MACHT / RELIGION ET POUVOIR TRAVERSE 2000/3

Eingriffe in die Priesterausbildung und die Offnung der Priesterkarriere fiir
Angehorige der landlichen Unterschicht gelang dem katholischen Konservatis-
mus die Griindung eines hervorragend organisierten, weltanschaulich geschlos-
senen und angesehenen Kaders, wie ihn weder Freisinn noch Sozialdemokratie
hervorbrachten.

Ruth Fivaz-Silbermann untersucht die Handlungsmoglichkeiten des Schweizer
Priesters Abbé Albert Gross im Rahmen seiner Mission im franzésischen
Internierungslager von Gurs wihrend des Zweiten Weltkriegs. Als einer der
ersten nutzte er die Fliichtlingskategorie der «non-refoulables» und rettete
als Christen deklarierte jiidische Fliichtlinge vor der Ausschaffung aus der
Schweiz. Die Autorin vertritt die These, das Verhalten des Abtes sei von einer
stupenden «Modernitit» gewesen, da sich dieser sowohl iiber politisch-recht-
liche Vorschriften als auch iiber religiose und ethnische Vorurteile hinweg-
gesetzt habe.

Die Photographin Suzie Maeder befasst sich mit der vielleicht sichtbarsten
Demonstration geistlicher Macht in Rom, namlich mit den 4gyptischen Obelis-
ken, die seit Ende des 16. Jahrhunderts von mehreren Péapsten wiederaufgerich-
tet und in christliche Symbole verwandelt wurden. Von den etwa 40 Obelisken,
welche die romischen Kaiser nach Rom schaffen liessen, iiberstand nur ein
einziger das Mittelalter in aufrechter Stellung: der vatikanische. 1586 liess ihn
Papst Sixtus V. durch den Architekten Domenico Fontana in einer spektaku-
laren Aktion in die Mitte des Petersplatzes versetzen. Heute zihlt Rom zwolf
«christliche» und einen «zivilen» Obelisken. Letzterer wurde 1887 vom italie-
nischen Staat als Denkmal an die im Massaker von Dogali (Abessinien) gefal-
lenen italienischen Soldaten vor dem «Termini»-Bahnhof errichtet.

Auch der Debattebeitrag passt zum Schwerpunktthema: Mit dem Blick von
aussen aussert sich der Wiener Historiker Otto Weiss kritisch zur Kontroverse
zwischen Olaf Blaschke und Urs Altermatt.®

Thomas Christian Miiller, Jonas Romer, Frédéric Sardet

Anmerkungen

1 Der franzésische Historiker René Rémond etwa spricht von Marginalisierung des Religitsen
und schleichender Sikularisierung. René Rémond, Religion und Gesellschaft. Von 1789 bis
zur Gegenwart, Miinchen 2000, 264 f., 270, 272.

2 Zum Forschungsstand der Kirchengeschichte v. a. im deutschen Sprachraum siehe Kurt
Nowak, «Kirchengeschichte des 19./20. Jahrhunderts», Geschichte in Wissenschaft und
Unterricht, Heft 3 und 4 (Marz/April 2000), 190-266.

3 Fiir die neuere Literatur in der Katholizismusforschung im deutschsprachigen Raum sei auf
den umfangreichen Literaturbericht von Karl-Egon Lonne in Geschichte und Gesellschaft 26
(2000), 128-170, hingewiesen. (Otto Weiss rezensiert diese Nummer im thematischen



MULLER, ROMER, SARDET: RELIGION UND MACHT

Besprechungsteil). Fiir die Zeit vor 1800 siehe die Uberblicksdarstellung von Kaspar von
Greyerz, Religion und Kultur. Europa 1500—1800, Géttingen 2000, mit umfangreichen
Literaturangaben. Fiir die franzosische und internationale Geschichtsschreibung im Bereich
des Christentums sei auf die monumentale Gesamtdarstellung Die Geschichte des Christen-
tums. Religion — Politik — Kultur, hg. von Norbert Brox et al., Freiburg 1991, hingewiesen,
besonders auf die Biande 10, 11, 12 und 13.

Olaf Blaschke, «Das 19. Jahrhundert: Ein Zweites Konfessionelles Zeitalter?», Geschichte
und Gesellschaft 26 (2000), 38-75.

Siehe die Doppelrezension von Clemens P. Sidorko in dieser Nummer.

Vgl. die Stellungnahmen der beiden Kontrahenten in der Schweizerischen Zeitschrift fitr
Geschichte 50 (2000), 204-236.



RELIGION ET POUVOIR

Fin du 20e siecle, a I'échelle planétaire, la religion tient un role central sinon
fatal dans nombre de conflits. La modernité et la sécularisation du monde
avaient fait prédire la fin rapide de I'ordonnancement religieux de celui-ci.
Aujourd’hui, il faut bien admettre que la prophétie est loin d’étre réalisée
hors une petite partie de la planete et seulement partiellement. Dans le reste du
monde, 12 ot religion et confession comme auparavant — ou a nouveau — sont
au ceeur des enjeux politiques et sociaux, il n’est stirement pas exagéré de
parler d’une nouvelle ére confessionnelle ou d une véritable renaissance du fait
religieux. Dans I’Europe de I’ouest pourtant largement sécularisée, la demande
individuelle et collective de sens, transcendant et orientant les humains se
renforce. En méme temps, les églises chrétiennes (établies) ont fortement
perdu de leur emprise sociale.!
A la suite de la chute du mur de Berlin, qui conduisit a la disparition durable
d’une utopie politique, la problématique religieuse s’est retrouvée a nouveau
dans le champ d’investigation des sciences sociales et a amené une réévalua-
tion du discours au sein des sciences historiques.> Dans «I’&re de la séculari-
sation», la religion est considérée désormais comme facteur significatif de
I’évolution sociale. Récemment, le 19¢ siécle a été décrit, par analogie avec le
16¢ siecle, comme la «seconde époque confessionnelle»,? non sans fondement,
tant il est vrai que sécularisation et confession ne sauraient s’exclure mais
nécessitent bel et bien d’étre envisagées conjointement. Dans les faits, la
société européenne, I’espace culturel catholique en particulier, a rarement été
traversée aussi fortement par les structures cléricales qu’a la fin de ce que 'on
a coutume d’appeler le Kulturkampf, moment ou la confessionnalisation tou-
chait tous les domaines de la vie.
Ce numéro porte le titre «religion et pouvoir». Les deux termes peuvent étre liés
de différentes manicres et ’accroche a la thématique est possible selon des
perspectives tres variées. La religion est dotée de fonctions culturelles et nor-
matives, de fonctions sociales aussi en tant qu’institution communautaire. Il va
de soi qu’elle a également une fonction politique en tant que légitimation
16 m religieuse des exigences du pouvoir et du droit public. Toutes ces fonctions



MULLER, ROMER, SARDET: RELIGION ET POUVOIR

soulévent la question de la puissance normative de la religion, objet au centre de
ce dossier de traverse. Les contributions considerent d une part I’environnement
social des institutions au sens le plus large (gouvernements, partis, groupes
d’intérét, minorités, etc.) en lien avec les systemes de croyance. D’autre part,
elles analysent les comportements des communautés religicuses ou des indi-
vidus face au pouvoir politique: a chaque fois, comment les liens entre religion
et pouvoir se sont-ils construits, sur la base de quels soubassements socio-
historiques et socio-culturels? Pour le pouvoir que ces communautés exercent
elles-mémes (tant sur leurs membres que sur la société) ou pour le pouvoir
qu’elles sont censées combattre et dont elles cherchent a se distinguer ou
qu’elles veulent influencer? Toutes les contributions réunies ici convergent
pour souligner que derrire les effets continuels de puissance de la religion, il y
a le besoin intact des humains de fonder leur identité individuelle ou collective
dans la transcendance.

La construction de ce numéro a montré de maniere évidente qu’il ne faut pas
négliger une approche d’histoire culturelle intéressée par les répercussions de
long terme des systemes de croyance sur le pouvoir politique, pour affiner la
description des liens complexes entre religion et pouvoir. Qu’une telle explica-
tion ne recouvre que partiellement un theme aussi composite — tant spatialement
que temporellement — est facilement compréhensible.

Les contributions de ce numéro, a deux exceptions pres, concernent les 19¢ et
20e siecles; géographiquement, elles se limitent au domaine culturel chrétien
d’Europe et des Etats-Unis. L’absence du monde islamique* judaique, boud-
dhique, hindou, etc. est une lacune regrettable, mais la seule prise en compte
des trois grands milieux culturels chrétiens (catholicisme, protestantisme, ortho-
doxie) s’est déja révélée une entreprise des plus ardues.

Pour Parrick Michel (entretien), la visibilit¢ momentanée du religieux n’arien a
voir avec une offensive des religions. Que la religion reste encore la source
identitaire fondamentale s’expliquerait selon lui par le fait que cette instance
pourvoyeuse de sens, facile a instrumentaliser, n’a rien perdu de son attrait.
Pour I’heure, en absence d’utopie politique alternative crédible, la religion reste
en ce domaine, si I’on peut dire, sans concurrence.

Christine Marter suit la trace de la symbolique christique aux Etats-Unis,
continuellement a I’ceuvre, et soutient la these que la position absolue de I'in-
dividu, le recul institutionnel et la subjectivation de I’expérience religieuse ne se
rencontrent pas dans le développement américain comme ¢’est le cas en Europe.
Au point de départ de son exposé on trouve le développement de 1’état national
américain, au cours duquel on ne constate aucune rupture religieuse et aucune
rupture du rapport a la transcendance religieuse.

Alors qu’en France, transcendance religieuse et nationale étaient en face a face, m17



RELIGION UND MACHT / RELIGION ET POUVOIR TRAVERSE 2000/3

I'Irlande du Nord connut une combinaison funeste de ces deux formes de
transcendance. En dépit de la sécularisation de la société et le profond relache-
ment du lien de la population nord irlandaise envers les institutions cléricales,
I’identité nationale s’est toujours définie a partir de la confession. Pour Duncan
Morrow, le conflit qui touche I'Irlande du Nord ne prendra fin qu’au moment ou
protestants et catholiques résoudront la question de leur foi en 'infaillibilité
respective de leur religion.
La contribution d’Olivier Gillet montre que le lien serré entre église orthodoxe
et identit¢ nationale a également une longue tradition en Roumanie. Des
théologiens orthodoxes ont soutenu au cours du 20e si¢cle des positions de
temps a autres radicalement nationalistes et ont €té tres proches des mouve-
ment fascistes des 1€gions dans les années 1930. Avec les événements de 1989,
I’Eglise orthodoxe roumaine a revendiqué un role actif dans la société. En
méme temps, 'idéologie ultra-nationaliste a connu une renaissance, et de nou-
veau la rencontre du clergé orthodoxe et de 'extréme droite a gravement mis
en danger la démocratisation de I’Etat roumain.
L’essai de Lionel Bartolini et Jean-Daniel Morerod aborde la situation confes-
sionnelle et institutionnelle de la principauté de Neuchatel a 1’époque de la Ré-
forme. Partant de 1’étude de cas du Landeron, les auteurs montrent comment
durant des décennies, principes et arguments ont été utilisés pour déterminer
I’appartenance confessionnelle d une simple commune.
Jonas Romer discute, en analysant la République helvétique, la question du role
Iégitimant de la religion dans un régime politique révolutionnaire. Il porte son
attention sur les prises de position des représentants du clergé lors de I’adoption
du serment civique de 1798 et constate que ce serment n’a pas suscité de
problemes 1a ou les ecclésiastiques le tinrent pour insignifiant. Le gouverne-
ment helvétique, qui ne voulait pas asseoir son pouvoir sur des arguments
religieux, a paradoxalement consolidé son pouvoir sur ce type d’arguments et
avec ’aide des instances religicuses.
Josef Lang éclaire la propagation de l'ultramontanisme au sein du clergé
catholique en Suisse et ses répercussions sur 1’organisation des milieux catho-
liques. Par I'exclusion de clercs «dissidents», en entravant la formation et
I'ouverture des carrieres pastorales aux membres des couches inférieures du
monde rural, le conservatisme catholique est arrivé a constituer un encadre-
ment excellemment organisé, idéologiquement fermé, que le monde libéral ou
la sociale-démocratie n’avaient sii faire naitre.
Ruth Fivaz-Silbermann examine les conditions de l'action de 1’abbé Albert
Gross, ecclésiastique suisse en mission dans un camp d’internement frangais, a
Gurs, durant la seconde guerre mondiale. L’une des premicres possibilités fut
18 m d’utiliser la catégorie de réfugié¢ «non refoulable». Il sauva ainsi la vie de



MULLER, ROMER, SARDET: RELIGION UND MACHT

réfugiés juifs reconduits a la frontiere en les déclarant chrétiens. L auteure
soutient la thése que le comportement de 1’abbé fut d’une étonnante «moder-
nité», dans la mesure ou il s’affranchit tant des directives politico-1égales que
des préjugés religicux et ethniques.

La photographe Suzie Maeder s’intéresse a la forme matérielle probablement
la plus évidente du pouvoir spirituel 2 Rome, a savoir les obélisques égyptiens,
érigés par les papes a partir de la fin du 16e siecle et réinscrits dans la symbo-
lique chrétienne. Des quelque 40 obélisques, que les empereurs romains avaient
laissé a Rome, le Moyen-Age n’en laisse qu'un seul en place: celui du Vatican.
En 1586, au prix d’une action spectaculaire, le pape Sixte V le fait déplacer au
centre de la place Saint-Pierre sous la conduite de I’architecte Domenico Fon-
tana. Aujourd’hui, on dénombre douze obélisques «chrétiens» et un civil. Le
dernier en date a été érigé en 1887 devant la gare ferroviaire par 1’Etat italien
comme mémorial aux soldats tombés au massacre de Dogali (Abyssinie).

La rubrique Débar s’ inscrit également dans le dossier thématique de ce numéro:
depuis I'extérieur, I’historien viennois Orro Weiss jette un regard critique sur la
récente controverse entre Olaf Blaschke et Urs Altermatt.’

Thomas Christian Miiller, Jonas Romer, Frédéric Sardet

Notes

1 René Rémond parle de marginalisation du religieux et d’une sécularisation rampante; René
Rémond, Religion et société en Europe, Paris 1998, 266-275.

2 Sur I’état de la recherche de la «Kirchengeschichte» allemande voir Kurt Nowak, «Kirchen-
geschichte des 19./20. Jahrhunderts», Geschichte in Wissenschaft und Unterricht, Heft 3
und 4, Mirz/April 2000, 190-266; pour les recherches sur le catholicisme on consultera
la contribution de Karl-Egon Lonne dans la revue Geschichte und Gesellschaft 26 (2000),
128-170 (cf. la critique de Otto Weiss dans la partie comptes rendus thématiques). Pour la
période moderne on trouvera de nombreuses indications bibliographiques dans la récente
synthese de Kaspar von Greyerz, Religion und Kultur. Europa 1500—1800, Géttingen 2000.
Pour I’historiographie frangaise et internationale du christianisme nous renvoyons a la monu-
mentale Histoire du Christianisme, éd. par Jean-Marie Mayeur et al., Paris 1990-2000, en
particulier les volumes 10, 11, 12 et 13.

3 Olaf Blaschke, «Das 19. Jahrhundert: Ein Zweites Konfessionelles Zeitalter?», Geschichte
und Gesellschaft 26 (2000), 38-75.

4 Voir le compte rendu de Clemens P. Sidorko dans ce numéro.

5 Cf. les prises de position dans la Revue Suisse d' Histoire 50 (2000), 204-236.

|19



	Religion und Macht = Religion et pouvoir

