
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 7 (2000)

Heft: 3

Artikel: Religion und Macht = Religion et pouvoir

Autor: Müller, Thomas Christian / Römer, Jonas / Sardet, Frédéric

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-19450

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-19450
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


11

MÜLLER, RÖMER, SARDET: RELIGION UND MACHT

RELIGION UND MACHT

Im ausgehenden 20. Jahrhundert spielt Religion weltweit in zahlreichen
Konflikten eine ebenso prominente wie verhängnisvolle Rolle. Wurde im Zuge des

Aufbruchs der Moderne und der Säkularisation noch das baldige Ende der

religiös bestimmten Weltordnung vorausgesagt, so kann man heute feststellen,
dass sich diese Prophezeiung nur für einige Teile der Welt und nur ansatzweise

bewahrheitet hat. In bezug auf andere Regionen, wo Religion und Konfession
nach wie vor beziehungsweise wieder im Brennpunkt politischer und
gesellschaftlicher Auseinandersetzungen stehen, ist es wohl kaum übertrieben, von
einer eigentlichen Renaissance der Religion, ja von einem weiteren konfessionellen

Zeitalter zu sprechen. Selbst im weitgehend säkularisierten Westeuropa

ist die individuelle und kollektive Nachfrage nach übergeordneter Sinn- und
Orientierungsstiftung nach wie vor stark. Gleichzeitig haben hier die etablierten)

christlichen Kirchen aber stark an gesellschaftlicher Bedeutung eingebüsst.1

Als Folge des Mauerfalls, der zum nachhaltigen Verlust einer politischen Utopie

führte, geriet das Thema Religion wieder stärker ins Blickfeld der
Sozialwissenschaften und hat auch innerhalb der Geschichtswissenschaften zu einem

Umdenken geführt:2 Religion wird nun auch für das «Zeitalter der Säkularisierung

» als bedeutender Faktor für die gesellschaftliche Entwicklung angesehen.3

So wurde etwa das 19. Jahrhundert in Analogie zum 16. unlängst als «Zweites

konfessionelles Zeitalter»4 bezeichnet – nicht ohne eine gewisse Berechtigung,

denn Säkularisierung und Konfessionalisierung scheinen sich nicht
auszuschliessen, sondern vielmehr zu bedingen. In der Tat war die europäische

Gesellschaft, insbesondere der katholische Kulturraum, wohl selten so stark von
kirchlichen Strukturen durchdrungen wie am Ende des sogenannten «Kulturkampfs

» als die Konfessionalisierung sämtliche Lebensbereiche berührte.

Dieses Heft trägt den Titel Religion und Macht. Die beiden Begriffe können
unterschiedlich miteinander verknüpft werden, und die Annäherung an das

Thema ist aus den verschiedensten Perspektiven möglich. Religion hat eine

kulturelle und normative Funktion als identitäts- und orientierungsbildende
Institution), eine gesellschaftliche Funktion als gemeinschaftsbildende
Institution) und nicht zuletzt eine politische Funktion als Legitimation von Macht-



TRAVERSE 2000/3

12

RELIGION UND MACHT / RELIGION ET POUVOIR

ansprüchen und staatsrechtlichen Ordnungen). Diese Funktionen sind nicht
immer klar zu trennen, sie alle berühren jedoch die Frage nach der
normprägenden Kraft von Religion, die hier im Zentrum steht. Die vorliegenden
Beiträge befassen sich zum einen mit dem Umgang gesellschaftlicher Institutionen

im weitesten Sinn Regierungen, Parteien, Interessengruppen, Minderheiten

etc.) mit religiösen Glaubenssystemen, zum andern mit der Haltung
religiöser Gemeinschaften oder Individuen gegenüber der politischen Macht:
Wie entwickelten sich vor jeweils unterschiedlichen sozialhistorischen und
soziokulturellen Hintergründen die Verbindungen zwischen Religion und Macht?
Zur Macht, die diese Gemeinschaften selber ausüben auf ihre Mitglieder oder

auf die Gesellschaft) oder zur Macht, gegenüber der sie sich zu behaupten

haben, von der sie sich abgrenzen oder die sie zu beeinflussen versuchen? Alle
Beiträge deuten darauf hin, dass hinter der andauernden Wirkungsmächtigkeit
von Religion das ungebrochene menschliche Bedürfnis steht, individuelle und

kollektive Identitäten in der Transzendenz zu be)gründen.
Im Entstehungsprozess dieses Hefts zeigte sich immer deutlicher, dass zur

Beschreibung der komplexen Verbindungen zwischen Religion und Macht
neben sozial- und politikgeschichtlichen Ansätzen auch eine kulturgeschichtliche
Betrachtungsweise, die sich für die langfristigen Auswirkungen religiöser
Glaubenssysteme auf politische Macht interessiert, nicht ausser acht gelassen werden

darf. Dass die Auseinandersetzung mit einem so vielschichtigen Thema nur
Teilbereiche – sowohl zeitlich als räumlich – abdecken kann, versteht sich von
selbst. Die Beiträge beschäftigen sich – von zwei Ausnahmen abgesehen – vor
allem mit dem 19. und dem 20. Jahrhundert; geographisch beschränken sie sich

auf den christlichen Kulturkreis in Europa und in den USA. Auf den Einbezug
anderer Religionen Islam,5 Judentum, Buddhismus, Hinduismus etc.) musste

leider verzichtet werden. Bereits der Versuch, die drei wichtigsten christlichen
Kulturkreise Europas Katholizismus, Protestantismus und Orthodoxie) gebührend

zu berücksichtigen, erwies sich als lohnendes, wenn auch anspruchsvolles

Unterfangen.
Für Patrick Michel Interview) hat die momentane Sichtbarkeit des Religiösen
nichts mit einer Offensive der Religionen zu tun. Dass Religion noch immer die
wichtigste identitätsstiftende Ressource darstellt, erklärt er damit, dass sie als
jederzeit verfügbare, leicht zu instrumentalisierende Sinngebungsinstanz nichts
an Attraktivität eingebüsst hat. Da glaubhafte politische Utopien als
Alternative zur Zeit nicht in Sicht seien erst recht nicht nach der Disqualifizierung
der kommunistischen Idee), stehe Religion auf diesem Gebiet sozusagen
konkurrenzlos da.

Christine Matter geht dem anhaltenden Einfluss christlicher Symbolik in den

Vereinigten Staaten nach und vertritt die These, dass die religiöse Verabsolu-



13

MÜLLER, RÖMER, SARDET: RELIGION UND MACHT

tierung des Individuums und die institutionelle Loslösung und Subjektivierung
der religiösen Erfahrung, wie sie für Westeuropa gelte, auf die amerikanische

Entwicklung nicht zutreffe. Ansatzpunkt ihrer Ausführungen ist die Entwicklung

des amerikanischen Nationalstaats, für deren Verlauf sich eine historisch
ungebrochene Kontinuität der Religion und ein ungebrochenes Verhältnis zu

religiöser Transzendenz feststellen lasse.

Während in Frankreich religiöse und «nationale» Transzendenz in Konkurrenz
standen, kam es in Nordirland – dazu der Aufsatz von Duncan Morrow – zur
unheilvollen Kombination konfessioneller und nationaler Transzendenz. Trotz
Säkularisierung der Gesellschaft und stark nachlassender Bindung der
nordirischen Bevölkerung an kirchliche Institutionen wird nationale Identität noch
immer über Konfession definiert. Der Nordirlandkonflikt könne, so der Autor,
nur beigelegt werden, wenn sich Protestanten und Katholiken vom
Absolutheitsanspruch ihrer Religionen lösten.
Der Beitrag von Olivier Gillet zeigt, dass die enge Verbindung zwischen orthodoxer

Kirche und nationaler Identität auch in Rumänien Tradition hat. Orthodoxe

Theologen entwickelten im Laufe des 20. Jahrhunderts zuweilen radikal
nationalistische Positionen und standen der faschistischen Legionärsbewegung
in den 30er Jahren sehr nahe. Als 1989 die orthodoxe Kirche Rumäniens ihren
Anspruch bekräftigte, in der Gesellschaft eine aktive Rolle spielen zu wollen,
erlebte ultranationalistisches Gedankengut eine Renaissance, und es kam erneut

zur Verbindung von Orthodoxie und extremer Rechte, was die Demokratisierung

des rumänischen Staats erheblich gefährdete.

Der Aufsatz von Lionel Bartolini und Jean-Daniel Morerod befasst sich mit der

komplexen konfessionellen und institutionellen Situation im Fürstentum Neuenburg

zur Zeit der Reformation. Am Beispiel des Städtchens Landeron zeigen die

Autoren, mit welchen Prinzipien und Argumenten während Jahrzehnten um die
konfessionelle Zugehörigkeit einer einzelnen Gemeinde gefochten wurde.
Jonas Römer erörtert am Beispiel der Helvetischen Republik die Frage nach der
legitimitätsstiftenden Rolle von Religion in einem revolutionären Régime. Der
Beitrag richtet sein Augenmerk auf die Stellungnahmen der Kirchenvertreter
zum Bürgereid von 1798 und stellt fest, dass der Eid nur dort problemlos
geleistet wurde, wo die Geistlichen diesen für unbedenklich erklärten. Die
helvetische Regierung, die ihren Machtanspruch gerade nicht mit religiösen
Argumenten legitimieren wollte, war zur Konsolidierung ihrer Herrschaft
paradoxerweise auf religiöse Argumente und auf die Mithilfe kirchlicher Instanzen

angewiesen.

Der Aufsatz von Josef Lang beleuchtet die Ultramontanisierung des
katholischen Klerus in der Schweiz und seine Auswirkungen auf die Organisierung
des katholischen Milieus. Durch die Ausgrenzung «dissidenter» Kleriker, durch



TRAVERSE 2000/3

14

RELIGION UND MACHT / RELIGION ET POUVOIR

Eingriffe in die Priesterausbildung und die Öffnung der Priesterkarriere für
Angehörige der ländlichen Unterschicht gelang dem katholischen Konservatismus

die Gründung eines hervorragend organisierten, weltanschaulich geschlossenen

und angesehenen Kaders, wie ihn weder Freisinn noch Sozialdemokratie
hervorbrachten.

Ruth Fivaz-Silbermann untersucht die Handlungsmöglichkeiten des Schweizer
Priesters Abbé Albert Gross im Rahmen seiner Mission im französischen
Internierungslager von Gurs während des Zweiten Weltkriegs. Als einer der
ersten nutzte er die Flüchtlingskategorie der «non- refoulables» und rettete

als Christen deklarierte jüdische Flüchtlinge vor der Ausschaffung aus der

Schweiz. Die Autorin vertritt die These, das Verhalten des Abtes sei von einer
stupenden «Modernität» gewesen, da sich dieser sowohl über politisch-rechtliche

Vorschriften als auch über religiöse und ethnische Vorurteile hinweggesetzt

habe.

Die Photographin Suzie Maeder befasst sich mit der vielleicht sichtbarsten

Demonstration geistlicher Macht in Rom, nämlich mit den ägyptischen Obelisken,

die seit Ende des 16. Jahrhunderts von mehreren Päpsten wiederaufgerichtet

und in christliche Symbole verwandelt wurden. Von den etwa 40 Obelisken,
welche die römischen Kaiser nach Rom schaffen liessen, überstand nur ein
einziger das Mittelalter in aufrechter Stellung: der vatikanische. 1586 liess ihn
Papst Sixtus V. durch den Architekten Domenico Fontana in einer spektakulären

Aktion in die Mitte des Petersplatzes versetzen. Heute zählt Rom zwölf
«christliche» und einen «zivilen» Obelisken. Letzterer wurde 1887 vom
italienischen Staat als Denkmal an die im Massaker von Dogali Abessinien) gefallenen

italienischen Soldaten vor dem «Termini»-Bahnhof errichtet.
Auch der Debattebeitrag passt zum Schwerpunktthema: Mit dem Blick von
aussen äussert sich der Wiener Historiker Otto Weiss kritisch zur Kontroverse
zwischen Olaf Blaschke und Urs Altermatt.6

Thomas Christian Müller, Jonas Römer, Frédéric Sardet

Anmerkungen

1 Der französische Historiker René Rémond etwa spricht von Marginalisierung des Religiösen
und schleichender Säkularisierung. René Rémond, Religion und Gesellschaft. Von 1789 bis
zur Gegenwart, München 2000, 264 f., 270, 272.

2 Zum Forschungsstand der Kirchengeschichte v. a. im deutschen Sprachraum siehe Kurt
Nowak, «Kirchengeschichte des 19./20. Jahrhunderts» Geschichte in Wissenschaft und
Unterricht, Heft 3 und 4 März/April 2000), 190– 266.

3 Für die neuere Literatur in der Katholizismusforschung im deutschsprachigen Raum sei auf
den umfangreichen Literaturbericht von Karl- Egon Lönne in Geschichte und Gesellschaft 26
2000), 128–170, hingewiesen. Otto Weiss rezensiert diese Nummer im thematischen



15

MÜLLER, RÖMER, SARDET: RELIGION UND MACHT

Besprechungsteil). Für die Zeit vor 1800 siehe die Überblicksdarstellung von Kaspar von
Greyerz, Religion und Kultur. Europa 1500–1800, Göttingen 2000, mit umfangreichen
Literaturangaben. Für die französische und internationale Geschichtsschreibung im Bereich
des Christentums sei auf die monumentale Gesamtdarstellung Die Geschichte des Christentums.

Religion – Politik – Kultur, hg. von Norbert Brox et al., Freiburg 1991, hingewiesen,
besonders auf die Bände 10, 11, 12 und 13.

4 Olaf Blaschke, «Das 19. Jahrhundert: Ein Zweites Konfessionelles Zeitalter?» Geschichte
und Gesellschaft 26 2000), 38–75.

5 Siehe die Doppelrezension von Clemens P. Sidorko in dieser Nummer.
6 Vgl. die Stellungnahmen der beiden Kontrahenten in der Schweizerischen Zeitschrift für

Geschichte 50 2000), 204–236.



TRAVERSE 2000/3

16

RELIGION UND MACHT / RELIGION ET POUVOIR

RELIGION ET POUVOIR

Fin du 20e siècle, à l’échelle planétaire, la religion tient un rôle central sinon

fatal dans nombre de conflits. La modernité et la sécularisation du monde

avaient fait prédire la fin rapide de l’ordonnancement religieux de celui-ci.

Aujourd’hui, il faut bien admettre que la prophétie est loin d’être réalisée

hors une petite partie de la planète et seulement partiellement. Dans le reste du
monde, là où religion et confession comme auparavant – ou à nouveau – sont
au coeur des enjeux politiques et sociaux, il n’est sûrement pas exagéré de

parler d’une nouvelle ère confessionnelle ou d’une véritable renaissance du fait
religieux. Dans l’Europe de l’ouest pourtant largement sécularisée, la demande

individuelle et collective de sens, transcendant et orientant les humains se

renforce. En même temps, les églises chrétiennes établies) ont fortement
perdu de leur emprise sociale.1

A la suite de la chute du mur de Berlin, qui conduisit à la disparition durable

d’une utopie politique, la problématique religieuse s’est retrouvée à nouveau

dans le champ d’investigation des sciences sociales et a amené une réévaluation

du discours au sein des sciences historiques.2 Dans «l’ère de la sécularisation

» la religion est considérée désormais comme facteur significatif de

l’évolution sociale. Récemment, le 19e siècle a été décrit, par analogie avec le
16e siècle, comme la «seconde époque confessionnelle» 3 non sans fondement,
tant il est vrai que sécularisation et confession ne sauraient s’exclure mais
nécessitent bel et bien d’être envisagées conjointement. Dans les faits, la
société européenne, l’espace culturel catholique en particulier, a rarement été

traversée aussi fortement par les structures cléricales qu’à la fin de ce que l’on
a coutume d’appeler le Kulturkampf, moment où la confessionnalisation
touchait tous les domaines de la vie.
Ce numéro porte le titre «religion et pouvoir» Les deux termes peuvent être liés
de différentes manières et l’accroche à la thématique est possible selon des

perspectives très variées. La religion est dotée de fonctions culturelles et

normatives, de fonctions sociales aussi en tant qu’institution communautaire. Il va

de soi qu’elle a également une fonction politique en tant que légitimation
religieuse des exigences du pouvoir et du droit public. Toutes ces fonctions



17

MMÜÜLLLLEERR,, RRÖÖMMEERR,, SSAARRDDEETT:: RREELLIIGGIIOONN UENT DPOMUAVCOHIRT

soulèvent la question de la puissance normative de la religion, objet au centre de
ce dossier de traverse. Les contributions considèrent d’une part l’environnement
social des institutions au sens le plus large gouvernements, partis, groupes
d’intérêt, minorités, etc.) en lien avec les systèmes de croyance. D’autre part,
elles analysent les comportements des communautés religieuses ou des

individus face au pouvoir politique: à chaque fois, comment les liens entre religion
et pouvoir se sont-ils construits, sur la base de quels soubassements
sociohistoriques et socio-culturels? Pour le pouvoir que ces communautés exercent

elles-mêmes tant sur leurs membres que sur la société) ou pour le pouvoir
qu’elles sont censées combattre et dont elles cherchent à se distinguer ou

qu’elles veulent influencer? Toutes les contributions réunies ici convergent

pour souligner que derrière les effets continuels de puissance de la religion, il y
a le besoin intact des humains de fonder leur identité individuelle ou collective
dans la transcendance.

La construction de ce numéro a montré de manière évidente qu’il ne faut pas

négliger une approche d’histoire culturelle intéressée par les répercussions de

long terme des systèmes de croyance sur le pouvoir politique, pour affiner la
description des liens complexes entre religion et pouvoir. Qu’une telle explication

ne recouvre que partiellement un thème aussi composite – tant spatialement
que temporellement – est facilement compréhensible.
Les contributions de ce numéro, à deux exceptions près, concernent les 19e et
20e siècles; géographiquement, elles se limitent au domaine culturel chrétien
d’Europe et des Etats-Unis. L’absence du monde islamique4 judaïque,
bouddhique, hindou, etc. est une lacune regrettable, mais la seule prise en compte
des trois grands milieux culturels chrétiens catholicisme, protestantisme,
orthodoxie) s’est déjà révélée une entreprise des plus ardues.

Pour Patrick Michel entretien), la visibilité momentanée du religieux n’a rien à

voir avec une offensive des religions. Que la religion reste encore la source

identitaire fondamentale s’expliquerait selon lui par le fait que cette instance

pourvoyeuse de sens, facile à instrumentaliser, n’a rien perdu de son attrait.
Pour l’heure, en absence d’utopie politique alternative crédible, la religion reste

en ce domaine, si l’on peut dire, sans concurrence.

Christine Matter suit la trace de la symbolique christique aux Etats-Unis,
continuellement à l’oeuvre, et soutient la thèse que la position absolue de
l’individu, le recul institutionnel et la subjectivation de l’expérience religieuse ne se

rencontrent pas dans le développement américain comme c’est le cas en Europe.

Au point de départ de son exposé on trouve le développement de l’état national
américain, au cours duquel on ne constate aucune rupture religieuse et aucune

rupture du rapport à la transcendance religieuse.
Alors qu’en France, transcendance religieuse et nationale étaient en face à face,



TRAVERSE 2000/3

18

RELIGION UND MACHT / RELIGION ET POUVOIR

l’Irlande du Nord connut une combinaison funeste de ces deux formes de

transcendance. En dépit de la sécularisation de la société et le profond relâchement

du lien de la population nord irlandaise envers les institutions cléricales,
l’identité nationale s’est toujours définie à partir de la confession. Pour Duncan
Morrow, le conflit qui touche l’Irlande du Nord ne prendra fin qu’au moment où

protestants et catholiques résoudront la question de leur foi en l’infaillibilité
respective de leur religion.
La contribution d’Olivier Gillet montre que le lien serré entre église orthodoxe
et identité nationale a également une longue tradition en Roumanie. Des

théologiens orthodoxes ont soutenu au cours du 20e siècle des positions de

temps à autres radicalement nationalistes et ont été très proches des mouvement

fascistes des légions dans les années 1930. Avec les événements de 1989,

l’Eglise orthodoxe roumaine a revendiqué un rôle actif dans la société. En
même temps, l’idéologie ultra-nationaliste a connu une renaissance, et de

nouveau la rencontre du clergé orthodoxe et de l’extrême droite a gravement mis
en danger la démocratisation de l’Etat roumain.
L’essai de Lionel Bartolini et Jean-Daniel Morerod aborde la situation
confessionnelle et institutionnelle de la principauté de Neuchâtel à l’époque de la
Réforme. Partant de l’étude de cas du Landeron, les auteurs montrent comment

durant des décennies, principes et arguments ont été utilisés pour déterminer

l’appartenance confessionnelle d’une simple commune.
Jonas Römer discute, en analysant la République helvétique, la question du rôle
légitimant de la religion dans un régime politique révolutionnaire. Il porte son

attention sur les prises de position des représentants du clergé lors de l’adoption
du serment civique de 1798 et constate que ce serment n’a pas suscité de

problèmes là où les ecclésiastiques le tinrent pour insignifiant. Le gouvernement

helvétique, qui ne voulait pas asseoir son pouvoir sur des arguments

religieux, a paradoxalement consolidé son pouvoir sur ce type d’arguments et

avec l’aide des instances religieuses.
Josef Lang éclaire la propagation de l’ultramontanisme au sein du clergé

catholique en Suisse et ses répercussions sur l’organisation des milieux
catholiques. Par l’exclusion de clercs «dissidents» en entravant la formation et

l’ouverture des carrières pastorales aux membres des couches inférieures du

monde rural, le conservatisme catholique est arrivé à constituer un encadrement

excellemment organisé, idéologiquement fermé, que le monde libéral ou
la sociale-démocratie n’avaient sû faire naître.
Ruth Fivaz-Silbermann examine les conditions de l’action de l’abbé Albert
Gross, ecclésiastique suisse en mission dans un camp d’internement français, à

Gurs, durant la seconde guerre mondiale. L’une des premières possibilités fut
d’utiliser la catégorie de réfugié «non refoulable» Il sauva ainsi la vie de



19

MÜLLER, RÖMER, SARDET: RELIGION UND MACHT

réfugiés juifs reconduits à la frontière en les déclarant chrétiens. L’auteure
soutient la thèse que le comportement de l’abbé fut d’une étonnante «modernité

» dans la mesure où il s’affranchit tant des directives politico-légales que
des préjugés religieux et ethniques.

La photographe Suzie Maeder s’intéresse à la forme matérielle probablement
la plus évidente du pouvoir spirituel à Rome, à savoir les obélisques égyptiens,
érigés par les papes à partir de la fin du 16e siècle et réinscrits dans la symbolique

chrétienne. Des quelque 40 obélisques, que les empereurs romains avaient
laissé à Rome, le Moyen-Age n’en laisse qu’un seul en place: celui du Vatican.
En 1586, au prix d’une action spectaculaire, le pape Sixte V le fait déplacer au

centre de la place Saint-Pierre sous la conduite de l’architecte Domenico
Fontana. Aujourd’hui, on dénombre douze obélisques «chrétiens» et un civil. Le
dernier en date a été érigé en 1887 devant la gare ferroviaire par l’Etat italien
comme mémorial aux soldats tombés au massacre de Dogali Abyssinie).
La rubrique Débat s’inscrit également dans le dossier thématique de ce numéro:
depuis l’extérieur, l’historien viennois Otto Weiss jette un regard critique sur la
récente controverse entre Olaf Blaschke et Urs Altermatt.5

Thomas Christian Müller, Jonas Römer, Frédéric Sardet

Notes

1 René Rémond parle de marginalisation du religieux et d’une sécularisation rampante; René

Rémond, Religion et société en Europe, Paris 1998, 266–275.
2 Sur l’état de la recherche de la «Kirchengeschichte » allemande voir Kurt Nowak, «

Kirchengeschichte des 19./20. Jahrhunderts» Geschichte in Wissenschaft und Unterricht, Heft 3
und 4, März/April 2000, 190–266; pour les recherches sur le catholicisme on consultera
la contribution de Karl-Egon Lönne dans la revue Geschichte und Gesellschaft 26 2000),
128–170 cf. la critique de Otto Weiss dans la partie comptes rendus thématiques). Pour la
période moderne on trouvera de nombreuses indications bibliographiques dans la récente

synthèse de Kaspar von Greyerz, Religion und Kultur. Europa 1500–1800, Göttingen 2000.
Pour l’historiographie française et internationale du christianisme nous renvoyons à la
monumentale Histoire du Christianisme, éd. par Jean-Marie Mayeur et al., Paris 1990–2000, en
particulier les volumes 10, 11, 12 et 13.

3 Olaf Blaschke, «Das 19. Jahrhundert: Ein Zweites Konfessionelles Zeitalter?» Geschichte
und Gesellschaft 26 2000), 38–75.

4 Voir le compte rendu de Clemens P. Sidorko dans ce numéro.
5 Cf. les prises de position dans la Revue Suisse d’Histoire 50 2000), 204–236.


	Religion und Macht = Religion et pouvoir

