
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 7 (2000)

Heft: 1

Artikel: Ehekonflikte in Uri im 19. Jahrhundert : Überlegungen zum Verhältnis
von Männlichkeit und Gewalt

Autor: Töngi, Claudia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-18310

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-18310
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


95

TÖNGI: EHEKONFLIKTE

EHEKONFLIKTE IN URI IM 19. JAHRHUNDERT

ÜBERLEGUNGEN ZUM VERHÄLTNIS VON MÄNNLICHKEIT
UND GEWALT

CLAUDIA TÖNGI

Jahrzehntelang wurden Kriminalität und Gewalt als allgemeines soziales
Phänomen untersucht. Dass das Geschlecht der Gewalt – zugespitzt formuliert –

männlich ist, indem Männer in den meisten historischen und gegenwärtigen
Gesellschaften die Mehrheit nicht nur der Täter, sondern auch der Opfer von
Gewalthandlungen ausmachen, wird erst in jüngster Zeit systematisch reflektiert.

Erst die konsequente Anwendung der Kategorie Geschlecht nicht nur auf
Frauen, sondern auch auf Männer, erst ein gender-theoretischer Zugang, der
Geschlecht als relationale Kategorie untersucht und nach der sozialen
Konstruktion von Geschlechtlichkeit fragt, hat es möglich gemacht, nach dem

Zusammenhang von Gewalt und Männlichkeit oder nach der sozialen Funktion
von Gewalt im Geschlechterverhältnis zu fragen. Macht ist ein genuines Merkmal

von Geschlechterbeziehungen und umgekehrt ist Geschlecht ein geeignetes

Ausdrucksmittel für Machtverhältnisse.1 Anhand von Fallbeispielen soll
im folgenden untersucht werden, inwiefern auf der Ebene alltäglicher
Konflikte Frauen und Männer innereheliche Machtverhältnisse aushandelten und

welchen Stellenwert Gewalt dabei innehatte.

Obwohl die Frauenbewegung und mit ihr die historische Frauenforschung
schon sehr früh Gewalt als ein Instrument männlicher Machterhaltung ansprachen,

ging die historische Gewaltforschung zunächst andere Wege und
untersuchte das Verhältnis von Männlichkeit und Gewalt entweder im Kontext von

Militär und Krieg oder anhand von Ehrenhändeln unter Männern.2

Untersuchungen zu innermännlichen Gewaltkonflikten im öffentlichen Raum
thematisieren ausgiebig das Dreiecksverhältnis von Gewalt, Ehre und Männlichkeit,

wobei häufig Ehre der zentralere analytische Begriff ist als Geschlecht.

Gewaltsame Konfliktpraktiken erweisen sich als durchaus produktiv bei der
Inszenierung, Bestätigung und Erzeugung bestimmter Formen männlicher Identität.

Die Dominanz eines bestimmten Männlichkeitsideals scheint geradezu

die Voraussetzung für diese ritualisierten Gewaltformen zu sein. Gewalt
war Ausdruck von Männlichkeit und Ehrenhaftigkeit, sie zielte auf Männer
und auf die Ehre von Männern.



TRAVERSE 2000/1

96

GESCHLECHT / GENRE

Wie steht es aber um den Zusammenhang von Gewalt und Geschlecht im
häuslichen Bereich? Welche soziale Funktion hatte Gewalt innerhalb von
Partnerschaften, gegenüber Kindern oder den Bediensteten? Die Geschichte
ehelicher Konfliktformen lässt sich – etwa im Hinblick auf die hier untersuchten

Urner Konflikte – nicht als linearer Übergang von einem Konfliktmuster in

ein anderes beschreiben. Eher handelt es sich um ein komplexes Geflecht von
Kontinuitäten, Überlagerungen und Verschiebungen von Diskursen, Praktiken
und Wahrnehmungen.3

DIE QUELLEN

Die folgenden Überlegungen sind Teil eines grösseren Forschungsprojektes

zum Verhältnis von Gewalt und Geschlecht in Alltagskonflikten in Uri im
19. Jahrhundert.4 Die Arbeit basiert im wesentlichen auf gerichtlichen
Verhörakten und Vaterschaftsakten des 19. Jahrhunderts des Urner Staatsarchivs

StaUR). Verglichen mit anderen Körperdelikten kam Gewalt unter Ehe-
beziehungsweise LiebespartnerInnen in Uri sehr selten vor Gericht. Zwischen 1803
und 1885 fanden sich in den insgesamt 488 Verhöramtsdossiers 22 Fälle, in
welchen eheliche Gewalt thematisiert wurde.5 In nur 13 dieser Fälle war die
eheliche Gewalt der eigentliche Untersuchungsgegenstand. Eheliche Gewalt
kam aber nicht nur zur Sprache, wenn es um die strafrechtliche Beurteilung
eines Vorfalles ging, sondern auch, wenn Paare versuchten, eine in die Krise
geratene Ehe wieder ins Lot zu bringen oder eine Scheidung zu erwirken.6

Dafür wurde zwar auch das weltliche Gericht angesucht, häufiger jedoch ging
man zum Pfarrer oder zum Bischöflichen Kommissar. In den bischöflichen
Kommissariatsakten BKA) fanden sich weitere 14 Fälle, in welchen eheliche

Gewalt thematisiert wurde, die ebenfalls beigezogen werden.7

DISKURSE UND PRAKTIKEN I:
STRAFTAT ODER ZÜCHTIGUNGSRECHT?

Im Uri des 19. Jahrhunderts gab es zwar keine Zuchtordnungen oder Gesetze

mehr, die dem Ehemann explizit ein Züchtigungsrecht einräumten. Dennoch
existierten implizite Normvorstellungen, nach denen ein gewisses Mass an

körperlicher Gewalt offenbar tolerierbar war. Ein massvoll ausgeübtes
Züchtigungsrecht war Ausdruck eines hierarchischen Eheverständnisses, für
welches die weibliche Gehorsamspflicht konstitutiv war.8 Es leitete sich ab aus der

Vormachtstellung des Mannes als Haushaltsvorstand und Vormund von Ehe-



97

TÖNGI: EHEKONFLIKTE

frau und Kindern. Die wenigen Belege aus den Quellen deuten darauf hin, dass

diese Vorstellung nicht nur von den Ehemännern, sondern auch von der
kirchlichen und der weltlichen Obrigkeit geteilt wurde. So fragte Pfarrer Ambros
Furrer, wenn er die Ursachen eines Ehekonfliktes auszuloten suchte, den
Ehemann unter anderem: «Ist euch die Frau ungehorsam in Sachen, wo sie folgen
soll?»9 Vor dem Verhörrichter, welcher die Strafbarkeit körperlicher Gewalt
zu beurteilen hatte, bot dieses Ehemodell für Männer den Vorteil, dass sie ihre
Gewalttätigkeiten nicht grundsätzlich zu bestreiten brauchten, sondern ihnen
ein argumentativer Spielraum offenstand, innerhalb dessen der Schweregrad
von Übergriffen aushandelbar war. Innereheliche Gewalt wurde vor allem dann

bestraft, wenn sie ein bestimmtes Mass überschritt, also zum Beispiel ernste

Verletzungen des Opfers oder eine chronische Gefährdung des Lebens zur
Folge hatte.10 Die Vorstellung eines Züchtigungsrechtes prägte die Wahrnehmung

und Darstellung der konkreten Gewaltpraktiken vor Gericht. So sprach

der 22jährige Vinzenz Grossholz, der im Jahr 1883 von seiner Frau wegen
mehrfacher grober Misshandlungen an ihr und den Kindern angezeigt wurde,
von «Kläpfen» mit der «flachen Hand» und von «Maulschellen» während seine

Frau auf «Schlägen mit geballter Faust» insistierte.11

Das soziale Modell eines eheherrlichen Gewaltmonopols und des damit
verbundenen Züchtigungsrechts implizierte, dass Gewalt durch ein Fehlverhalten
der Frau verursacht werden konnte. Unter Umständen wog bei der Urteilsfindung

also der Tatumstand eine Provokation seitens der Frau) mindestens so

schwer wie der beim Opfer angerichtete Schaden.12 War das Gericht der
Ansicht, dass die «Frau einigermassen selbst Veranlasserin der Misshandlung

[gewesen sei]» 13 so endete der Fall meistens mit einer blossen Ermahnung.

Aus den kurzen Bemerkungen zum Züchtigungsrecht und dem offenbar recht
differenzierten Gewaltvokabular der Akteure wird deutlich, dass Gewalt nicht
einfach das «Andere» der Kultur ist. Sie repräsentiert nicht in jedem Fall das

Aussetzen sozialer Regeln und Verhaltensnormen. Vielmehr folgen viele
Gewalthandlungen sowie das Sprechen über sie regelhaften oder gar rituellen
Verlaufsmustern. Sie können durchaus habituskonform sein. Gewalt präsentiert

sich jeweils eingebunden in soziale, ökonomische, politische und
symbolische Bedeutungszusammenhänge sowie in ein Kräftefeld von Machtbeziehungen.

Mit anderen Worten: Gewalt ist als soziales Handeln zu verstehen und

nicht als blosser Ausdruck unkontrollierter affektiver Wutausbrüche abzutun.
Gewalt stellt demnach keinen Verhaltensautomatismus dar, sondern ist in
einem Gefüge von mehreren möglichen Handlungsalternativen verortet.
Gewalthandlungen intervenieren ausserdem in spezifischer Weise in soziale
Beziehungen: als physische Antwort auf die Verletzung von Ehre, als dosiertes

Droh- und Strafmittel, zur Konstitution von Geschlechts- oder Gruppeniden-



TRAVERSE 2000/1

98

GESCHLECHT / GENRE

titäten, zur Aufrechterhaltung von Macht und sozialen Hierarchien. Die
verschiedenen Formen und Praktiken ehelicher Gewalt finden ihre diskursive
Deutung und Zuschreibung – exemplarisch greifbar im Gerichtsverfahren – in
der weiten Spannbreite zwischen Straftat und Züchtigungsrecht.

DIE KONFLIKTE AUS DER PERSPEKTIVE DER FRAUEN

Als Anton Gisler 1851 vor dem Gericht stand, war dies lediglich eine weitere
Etappe einer bereits mehrere Jahre dauernden Geschichte von Gewalt und

Konflikten in seiner Ehe. Diese wurde erstmals im Februar 1846 aktenkundig,
als die Eheleute Anton Gisler und Josepha Zurfluo nach drei Monaten Ehe beim
Bischöflichen Kommissar vorsprachen und die Scheidung verlangten.14 In der

Perspektive der klagenden Frau ging es allerdings keineswegs um ein blosses

Aushandeln über das gerade noch zulässige Ausmass innerehelicher Gewalt.
Vielmehr betonte sie die existentielle Bedrohung, die sie in ihrer Ehe erfuhr. Sie
gab an, sie «sey des Lebens bey ihm nicht sicher, u. Glaube, das sie schwanger

sey u. Ihr Leben u. Gesundheit bey ihm gefährdet sey» Beim Nachtessen

vor zwei Tagen habe der Mann sie zurechtgewiesen, weil sie ihre Kartoffeln
nicht gleich gegessen habe. Auf ihre Widerrede, sie wolle diese zur Suppe

aufsparen, habe der Mann sie «auf sehr grobe Art beym Arm und Hals gepackt,

zur Thüre hinausgeworfen u. wie früher oft, so auch da fortgeschickt» Nach der

Schilderung einer Zeugin habe der Mann die «Thür hinter ihr zugeschlötzt und

unendlich gelärmt» während die Frau unentwegt geweint habe.

Obwohl die Gewalt im Fall Gisler/Zurfluo, wie auch in den meisten andern

Fällen den konkreten Anlass gab, eine Scheidung zu verlangen oder vor Gericht
zu gehen, bleibt sie in den Berichten der Frauen jeweils eher diffus und wenig
konkret. Ihre Angaben über die erfahrene häusliche Gewalt unterscheiden sich
auffallend von den oft minutiös genauen Zeugenaussagen über die bereits
erwähnten Schlaghändel unter Männern: öffentliche Schlägereien werden
meistens durch am Geschehen nicht unmittelbar beteiligte Zeuginnen und Zeugen

überliefert, deren Berichte sich wohl deshalb durch eine relativ hohe
Präzision in der Beschreibung auszeichnen, eheliche Gewalt wird dagegen
grösstenteils von den Konfliktbeteiligten selber geschildert. Insbesondere die
Opferberichte sind häufig von einer spezifischen Sprachlosigkeit geprägt, die meines

Erachtens gerade nicht als Hinweis für deren Bedeutungslosigkeit, sondern

vielmehr als Ausdruck einer zutiefst bedrängten psychischen Situation zu deuten

ist.15 Von einigen Ausnahmen abgesehen treten die Gewaltbeschreibungen

bei Ehekonflikten grundsätzlich eher in den Hintergrund und werden von einer
ganzen Litanei – gegenseitiger – Bezichtigungen überlagert.



99

TÖNGI: EHEKONFLIKTE

So klagte konkret Frau Gisler weiter, der Mann habe ihr kaum Geld in den

Haushalt gegeben, weshalb sie tagelang weder heizen noch eine warme Mahlzeit

habe kochen können. Umgekehrt habe sie ihm jeweils alles von ihr
verdiente Geld abgeben müssen. «Dennoch habe er immer gemault, wenn sie
ihm nicht nach Willen zu essen geben konnte.» Der Mann habe auch nie den

Abendrosenkranz mitbeten wollen und die Kinder nie gesegnet. Er sei oft
abends in die Wirtshäuser zum Trinken gegangen, spät in der Nacht
heimgekommen, wie zum Beispiel kürzlich, wo am Morgen «der Abtritt ganz

verschissen und verkotzt war» Die Frau zeichnet das Bild eines Haushaltes,

der sozusagen seit Anbeginn keine Arbeits- und Lebensgemeinschaft
darstellte, sondern in Auflösung begriffen war. Die Deponentin setzt dies in
besonders drastischer Weise im verschmutzten Abtritt ins Bild. In ihrer Version

war es der Mann, der sich systematisch der häuslichen Gemeinschaft
verweigerte und deren materiellen und sozialen Fortbestand gefährdete. In
den Geschichten der Frauen erscheinen ausschliesslich die Männer als
Verursacher der materiellen Not der Familie. Die knapp geschilderte Eingangsszene

beim Abendessen des Ehepaars Gisler-Zurfluo wirft ein Licht auf den

materiellen und psychischen Existenzdruck, der die junge Ehe belastete.
Argwöhnisch vermutete der Mann im Stehenlassen der Kartoffeln eine Kritik am
bescheidenen Lebensstandard der Familie und damit an seiner eigenen

Unfähigkeit, die entsprechenden Subsistenzmittel herbeizuschaffen.
Viele Ehekonflikte und Gewaltsituationen entzündeten sich anlässlich von
Mahlzeiten. Essen hatte in dieser von chronischem Mangel an Ressourcen

geprägten Gesellschaft elementare Bedeutung – fehlte es, so litt man Hunger
und Not. Gleichzeitig war es auch so etwas wie der Lohn der Arbeit: man
konsumierte, was man sich erarbeitet hatte. Schlechtes Essen entwertete diese

Arbeit und indirekt die arbeitende Person. Mahlzeiten gehörten zudem zu
den wichtigsten Ereignissen des Tages. Sie führten die Mitglieder eines Haushaltes

zusammen: diejenigen, die sich – so führte es der Pfarrer in der
sonntäglichen Predigt aus – in Arbeit und Zuneigung verbunden fühlen sollten, und
von deren gemeinsamem Einsatz das Gedeihen des Hauses abhing. Rainer
Beck sieht in der Mahlzeit ein zentrales materielles und emotionales
Austauschritual.16 Gemeinsam zu essen war – auch und gerade vor dem Zeitalter
der Innerlichkeit – eine der wichtigsten Formen, Beziehungen zu pflegen. Um
so irritierender war es, wenn Männer sich nicht mit der Familie zu Tisch
setzten, sondern allein assen. Oder wenn sie – wie Albin Kieliger – hinter
dem Rücken der Frau die Lebensmittelbestände aufassen.17 Oder wenn die
Familie wegen der schlechten Laune des Vaters kein lautes Wort sprechen

durfte. All dies sind Vorwürfe, die sich spezifisch gegen Männer richteten, und
die nur vor dem Hintergrund der sozialen Ordnung des Haushaltens zu ver-



TRAVERSE 2000/1

100

GESCHLECHT / GENRE

stehen sind, nach welcher die Zubereitung der Mahlzeiten Frauensache war,

ein Bereich also, in welchem Frauen besonders empfindlich zu verletzen
waren. Auch in den Männerklagen spielten die Mahlzeiten eine Rolle. Indem sich
Männer jedoch vor allem über die schlechte Qualität des Essens beschwerten,

welches die Frauen ihnen vorsetzten, thematisierten sie indirekt, dass

Mahlzeiten nicht nur ein Repräsentationsort häuslicher Gemeinschaft waren,
sondern ebenso familiäre Hierarchien auszudrücken hatten, etwa, indem dem

Hausvater das beste Stück Fleisch zustand. Mahlzeiten, Essen und die
Essenszubereitung erscheinen in den Quellen als wichtiges Medium der
Konfliktaustragung. Essensentzug oder Essensverweigerung waren keine Bagatelle,
sondern ein beliebtes Strafritual und ein wirksames Mittel zur Aushandlung

innerhäuslicher Macht.
Ausser den Mahlzeiten waren auch das tägliche Abendgebet und die Segnung

häusliche Austauschrituale. Dass der Mann sich dem Beten verweigerte und

seine Kinder nicht segnete, war ebenfalls ein von mehreren Frauen geäusserter

Vorwurf. Wie die Verweigerung der Tischgemeinschaft, brachte dies

zum Ausdruck, dass der innerfamiläre Austausch der Gefühle ins Stocken

geraten war. Für Frauen waren die abendlichen Wirtshausbesuche, die
Verweigerung von Gebet und Mahlzeit ein kohärentes Bündel von Hinweisen
darauf, dass der Mann sich den mit seiner Rolle als Hausvater verbundenen

sozialen Pflichten entzog.
Das Bild, welches Frau Gisler-Zurfluo vom Zustand ihrer Ehe zeichnet,
beschränkt sich jedoch nicht auf diese Verweigerungsstrategien ihres Mannes.

Eher als mit blosser Abneigung und Verweigerung liesse sich die Haltung des

Mannes gegenüber der häuslichen Einheit als hochgradig ambivalent beschreiben.

Denn gleichzeitig schloss auch er seinerseits seine Frau von dieser Einheit

aus, indem er sie aussperrte, ihr das Essen verweigerte oder den Zugang
zum Geld verwehrte. Viele Frauen erlebten gerade den Entzug von Geld

ähnlich wie die Schläge seitens des Mannes als eine Form von Gewalt. Vor
allem wollten sie nicht akzeptieren, dass sie das selbst verdiente Geld dem

Mann abgeben mussten. Viele Frauen, insbesondere wiederverheiratete
Witwen, stiessen sich an den Konsequenzen des eheherrlichen Nutzniessungsrechts

am Frauengut qua Geschlechtsvormundschaft und forderten beziehungsweise

praktizierten) eine möglichst klare Trennung der beiden Einkommen und

Vermögen. So beklagte sich beispielsweise Anna Maria Kieliger 1844 vor dem

Kommissar über ihren Mann Albin Furrer, dass er « ihr gar nicht wolle helfen
hausen. Ihr v. Allem was er habe od. Verdiene nichts geben wolle, u. nur alles

vom ihrigen esse, brauche etc.» Sie widerrief deshalb den Erbvertrag, in dem

sie einander alles vermacht hatten.
Ehen hatten Vertragscharakter. Im Zentrum dieses Vertrages standen das Haus



101

TÖNGI: EHEKONFLIKTE

und der Besitz, die es zu erhalten galt. Wenn Frauen sich beklagten, der Mann
wolle ihnen nicht «helfen hausen» 18 so beinhaltete dies sehr oft auch den

Vorwurf, er mache Schulden, habe ihr Frauengut durchgemacht, oder vertrinke
und verspiele seinen Verdienst im Wirtshaus. Ehefrauen und Nachbarinnen
nannten solche Männer «Faulenzer» «Verschlemmer und Verstehler» oder

auch «lüderlicher» Mensch. Letzteres ist ein Ausdruck, der um die
Jahrhundertmitte auch zu einem Schlüsselbegriff obrigkeitlicher Armen- und Moralpolitik

geworden war. Er hatte in diesem Kontext sowohl sozialpolitische,
moralische wie strafrechtliche Dimensionen. Im Kontext von Ehe und
Familie bezog sich Liederlichkeit primär auf Männer. «Liederliche Hausväter,

die den verdienten Pfennig im Wirtshaus durchjagen und die Ihrigen bei Hause

gewissenlos schmachten lassen» wie es im Urner Landbuch heisst, konnten
von der Armenpflege mit 24–48stündiger Einsperrung bei Wasser und Brot
und in Härtefällen mit «einigen Ruthenstreichen» bestraft werden.19 Für
Vinzenz Grossholz wirkte sich nicht die Heftigkeit seiner Schläge, sondern die
Tatsache, dass die Richter ihn als «liederliches arbeitsscheues Subjekt»
einschätzten, straferschwerend aus und erbrachte ihm eine dreiwöchige
Arbeitshausstrafe.

Zwar insistierten die meisten Frauen darauf, über das von ihnen verdiente
Geld und ihr Ererbtes – trotz Geschlechtsvormundschaft – selbst zu befinden.
Dies hinderte jedoch insbesondere Frauen mit Kindern nicht, gleichfalls die
Versorgerpflichten des Mannes zu betonen und einzuklagen. Nur eine Frau
zog aus der Tatsache, dass ihr Mann «im Vermögen rückwärts gehe» und
«Credit & Glauben» verlor, die radikale Konsequenz, vom Kommissar zu
fordern, dass der Mann «ihr die Seite des ökonomischen Abtrette» andernfalls

wolle sie gehen. Die meisten Frauen bezogen sich in ihrer Argumentation
auf eine Form der ehelichen Gemeinschaft, die ökonomische, soziale und
emotionale Basis sein sollte, und in welcher beide Gatten zu gleichen Teilen
miteinander zu «hausen» verpflichtet waren. Im Zentrum der Frauenklagen
stand die Einheit des Haushaltes, die sie durch die Pflichtvernachlässigung
des Mannes gefährdet sahen. Hinzu kamen divergierende Ansichten sowie
Konkurrenz um die innerfamiliäre Verteilung der Güter – eine Klage, die
nicht nur eine materielle Dimension hatte, sondern auch eine Kritik am
praktizierten Beziehungsstil enthielt. Klagen die Ökonomie betreffend waren in
aller Regel verbunden mit Bemerkungen über den Umgangston und Verhaltensstil

des Mannes: der Mann schwöre und fluche zu viel, sei lieblos, unverständig,

unbarmherzig. Eine Frau bemerkte, der Mann habe ihr «keine Liebe
u. Neigung» eine andere: «alles reut ihn an mir, darum habe ich ihm den

Willen verloren.»



TRAVERSE 2000/1

102

GESCHLECHT / GENRE

DIE KONFLIKTE AUS DER PERSPEKTIVE DER MÄNNER

Auch Männer bezogen sich auf das Modell der ehelichen Arbeits- und
Lebensgemeinschaft und der Einheit des Haushaltes; auch sie bezichtigten ihre Frauen,

sie würden dessen Gedeihen gefährden. Als Pendant zum weiblichen Vorwurf,
der Mann mache Schulden oder vertrinke das Geld im Wirtshaus, hielten die
Männer den Frauen vor, sie seien verschwenderisch und würden nicht
haushälterisch mit Geld und materiellen Gütern umgehen. Carl Walker warf seiner

Frau Carolina vor, dass sie «das alte Gewand» zu schnell wegwerfe, und
überhaupt «alles zu Comod» haben wolle.20 Andere verdächtigten ihre Frauen, Geld
zu verstecken. Mit solchen Klagen verband sich oft jene, die Frau sei eine

schlechte Haushälterin und Hausmutter, das heisst, sie vernachlässige die Kinder,

begegne den Stiefkindern nicht mit «Liebe & Güte, sondern Trotz und
Schmähen» Ähnlich wie Frauen waren die Männer darauf bedacht, das

innereheliche Gleichgewicht der je und je erbrachten Leistungen sorgfältig zu
beobachten. «Die Frau müsse auch nicht ruhen, wenn er nicht könne» rechtfertigte
Michael Aschwanden seinen Wutausbruch, der dazu geführt hatte, dass er seine

Frau gewürgt und aus dem Bett geworfen hatte.21 Während die Frauen verschiedentlich

klagten, dass der Mann sie aus dem Haus geworfen hatte, sahen Männer

ebendieses Haus gerade dadurch gefährdet, dass die Frau dauernd «aus dem

Haus lief» Dies hiess meistens zweierlei. Einerseits, dass die Frau sich
eigenmächtig vom Mann trennte: Josepha Truttmann beispielsweise zog innerhalb
von vier Ehejahren schon dreimal zu ihrer Mutter. Anderseits meinten Männer
damit ganz allgemein, dass ihre Frau sich ihrer Ansicht nach unnötigerweise

vom Haus entfernte, das heisst «in den Häusern herumsitze» und entweder dort
den Mann verschreie oder zu sehr dem Tratsch der Leute zuhöre und dem Mann
alles hinterbringe, «was die Leute Böses über ihn redeten & wie man gegen ihn
hetze» 22 Im Gerede der Frauen sahen Männer eine extreme Gefährdung einerseits

ihrer persönlichen Ehre, andererseits der Integrität des Hauses. Das Gerede

löste die Grenzen zwischen Innen und Aussen auf. Es bezog das soziale Umfeld
in die Ehekonflikte mit ein und war oft eine gezielte Strategie, die innereheliche
Machtbalance durch Schaffung informeller Loyalitäten zu verschieben. Das

«böse Maul» der Frauen verletzte auch Grenzen innerhalb der Ehe und rührte an

interneMachtstrukturen. Franz Püntener klagte über seine Frau Marianna Megnet,

sie habe immer gemault, er arbeite zu wenig, «auch habe er ihr immer müssen

subditus esse» 23 Für Carl Walker war das Schlimmste, dass seine Frau «immer
das erste und letzte Wort haben» wollte. Männer wurden gewalttätig, wenn ihre
Frauen statt zu schweigen nicht «nachgeben» wollten, ihnen Vorwürfe machten

wegen des Trinkens oder des fehlenden Verdienstes und ihnen die
vernachlässigten Hausvaterpflichten vor Augen hielten.



103

TÖNGI: EHEKONFLIKTE

Im Zentrum der Männerklagen stand die Machtverteilung innerhalb der Ehe.

Männer sahen ihre innerhäusliche Vorrangstellung durch die Widersetzlichkeit
und den Gehorsam ihrer Frauen gefährdet. Der Schuster Anton Aschwanden
wurde massiv gewalttätig gegen seine Frau, indem er sie in der Werkstatt mit
einem Scheit mehrmals über Kopf und Rücken schlug; wenige Stunden später

traktierte er sie in der Stube mit Fäusten, würgte sie am Hals, warf sie zu Boden
und trat ihr mit den Schuhen in den Leib. Anlass dieses Gewaltausbruches

war nach seiner Darstellung: «[…] Theils wegen Trinken, theilswegen Ungehorsam

meiner Frau, indem sie ein paar Mal absichtlich das gerade Gegentheil von
dem that, was ich befahl.»24 In den Scheidungsprozessen verlangten Männer
eher selten eine Trennung der Ehe, sondern sie wollten, dass die Frau zu ihnen
zurückkehrte und dass, wie Anton Bissig sich ausdrückte, «sie u. die Kinder
ihm als Vater unterthänig seyen» 25

DISKURSE UND PRAKTIKEN II: MACHT UND RHETORIK

Die Eheprobleme von Josepha Zurfluo und Anton Gisler setzten sich trotz
kirchlicher Vermittlung fort. Kurz nach der Audienz beim Kommissar im Jahr

1846 scheint sich die Frau – entweder mit obrigkeitlicher Erlaubnis oder
eigenmächtig – von ihrem Mann getrennt zu haben. Sie kehrte jedoch nach der
Geburt des Kindes wieder zu ihm zurück. Drei Jahre später, zwei Tage nach

einer weiteren Geburt, schlug der Mann die Frau erneut so heftig, dass sie Hilfe
bei Nachbarn holen musste. Der Mann erhielt damals als Strafe einen Zuspruch
durch den Landammann. Wieder zwei Jahre später, im bereits erwähnten Prozess

von 1851, stand der Mann erneut vor dem Verhörrichter. Der Prozess war
vom Bürgler Gemeinderat in Gang gesetzt worden und sollte abklären, ob der

Abort, den die im vierten Monat schwangere Frau soeben erlitten hatte, eine
Folge der Misshandlungen durch den Ehemann gewesen sei oder nicht. Das

Gericht kam zum Schluss, dass die Blutungen bereits vor der Misshandlung
eingesetzt hatten und die Frau den Mann zur Gewalthandlung provoziert hatte.

Wie oben erwähnt, wurde dem Mann auch dieses Mal ein Zuspruch diesmal
vom Kommissar) verordnet.
Was war vorgefallen? Als Anton Gisler an einem Sonntagabend nach Hause

kam, fand er dort nicht nur seine Frau vor, sondern auch den Max Schick, bei
welchem er eine offenstehende Schuld hatte. Schick sagt, er sei an jenem Abend
in Gislers Haus gekommen, um einen Teil seines Geldes zurückzuerhalten.

Alle Beteiligten geben an, Gisler sei durch den Anblick Schicks sehr zornig
geworden. Die Frau habe ihrem Mann eine Suppe aufgestellt, die dieser jedoch

mit der Bemerkung verschmähte, «das sei dünne Suppe, sei nur ein Gewäsch»



TRAVERSE 2000/1

104

GESCHLECHT / GENRE

Damit verlagerte sich der drohende Konflikt zwischen Schuldner und Gläubiger

unvermittelt in einen Ehestreit, denn die Frau erwiderte: «[…] wenn er

bessere Suppe wolle, solle er mehr zuthun.» Auf diese Bemerkung hin ergriff
Gisler seine Frau bei den Zöpfen, riss sie herum und schlug ihr mehrmals die
Faust ins Gesicht und an den Kopf, so dass sie zu Boden geworfen wurde. Kurze

Zeit später prügelte Gisler seine Frau erneut. Im Anschluss an die erlittene
Gewalt verstärkten sich die Blutungen der im vierten Monat schwangeren Frau.

Sie hatte Mühe, aufrecht zu gehen und musste sich auf die Ofenbank legen,

nachdem ihr Mann sich weigerte, sie zu sich ins Bett zu lassen.

Die hier sehr gerafft geschilderte Episode mündet in eine Aufkündigung der

Bettgemeinschaft durch den Mann. Auch in andern Ehekonflikten war die

Auflösung der Bettgemeinschaft neben jener von Tisch und Gebet ein sehr

häufiges Element und scheint einen Tiefpunkt des ehelichen Auseinanderlebens

anzuzeigen. Mehrere Frauen gaben an, dass der Mann sie gewaltsam

aus dem Bett geworfen habe. Franz Martin Gisler, der sich vergeblich von
seiner zweiten Frau zu scheiden versuchte, erklärte, «er würde der Frau zwar

ein Bett einräumen, aber ihr mehr beywohnen werde er nie» 26

Bezeichnenderweise ging der Steigerung im Konflikt eine Tischgeschichte voraus.

Betrachtet man die Situation näher, so wird deutlich, dass diese erst sekundär

der Ehefrau galt, sondern zunächst als Versuch Gislers zu verstehen ist, sich
seinem Gläubiger Schick gegenüber als autoritärer Ehemann zu inszenieren.
Damit sollte die Aufmerksamkeit von der mit Peinlichkeit besetzten
Auseinandersetzung um seine prekäre Finanzlage auf die soziale Überlegenheit des

Ehemanns und Hausvaters verlagert werden. Der Gesichtsverlust als Mann
einem Mann gegenüber sollte durch die Inszenierung seiner Männlichkeit
innerhalb von Haus und Familie kompensiert werden. Unvermutet war ihm dieser
versuchte Szenenwechsel nun im Streit der Worte misslungen. Denn Frau

Gisler konterte seinen Versuch der Machtdemonstration schlagfertig mit einer

Bemerkung über seine Unfähigkeit als Versorger. Mit Gewalt versuchte Gisler,
die durch die Widersetzlichkeit der Frau drohende Machtverschiebung zu

verhindern. Häusliche Gewaltszenen, ebenso wie die Anlässe dazu, waren in dieser

Ehe mit den Jahren einerseits immer bedrohlicher, anderseits auch habituell

geworden. Mit der Anwesenheit eines Zuschauers erhielten Konflikt und
Gewalt eine neue Dimension. In der Art eines «genres» war der «Ehestreit»

zitierbar geworden, verbunden mit einer spezifischen Handlungsrhetorik, die es

möglich machte, hausväterliche Autorität vorzuführen.

Die schon länger labiler werdende Machtbalance schloss neben den
innerehelichen auch die Aussenbeziehungen des Paares mit ein. Nicht von ungefähr

ereignete sich der Zusammenstoss der Eheleute beim Nachhausekommen des

Mannes. Auch in andern Ehen war das Heimkommen des Mannes für Frau



105

TÖNGI: EHEKONFLIKTE

Michael Jauch und Agatha Herger, beide aus Isenthal, an ihrem Hochzeitstag im Jahr
1906. Das junge Bauernehepaar wurde vom Fotografen Michael Aschwanden
Altdorf) nicht im Atelier vor üppigem Dekor, sondern in ihrer Arbeits- und Lebenswelt
porträtiert: auf dem Land ihres Heimet «Schofflä» das sie von nun an gemeinsam
bewirtschaften würden. Das Ehepaar Jauch-Herger sollte 15 Kinder bekommen, von
denen zwei früh verstarben. Mutter Agatha starb bei der Geburt des letzten Kindes.
Foto: Aschwanden, Altdorf.



TRAVERSE 2000/1

106

GESCHLECHT / GENRE

und Kinder ein äusserst prekärer Moment, weil sich dann oft Gewaltausbrüche

der Männer entluden. War eine Ehe in die Krise geraten, so stellte offenbar jede

Form der Abwesenheit eine Gefahr dar – die Gefahr nämlich, dass sich
in der Zwischenzeit die Machtbalance verschoben haben könnte. Abwesenheit

bedeutete fehlende Kontrolle, entsprechend löste sie Aggressionen und

Ängste aus. Männer sperrten Frauen im Haus ein, oder sie verboten ihnen
wegzugehen. Anton Gisler verbot seiner bettlägerigen Frau unter der Drohung
sie einzusperren, sich von einer Nachbarin pflegen zu lassen. Nicht nur das

Hereinlassen, sondern auch das Ausgehen waren bedrohlich; so kam es zu

Gewaltszenen, wenn Frauen beispielsweise von der Kirche heimkehrten oder in
einem Nachbarhaus gewesen waren. Häufig klagten Frauen, ihre Männer wollten

sie nicht zum Gottesdienst oder zur Beichte gehen lassen. Ebenso wie die
Kontakte zu Verwandten und Nachbarinnen stellte der Kirchenbesuch einen

spezifisch weiblichen Freiraum dar, der möglicherweise von Frauen in
Konfliktzeiten auch besonders intensiv genutzt wurde. Männer versuchten – vor
allem in Krisenzeiten – diese ihnen bedrohlich erscheinenden Aussenkontakte

ihrer Frauen durch Verbote möglichst einzuschränken.

Auf der Interaktionsebene der Konflikte erwies sich die Gewalt von Ehemännern

gegen ihre Frauen oft als eine Reaktion auf einen drohenden oder tatsächlichen

Macht- und Kontrollverlust. In argumentativ ausweglosen Situationen
weiblicher Zurechtweisung, die psychisch und sozial mit Ohnmachtsgefühlen
und Beschämung verbunden waren, trat körperliche Gewalt in Form von Schlägen,

Fusstritten, Würgen, aus dem Bett werfen oder ins Haus einsperren an die
Stelle der Sprache. Beziehungsgewalt war – anders als Gewalt unter Männern –
häufig Ausdruck einer in Frage gestellten Männlichkeit. Dabei ging es um ganz

spezifische Aspekte von Männlichkeit, jene nämlich, wo Machtansprüche mit
Verpflichtungen gekoppelt waren, denen Männer sich aus Frauensicht)
entzogen, verweigerten oder denen gegenüber sie sich als unfähig erwiesen.

Über dieses Problem musste jedoch vor Gericht nicht unbedingt gesprochen

werden. Während auf der Beziehungsebene von enttäuschten Erwartungen,

Wut, Zorn und Angst die Rede war und Machtansprüche brüchig wurden,

erhielten diese Vorfälle und Gefühle im Verhör ein neues Gesicht: Das Modell
des züchtigenden Hausvaters ermöglichte es den Männern, die verübte Gewalt –
statt als Antwort auf einen Machtverlust – geradezu als logische Konsequenz

ihrer Macht zu rechtfertigen. Auf dieser zweiten Ebene, jener der diskursiven
Repräsentation von Gewalt, erscheint Gewalt beinahe ausschliesslich als
Ausdruck männlicher Autorität. Im Rückgriff auf den Züchtigungsdiskurs konnten

Männer vor Gericht die Infragestellung ihres Machtanspruchs durch die Frauen

und die damit drohende Umkehr der Hierarchien ausblenden und ihre Gewalt
als legitime) Ausübung und Durchsetzung von Herrschaft beschreiben.



107

TÖNGI: EHEKONFLIKTE

Anmerkungen

1 Grundsätzlich hierzu sowie zu den verschiedenen Untersuchungsebenen der Kategorie
Geschlecht nach wie vor: Joan W. Scott, «Gender: A Useful Category of Historical Analysis »
in American Historical Review 91. 5 1986), 1053–1075. Zum Verhältnis von Kriminalität
und Geschlecht vgl. Susanna Burghartz, «‹Geschlecht› und ‹Kriminalität› – ein ‹fruchtbares›
Verhältnis? » in Rudolf Jaun, Brigitte Studer Hg.), weiblich – männlich. Geschlechterverhältnisse

in der Schweiz: Rechtsprechung, Diskurs, Praktiken, Zürich 1995, 23–32.
2 Vgl. z. B. Pieter Spierenburg Hg.), Men and violence: gender, honor, and rituals in modern

Europe and America, Ohio 1998.
3 Zur Geschichte ehelicher Konflikte vgl. u. a.: Lyndal Roper, Das fromme Haus, Frankfurt

a. M. 1995; Susanna Burghartz, Zeiten der Reinheit, Orte der Unzucht. Ehe und Sexualität

in Basel während der Frühen Neuzeit, Paderborn 1999; Michaela Hohkamp, «Häusliche
Gewalt. Beispiele aus einer ländlichen Region des mittleren Schwarzwaldes im 18. Jahrhundert

» in Thomas Lindenberger, Alf Lüdtke Hg.), Physische Gewalt, Frankfurt a. M. 1995,
276–302; Ulinka Rublack, Magd, Metz’ oder Mörderin. Frauen vor frühneuzeitlichen
Gerichten, Frankfurt a. M. 1998; Laura Gowing, Domestic Dangers. Women, Words, and Sex

in Early Modern London, Oxford 1996; David W. Sabean, Property, Production, and Family
in Neckarhausen, 1700–1870, Cambridge 1990; Rainer Beck, «Frauen in Krise. Eheleben
und Ehescheidung in der ländlichen Gesellschaft Bayerns während des Ancien régime» in
Richard van Dülmen Hg.), Dynamik der Tradition, Frankfurt a. M. 1992, 137–212; Lynn
Abrams, «Companionship and conflict: the negotiation of marriage relations in the
nineteenth century» in Lynn Abrams, Elizabeth Harvey Hg.), Gender and Gender relations in
German history, London 1996, 101–120; Regina Wecker, Zwischen Ökonomie und
Ideologie. Arbeit im Lebenszusammenhang von Frauen im Kanton Basel-Stadt 1870–1910,
Zürich 1997; Eva Brücker, «Gewalt und Sexualität in einer Berliner Arbeiternachbarschaft
zwischen 1916/17 und 1958» in Lindenberger/Lüdtke Hg.) wie oben), 337–365.

4 Das Projekt trägt den Arbeitstitel Geschlechterbeziehungen und Gewalt. Eine empirische
Untersuchung von Urner Gerichtsakten des 19. Jahrhunderts und ist Teil des Nationalen
Forschungsprogramms NFP 40 «Gewalt im Alltag und organisierte Kriminalität»

5 Angeklagt waren elf Männer und zwei Frauen. Beide Frauen waren wegen versuchten
Gattenmords angeklagt. Zwei der angeklagten Männer hatten ihre schwangere ledige Geliebte
umgebracht. Hier beschränke ich mich auf Tätlichkeiten von Männern gegen ihre Frauen.

6 Diese temporäre Auflösung der Hausgemeinschaft war die einzige Möglichkeit, nach
katholischem Recht eine Ehe zu trennen. Zur sozialhistorischen Bedeutung des katholischen
Ehescheidungsrechts vgl. Beck wie Anm. 3).

7 Zur Quellensituation und zu den Gründen, warum Frauen so selten wegen Ehekonflikten an
die Obrigkeit gelangten, vgl. mein laufendes Projekt wie Anm. 4).

8 Elisabeth Koch, «Die Frau im Recht der Frühen Neuzeit. Juristische Lehren und Begründungen

» in Ute Gerhard Hg.), Frauen in der Geschichte des Rechts, München 1997, 80.
9 StaUR, BKA, C II, Nr. C 456.

10 «Härte und Grausamkeit» konnte nach kanonischem Recht als Grund für eine Trennung von
Tisch und Bett gelten siehe Koch, wie Anm. 8).

11 StaUR, G–300–11/2, Bd. 16, 381.
12 Dagmar Oberlies zeigt in ihren Untersuchungen über innereheliche Tötungsdelikte in der

BRD, dass dieses Argument der Gewaltprovokation fast nur für männliche Täter angewendet
wird, während bei Frauen in der Regel der Tatkontext eine oft jahrelange Gewaltgeschichte)
meist nicht als Milderungsgrund anerkannt, sondern einzig auf die Tat und ihre Folgen
abgestellt wird. Dagmar Oberlies, Tötungsdelikte zwischen Männern und Frauen. Eine
Untersuchung geschlechtsspezifischer Unterschiede aus dem Blickwinkel gerichtlicher Konstruktionen,

Pfaffenweiler 1995.
13 StaUR, G–300–11/1, Bd. 8, 222.



TRAVERSE 2000/1

108

GESCHLECHT / GENRE

14 StaUR, BKA, C II, Nr. C 358.
15 Grundsätzlich zum Verlust der Sprache in Gewaltsituationen vgl. Elaine Scarry, Der Körper

im Schmerz, Frankfurt a. M. 1992.
16 Beck wie Anm. 3), 164.
17 StaUR, BKA, CI, Nr. C 295.
18 Zum Bedeutungswandel des Begriffs «hausen» vgl. Sabean sowie Beck und Rublack alle

wie Anm. 3).
19 Landbuch von Uri, Bd. 1, Altdorf 1823, Art. 109.
20 StaUR, BKA, C II, Nr. C 456.
21 StaUR, G–300–11/1, Bd. 1 1813).
22 StaUR, BKA, C I, Nr. C 282.
23 StaUR, BKA, C II, Nr. C 426.
24 StaUR, G–300–11/2, Bd. 2, 53 1869).
25 StaUR, BKA, C I, Nr. C 236.
26 StaUR, BKA, C II, Nr. C 318.

RESUME

CONFLITS MATRIMONIAUX A URI AU 19E SIECLE. REFLEXIONS
SUR LE RAPPORT ENTRE MASCULINITE ET POUVOIR

Cet article met en exergue la masculinité en tant que construction sociale ainsi
que la fonction de la violence pour l’identité masculine en analysant ces

phénomènes sous l’angle du rapport de genres. Le genre apparaît comme un

aspect central dans les conflits domestiques. La question du pouvoir, dans les

rapports entre hommes et femmes, occupe en effet une place primordiale.
Jusqu’à nos jours, la recherche historique a surtout examiné les liens entre

violence et masculinité à la lumière des conflits opposant des individus du sexe

masculin dans l’espace public: certaines pratiques de violence ritualisées
apparaissaient comme constitutives de l’identité masculine, la violence étant

une des formes possibles de mise en scène de la masculinité.
Cette approche ne saurait s’appliquer de la même manière à la violence
conjugale. En analysant des modèles de conflits, on constate qu’il existe une
perception différente des événements selon le sexe. Tandis que les femmes associent

les conflits conjugaux, entre autres, au refus des hommes d’endosser un

rôle, ces derniers mettent en exergue l’ébranlement de l’équilibre du pouvoir
au sein du couple. Dans ce contexte, la violence est utilisée afin de rétablir
l’autorité de l’homme et du père de famille.

Traduction: Chantal Lafontant)


	Ehekonflikte in Uri im 19. Jahrhundert : Überlegungen zum Verhältnis von Männlichkeit und Gewalt

