Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift fir Geschichte = Revue d'histoire
Herausgeber: [s.n]

Band: 7 (2000)

Heft: 1

Artikel: Ehekonflikte in Uri im 19. Jahrhundert : Uberlegungen zum Verhéltnis
von Mannlichkeit und Gewalt

Autor: Tongi, Claudia

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-18310

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-18310
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

EHEKONFLIKTE IN URI IM 19. JAHRHUNDERT

UBERLEGUNGEN ZUM VERHALTNIS VON MANNLICHKEIT
UND GEWALT

CLAUDIA TONGI

Jahrzehntelang wurden Kriminalitidt und Gewalt als allgemeines soziales Phi-
nomen untersucht. Dass das Geschlecht der Gewalt — zugespitzt formuliert —
mannlich ist, indem Mainner in den meisten historischen und gegenwairtigen
Gesellschaften die Mehrheit nicht nur der Titer, sondern auch der Opfer von
Gewalthandlungen ausmachen, wird erst in jiingster Zeit systematisch reflek-
tiert. Erst die konsequente Anwendung der Kategorie Geschlecht nicht nur auf
Frauen, sondern auch auf Minner, erst ein gender-rheoretischer Zugang, der
Geschlecht als relationale Kategorie untersucht und nach der sozialen Kon-
struktion von Geschlechtlichkeit fragt, hat es moglich gemacht, nach dem
Zusammenhang von Gewalt und Minnlichkeit oder nach der sozialen Funktion
von Gewalt im Geschlechterverhiltnis zu fragen. Macht ist ein genuines Merk-
mal von Geschlechterbezichungen und umgekehrt ist Geschlecht ein geeig-
netes Ausdrucksmittel fiir Machtverhiltnisse.! Anhand von Fallbeispielen soll
im folgenden untersucht werden, inwiefern auf der Ebene alltiglicher Kon-
flikte Frauen und Manner innereheliche Machtverhiltnisse aushandelten und
welchen Stellenwert Gewalt dabei innehatte.

Obwohl die Frauenbewegung und mit ihr die historische Frauenforschung
schon sehr frith Gewalt als ein Instrument minnlicher Machterhaltung anspra-
chen, ging die historische Gewaltforschung zunichst andere Wege und unter-
suchte das Verhiltnis von Minnlichkeit und Gewalt entweder im Kontext von
Militir und Krieg oder anhand von Ehrenhindeln unter Minnern.? Unter-
suchungen zu innerminnlichen Gewaltkonflikten im offentlichen Raum the-
matisieren ausgiebig das Dreiecksverhiltnis von Gewalt, Ehre und Minnlich-
keit, wobei hdufig Ehre der zentralere analytische Begriff ist als Geschlecht.
Gewaltsame Konfliktpraktiken erweisen sich als durchaus produktiv bei der
Inszenierung, Bestitigung und Erzeugung bestimmter Formen ménnlicher Iden-
titdit. Die Dominanz eines bestimmten Minnlichkeitsideals scheint gerade-
zu die Voraussetzung fiir diese ritualisierten Gewaltformen zu sein. Gewalt
war Ausdruck von Mannlichkeit und Ehrenhaftigkeit, sie zielte auf Minner
und auf die Ehre von Ménnern.

Ho5



GESCHLECHT / GENRE TRAVERSE 2000/1

Wie steht es aber um den Zusammenhang von Gewalt und Geschlecht im
hauslichen Bereich? Welche soziale Funktion hatte Gewalt innerhalb von Part-
nerschaften, gegeniiber Kindern oder den Bediensteten? Die Geschichte ehe-
licher Konfliktformen ldsst sich — etwa im Hinblick auf die hier untersuchten
Umer Konflikte — nicht als linearer Ubergang von einem Konfliktmuster in
ein anderes beschreiben. Eher handelt es sich um ein komplexes Geflecht von
Kontinuititen, Uberlagerungen und Verschiebungen von Diskursen, Praktiken
und Wahrnehmungen.?

DIE QUELLEN

Die folgenden Uberlegungen sind Teil eines grosseren Forschungsprojektes
zum Verhiltnis von Gewalt und Geschlecht in Alltagskonflikten in Uri im
19. Jahrhundert.* Die Arbeit basiert im wesentlichen auf gerichtlichen Ver-
horakten und Vaterschaftsakten des 19. Jahrhunderts des Urner Staatsarchivs
(StaUR). Verglichen mit anderen Korperdelikten kam Gewalt unter Ehe- bezie-
hungsweise LiebespartnerInnen in Uri sehr selten vor Gericht. Zwischen 1803
und 1885 fanden sich in den insgesamt 488 Verhoramtsdossiers 22 Fille, in
welchen eheliche Gewalt thematisiert wurde.® In nur 13 dieser Fille war die
eheliche Gewalt der eigentliche Untersuchungsgegenstand. Eheliche Gewalt
kam aber nicht nur zur Sprache, wenn es um die strafrechtliche Beurteilung
eines Vorfalles ging, sondern auch, wenn Paare versuchten, eine in die Krise
geratene Ehe wieder ins Lot zu bringen oder eine Scheidung zu erwirken.®
Dafiir wurde zwar auch das weltliche Gericht angesucht, hiufiger jedoch ging
man zum Pfarrer oder zum Bischoflichen Kommissar. In den bischoflichen
Kommissariatsakten (BKA) fanden sich weitere 14 Fille, in welchen eheliche
Gewalt thematisiert wurde, die ebenfalls beigezogen werden.”

DISKURSE UND PRAKTIKEN I:
STRAFTAT ODER ZUCHTIGUNGSRECHT?

Im Uri des 19. Jahrhunderts gab es zwar keine Zuchtordnungen oder Gesetze
mehr, die dem Ehemann explizit ein Ziichtigungsrecht einrdumten. Dennoch
existierten implizite Normvorstellungen, nach denen ein gewisses Mass an
korperlicher Gewalt offenbar tolerierbar war. Ein massvoll ausgeiibtes Ziich-
tigungsrecht war Ausdruck eines hierarchischen Eheverstindnisses, fiir wel-
ches die weibliche Gehorsamspflicht konstitutiv war.® Es leitete sich ab aus der
96 ® vormachtstellung des Mannes als Haushaltsvorstand und Vormund von Ehe-



TONGI: EHEKONFLIKTE

frau und Kindern. Die wenigen Belege aus den Quellen deuten darauf hin, dass
diese Vorstellung nicht nur von den Eheminnern, sondern auch von der kirch-
lichen und der weltlichen Obrigkeit geteilt wurde. So fragte Pfarrer Ambros
Furrer, wenn er die Ursachen eines Ehekonfliktes auszuloten suchte, den Ehe-
mann unter anderem: «Ist euch die Frau ungehorsam in Sachen, wo sie folgen
soll?»® Vor dem Verhorrichter, welcher die Strafbarkeit korperlicher Gewalt
zu beurteilen hatte, bot dieses Ehemodell fiir Manner den Vorteil, dass sie ihre
Gewalttitigkeiten nicht grundsitzlich zu bestreiten brauchten, sondern ihnen
ein argumentativer Spielraum offenstand, innerhalb dessen der Schweregrad
von Ubergriffen aushandelbar war. Innercheliche Gewalt wurde vor allem dann
bestraft, wenn sie ein bestimmtes Mass iiberschritt, also zum Beispiel ernste
Verletzungen des Opfers oder eine chronische Gefihrdung des Lebens zur
Folge hatte.'® Die Vorstellung eines Ziichtigungsrechtes priagte die Wahrneh-
mung und Darstellung der konkreten Gewaltpraktiken vor Gericht. So sprach
der 22jahrige Vinzenz Grossholz, der im Jahr 1883 von seiner Frau wegen
mehrfacher grober Misshandlungen an ihr und den Kindern angezeigt wurde,
von «Klipfen» mit der «flachen Hand» und von «Maulschellen», wihrend seine
Frau auf «Schlidgen mit geballter Faust» insistierte.!!

Das soziale Modell eines eheherrlichen Gewaltmonopols und des damit ver-
bundenen Ziichtigungsrechts implizierte, dass Gewalt durch ein Fehlverhalten
der Frau verursacht werden konnte. Unter Umstinden wog bei der Urteilsfin-
dung also der Tatumstand (eine Provokation seitens der Frau) mindestens so
schwer wie der beim Opfer angerichtete Schaden.'? War das Gericht der An-
sicht, dass die «Frau einigermassen selbst Veranlasserin der Misshandlung
[gewesen sei]»,' so endete der Fall meistens mit einer blossen Ermahnung.
Aus den kurzen Bemerkungen zum Ziichtigungsrecht und dem offenbar recht
differenzierten Gewaltvokabular der Akteure wird deutlich, dass Gewalt nicht
einfach das «Andere» der Kultur ist. Sie repriasentiert nicht in jedem Fall das
Aussetzen sozialer Regeln und Verhaltensnormen. Vielmehr folgen viele Ge-
walthandlungen sowie das Sprechen iiber sie regelhaften oder gar rituellen
Verlaufsmustern. Sie konnen durchaus habituskonform sein. Gewalt prasen-
tiert sich jeweils eingebunden in soziale, tkonomische, politische und sym-
bolische Bedeutungszusammenhinge sowie in ein Kriftefeld von Machtbezie-
hungen. Mit anderen Worten: Gewalt ist als soziales Handeln zu verstehen und
nicht als blosser Ausdruck unkontrollierter affektiver Wutausbriiche abzutun.
Gewalt stellt demnach keinen Verhaltensautomatismus dar, sondern ist in
einem Gefiige von mehreren moglichen Handlungsalternativen verortet. Ge-
walthandlungen intervenieren ausserdem in spezifischer Weise in soziale Be-
zichungen: als physische Antwort auf die Verletzung von Ehre, als dosiertes
Droh- und Strafmittel, zur Konstitution von Geschlechts- oder Gruppeniden- W97



GESCHLECHT / GENRE TRAVERSE 2000/1

titdten, zur Aufrechterhaltung von Macht und sozialen Hierarchien. Die ver-
schiedenen Formen und Praktiken chelicher Gewalt finden ihre diskursive
Deutung und Zuschreibung — exemplarisch greifbar im Gerichtsverfahren — in
der weiten Spannbreite zwischen Straftat und Ziichtigungsrecht.

DIE KONFLIKTE AUS DER PERSPEKTIVE DER FRAUEN

Als Anton Gisler 1851 vor dem Gericht stand, war dies lediglich eine weitere
Etappe einer bereits mehrere Jahre dauernden Geschichte von Gewalt und
Konflikten in seiner Ehe. Diese wurde erstmals im Februar 1846 aktenkundig,
als die Eheleute Anton Gisler und Josepha Zurfluo nach drei Monaten Ehe beim
Bischoflichen Kommissar vorsprachen und die Scheidung verlangten.™ In der
Perspektive der klagenden Frau ging es allerdings keineswegs um ein blosses
Aushandeln iiber das gerade noch zuldssige Ausmass innerehelicher Gewalt.
Vielmehr betonte sie die existentielle Bedrohung, die sie in ihrer Ehe erfuhr. Sie
gab an, sie «sey des Lebens bey ihm nicht sicher, u. Glaube, das sie schwan-
ger sey u. Thr Leben u. Gesundheit bey ihm gefihrdet sey». Beim Nachtessen
vor zwei Tagen habe der Mann sie zurechtgewiesen, weil sie ihre Kartoffeln
nicht gleich gegessen habe. Auf ihre Widerrede, sie wolle diese zur Suppe
aufsparen, habe der Mann sie «auf sehr grobe Art beym Arm und Hals gepackt,
zur Thiire hinausgeworfen u. wie friiher oft, so auch da fortgeschickt». Nach der
Schilderung einer Zeugin habe der Mann die «Thiir hinter ihr zugeschlotzt und
unendlich gelarmt», wihrend die Frau unentwegt geweint habe.

Obwohl die Gewalt im Fall Gisler/Zurfluo, wie auch in den meisten andern
Fillen den konkreten Anlass gab, eine Scheidung zu verlangen oder vor Gericht
zu gehen, bleibt sie in den Berichten der Frauen jeweils eher diffus und wenig
konkret. Thre Angaben iiber die erfahrene hdusliche Gewalt unterscheiden sich
auffallend von den oft minutios genauen Zeugenaussagen iiber die bereits er-
wiahnten Schlaghidndel unter Minnern: offentliche Schliagereien werden mei-
stens durch am Geschehen nicht unmittelbar beteiligte Zeuginnen und Zeu-
gen iiberliefert, deren Berichte sich wohl deshalb durch eine relativ hohe Pra-
zision in der Beschreibung auszeichnen, eheliche Gewalt wird dagegen gross-
tenteils von den Konfliktbeteiligten selber geschildert. Insbesondere die Opfer-
berichte sind hiufig von einer spezifischen Sprachlosigkeit geprigt, die meines
Erachtens gerade nicht als Hinweis fiir deren Bedeutungslosigkeit, sondern
vielmehr als Ausdruck einer zutiefst bedrangten psychischen Situation zu deu-
ten ist.’® Von einigen Ausnahmen abgesehen treten die Gewaltbeschreibungen
bei Ehekonflikten grundsitzlich eher in den Hintergrund und werden von einer

o8 B ganzen Litanei — gegenseitiger — Bezichtigungen iiberlagert.



TONGI: EHEKONFLIKTE

So klagte konkret Frau Gisler weiter, der Mann habe ihr kaum Geld in den
Haushalt gegeben, weshalb sie tagelang weder heizen noch eine warme Mahl-
zeit habe kochen konnen. Umgekehrt habe sie ihm jeweils alles von ihr
verdiente Geld abgeben miissen. «Dennoch habe er immer gemault, wenn sie
ihm nicht nach Willen zu essen geben konnte.» Der Mann habe auch nie den
Abendrosenkranz mitbeten wollen und die Kinder nie gesegnet. Er sei oft
abends in die Wirtshduser zum Trinken gegangen, spit in der Nacht heim-
gekommen, wie zum Beispiel kiirzlich, wo am Morgen «der Abtritt ganz
verschissen und verkotzt war». Die Frau zeichnet das Bild eines Haushal-
tes, der sozusagen seit Anbeginn keine Arbeits- und Lebensgemeinschaft dar-
stellte, sondern in Auflosung begriffen war. Die Deponentin setzt dies in
besonders drastischer Weise im verschmutzten Abtritt ins Bild. In ihrer Ver-
sion war es der Mann, der sich systematisch der hiuslichen Gemeinschaft
verweigerte und deren materiellen und sozialen Fortbestand gefahrdete. In
den Geschichten der Frauen erscheinen ausschliesslich die Minner als Ver-
ursacher der materiellen Not der Familie. Die knapp geschilderte Eingangs-
szene beim Abendessen des Ehepaars Gisler-Zurfluo wirft ein Licht auf den
materiellen und psychischen Existenzdruck, der die junge Ehe belastete. Arg-
wohnisch vermutete der Mann im Stehenlassen der Kartoffeln eine Kritik am
bescheidenen Lebensstandard der Familie und damit an seiner eigenen Un-
fahigkeit, die entsprechenden Subsistenzmittel herbeizuschaffen.

Viele Ehekonflikte und Gewaltsituationen entziindeten sich anlisslich von
Mahlzeiten. Essen hatte in dieser von chronischem Mangel an Ressourcen
gepragten Gesellschaft elementare Bedeutung — fehlte es, so litt man Hunger
und Not. Gleichzeitig war es auch so etwas wie der Lohn der Arbeit: man
konsumierte, was man sich erarbeitet hatte. Schlechtes Essen entwertete diese
Arbeit und indirekt die arbeitende Person. Mahlzeiten gehorten zudem zu
den wichtigsten Ereignissen des Tages. Sie fithrten die Mitglieder eines Haus-
haltes zusammen: diejenigen, die sich — so fiihrte es der Pfarrer in der sonn-
taglichen Predigt aus — in Arbeit und Zuneigung verbunden fiihlen sollten, und
von deren gemeinsamem Einsatz das Gedeihen des Hauses abhing. Rainer
Beck sieht in der Mahlzeit ein zentrales materielles und emotionales Aus-
tauschritual.'® Gemeinsam zu essen war — auch und gerade vor dem Zeitalter
der Innerlichkeit — eine der wichtigsten Formen, Beziehungen zu pflegen. Um
so irritierender war es, wenn Méanner sich nicht mit der Familie zu Tisch
setzten, sondern allein assen. Oder wenn sie — wie Albin Kieliger — hinter
dem Riicken der Frau diec Lebensmittelbestinde aufassen.”” Oder wenn die
Familie wegen der schlechten Laune des Vaters kein lautes Wort sprechen
durfte. All dies sind Vorwiirfe, die sich spezifisch gegen Ménner richteten, und
die nur vor dem Hintergrund der sozialen Ordnung des Haushaltens zu ver- m99



GESCHLECHT / GENRE TRAVERSE 2000/1

stehen sind, nach welcher die Zubereitung der Mahlzeiten Frauensache war,
ein Bereich also, in welchem Frauen besonders empfindlich zu verletzen wa-
ren. Auch in den Minnerklagen spielten die Mahlzeiten eine Rolle. Indem sich
Mainner jedoch vor allem iiber die schlechte Qualitit des Essens beschwerten,
welches die Frauen ihnen vorsetzten, thematisierten sie indirekt, dass Mahl-
zeiten nicht nur ein Reprisentationsort hduslicher Gemeinschaft waren, son-
dern ebenso familidre Hierarchien auszudriicken hatten, etwa, indem dem
Hausvater das beste Stiick Fleisch zustand. Mahlzeiten, Essen und die Essens-
zubereitung erscheinen in den Quellen als wichtiges Medium der Konflikt-
austragung. Essensentzug oder Essensverweigerung waren keine Bagatelle,
sondern ein beliebtes Strafritual und ein wirksames Mittel zur Aushandlung
innerhiuslicher Macht.
Ausser den Mahlzeiten waren auch das tigliche Abendgebet und die Segnung
hiusliche Austauschrituale. Dass der Mann sich dem Beten verweigerte und
seine Kinder nicht segnete, war ebenfalls ein von mehreren Frauen gedus-
serter Vorwurf. Wie die Verweigerung der Tischgemeinschaft, brachte dies
zum Ausdruck, dass der innerfamilidre Austausch der Gefiihle ins Stocken
geraten war. Fiir Frauen waren die abendlichen Wirtshausbesuche, die Ver-
weigerung von Gebet und Mahlzeit ein kohirentes Biindel von Hinweisen
darauf, dass der Mann sich den mit seiner Rolle als Hausvater verbundenen
sozialen Pflichten entzog.
Das Bild, welches Frau Gisler-Zurfluo vom Zustand ihrer Ehe zeichnet, be-
schriankt sich jedoch nicht auf diese Verweigerungsstrategien ihres Mannes.
Eher als mit blosser Abneigung und Verweigerung liesse sich die Haltung des
Mannes gegeniiber der hiuslichen Einheit als hochgradig ambivalent beschrei-
ben. Denn gleichzeitig schloss auch er seinerseits seine Frau von dieser Ein-
heit aus, indem er sie aussperrte, ihr das Essen verweigerte oder den Zugang
zum Geld verwehrte. Viele Frauen erlebten gerade den Entzug von Geld
dhnlich wie die Schlige seitens des Mannes als eine Form von Gewalt. Vor
allem wollten sie nicht akzeptieren, dass sie das selbst verdiente Geld dem
Mann abgeben mussten. Viele Frauen, insbesondere wiederverheiratete Wit-
wen, stiessen sich an den Konsequenzen des eheherrlichen Nutzniessungs-
rechts am Frauengut qua Geschlechtsvormundschaft und forderten (beziehungs-
weise praktizierten) eine moglichst klare Trennung der beiden Einkommen und
Vermogen. So beklagte sich beispielsweise Anna Maria Kieliger 1844 vor dem
Kommissar iiber ihren Mann Albin Furrer, dass er «ihr gar nicht wolle helfen
hausen. Thr v. Allem was er habe od. Verdiene nichts geben wolle, u. nur alles
vom ihrigen esse, brauche etc.» Sie widerrief deshalb den Erbvertrag, in dem
sie einander alles vermacht hatten.

100 m Ehen hatten Vertragscharakter. Im Zentrum dieses Vertrages standen das Haus



TONGI: EHEKONFLIKTE

und der Besitz, die es zu erhalten galt. Wenn Frauen sich beklagten, der Mann
wolle ihnen nicht «helfen hausen»,'® so beinhaltete dies sehr oft auch den
Vorwurf, er mache Schulden, habe ihr Frauengut durchgemacht, oder vertrinke
und verspiele seinen Verdienst im Wirtshaus. Ehefrauen und Nachbarinnen
nannten solche Minner «Faulenzer», «Verschlemmer und Verstehler» oder
auch «liiderlicher» Mensch. Letzteres ist ein Ausdruck, der um die Jahrhun-
dertmitte auch zu einem Schliisselbegriff obrigkeitlicher Armen- und Moral-
politik geworden war. Er hatte in diesem Kontext sowohl sozialpolitische,
moralische wie strafrechtliche Dimensionen. Im Kontext von Ehe und Fa-
milie bezog sich Liederlichkeit primir auf Minner. «Liederliche Hausviter,
die den verdienten Pfennig im Wirtshaus durchjagen und die Thrigen bei Hause
gewissenlos schmachten lassen», wie es im Urner Landbuch heisst, konnten
von der Armenpflege mit 24-48stiindiger Einsperrung bei Wasser und Brot
und in Hirtefillen mit «einigen Ruthenstreichen» bestraft werden.” Fiir Vin-
zenz Grossholz wirkte sich nicht die Heftigkeit seiner Schlige, sondern die
Tatsache, dass die Richter ihn als «liederliches arbeitsscheues Subjekt» ein-
schitzten, straferschwerend aus und erbrachte ihm eine dreiwochige Arbeits-
hausstrafe.

Zwar insistierten die meisten Frauen darauf, iiber das von ihnen verdiente
Geld und ihr Ererbtes — trotz Geschlechtsvormundschaft — selbst zu befinden.
Dies hinderte jedoch insbesondere Frauen mit Kindern nicht, gleichfalls die
Versorgerpflichten des Mannes zu betonen und einzuklagen. Nur eine Frau
zog aus der Tatsache, dass ihr Mann «im Vermogen riickwirts gehe» und
«Credit & Glauben» verlor, die radikale Konsequenz, vom Kommissar zu
fordern, dass der Mann «ihr die Seite des dkonomischen Abtrette», andern-
falls wolle sie gehen. Die meisten Frauen bezogen sich in ihrer Argumentation
auf eine Form der ehelichen Gemeinschaft, die okonomische, soziale und
emotionale Basis sein sollte, und in welcher beide Gatten zu gleichen Teilen
miteinander zu «hausen» verpflichtet waren. Im Zentrum der Frauenklagen
stand die Einheit des Haushaltes, die sie durch die Pflichtvernachldssigung
des Mannes gefahrdet sahen. Hinzu kamen divergierende Ansichten sowie
Konkurrenz um die innerfamilidre Verteilung der Giiter — eine Klage, die
nicht nur eine materielle Dimension hatte, sondern auch eine Kritik am prak-
tizierten Beziehungsstil enthielt. Klagen die Okonomie betreffend waren in
aller Regel verbunden mit Bemerkungen iiber den Umgangston und Verhaltens-
stil des Mannes: der Mann schwore und fluche zu viel, sei lieblos, unverstin-
dig, unbarmherzig. Eine Frau bemerkte, der Mann habe ihr «keine Liebe
u. Neigung», eine andere: «alles reut ihn an mir, darum habe ich ihm den
Willen verloren.»

101



GESCHLECHT / GENRE TRAVERSE 2000/1

DIE KONFLIKTE AUS DER PERSPEKTIVE DER MANNER

Auch Minner bezogen sich auf das Modell der ehelichen Arbeits- und Lebens-
gemeinschaft und der Einheit des Haushaltes; auch sie bezichtigten ihre Frauen,
sie wiirden dessen Gedeihen gefidhrden. Als Pendant zum weiblichen Vorwurf,
der Mann mache Schulden oder vertrinke das Geld im Wirtshaus, hielten die
Minner den Frauen vor, sie seien verschwenderisch und wiirden nicht haus-
hilterisch mit Geld und materiellen Giitern umgehen. Carl Walker warf seiner
Frau Carolina vor, dass sie «das alte Gewand» zu schnell wegwerfe, und iiber-
haupt «alles zu Comod» haben wolle.?® Andere verdichtigten ihre Frauen, Geld
zu verstecken. Mit solchen Klagen verband sich oft jene, die Frau sei eine
schlechte Haushilterin und Hausmutter, das heisst, sie vernachlissige die Kin-
der, begegne den Stiefkindern nicht mit «Liebe & Giite, sondern Trotz und
Schmihen». Ahnlich wie Frauen waren die Minner darauf bedacht, das inner-
eheliche Gleichgewicht der je und je erbrachten Leistungen sorgfiltig zu beob-
achten. «Die Frau miisse auch nicht ruhen, wenn er nicht konne», rechtfertigte
Michael Aschwanden seinen Wutausbruch, der dazu gefiihrt hatte, dass er seine
Frau gewiirgt und aus dem Bett geworfen hatte.?! Wihrend die Frauen verschie-
dentlich klagten, dass der Mann sie aus dem Haus geworfen hatte, sahen Mén-
ner ebendieses Haus gerade dadurch gefihrdet, dass die Frau dauernd «aus dem
Haus lief». Dies hiess meistens zweierlei. Einerseits, dass die Frau sich eigen-
machtig vom Mann trennte: Josepha Truttmann beispielsweise zog innerhalb
von vier Ehejahren schon dreimal zu ihrer Mutter. Anderseits meinten Minner
damit ganz allgemein, dass ihre Frau sich ihrer Ansicht nach unnotigerweise
vom Haus entfernte, das heisst «in den Hausern herumsitze», und entweder dort
den Mann verschreie oder zu sehr dem Tratsch der Leute zuhore und dem Mann
alles hinterbringe, «was die Leute Boses iiber ihn redeten & wie man gegen ihn
hetze».2 Im Gerede der Frauen sahen Minner eine extreme Getihrdung einer-
seits ihrer personlichen Ehre, andererseits der Integritit des Hauses. Das Gerede
loste die Grenzen zwischen Innen und Aussen auf. Es bezog das soziale Umfeld
in die Ehekonflikte mit ein und war oft eine gezielte Strategie, die innereheliche
Machtbalance durch Schaffung informeller Loyalititen zu verschieben. Das
«bose Maul» der Frauen verletzte auch Grenzen innerhalb der Ehe und riihrte an
interne Machtstrukturen. Franz Piintener klagte iiber seine Frau Marianna Megnet,
sie habe immer gemault, er arbeite zu wenig, «auch habe er ihr immer miissen
subditus esse».?® Fiir Carl Walker war das Schlimmste, dass seine Frau «immer
das erste und letzte Wort haben» wollte. Manner wurden gewalttitig, wenn ihre
Frauen statt zu schweigen nicht «nachgeben» wollten, ihnen Vorwiirfe machten
wegen des Trinkens oder des fehlenden Verdienstes und ihnen die vernach-
102 m lassigten Hausvaterpflichten vor Augen hielten.



TONGI: EHEKONFLIKTE

Im Zentrum der Minnerklagen stand die Machiverteilung innerhalb der Ehe.
Manner sahen ihre innerhiusliche Vorrangstellung durch die Widersetzlichkeit
und den Gehorsam ihrer Frauen gefihrdet. Der Schuster Anton Aschwanden
wurde massiv gewalttitig gegen seine Frau, indem er sie in der Werkstatt mit
einem Scheit mehrmals iiber Kopf und Riicken schlug; wenige Stunden spiter
traktierte er sie in der Stube mit Fiusten, wiirgte sie am Hals, warf sie zu Boden
und trat ihr mit den Schuhen in den Leib. Anlass dieses Gewaltausbruches
war nach seiner Darstellung: «[...] Theils wegen Trinken, theils wegen Ungehor-
sam meiner Frau, indem sie ein paar Mal absichtlich das gerade Gegentheil von
dem that, was ich befahl.»* In den Scheidungsprozessen verlangten Minner
eher selten eine Trennung der Ehe, sondern sie wollten, dass die Frau zu ihnen
zuriickkehrte und dass, wie Anton Bissig sich ausdriickte, «sie u. die Kinder
ihm als Vater unterthinig seyen».”

DISKURSE UND PRAKTIKEN II: MACHT UND RHETORIK

Die Eheprobleme von Josepha Zurfluo und Anton Gisler setzten sich trotz
kirchlicher Vermittlung fort. Kurz nach der Audienz beim Kommissar im Jahr
1846 scheint sich die Frau — entweder mit obrigkeitlicher Erlaubnis oder eigen-
méchtig — von ihrem Mann getrennt zu haben. Sie kehrte jedoch nach der
Geburt des Kindes wieder zu ihm zuriick. Drei Jahre spiter, zwei Tage nach
einer weiteren Geburt, schlug der Mann die Frau erneut so heftig, dass sie Hilfe
bei Nachbarn holen musste. Der Mann erhielt damals als Strafe einen Zuspruch
durch den Landammann. Wieder zwei Jahre spiter, im bereits erwahnten Pro-
zess von 1851, stand der Mann erneut vor dem Verhorrichter. Der Prozess war
vom Biirgler Gemeinderat in Gang gesetzt worden und sollte abkliren, ob der
Abort, den die im vierten Monat schwangere Frau soeben erlitten hatte, eine
Folge der Misshandlungen durch den Ehemann gewesen sei oder nicht. Das
Gericht kam zum Schluss, dass die Blutungen bereits vor der Misshandlung
eingesetzt hatten und die Frau den Mann zur Gewalthandlung provoziert hatte.
Wie oben erwihnt, wurde dem Mann auch dieses Mal ein Zuspruch (diesmal
vom Kommissar) verordnet.

Was war vorgefallen? Als Anton Gisler an einem Sonntagabend nach Hause
kam, fand er dort nicht nur seine Frau vor, sondern auch den Max Schick, bei
welchem er eine offenstehende Schuld hatte. Schick sagt, er sei an jenem Abend
in Gislers Haus gekommen, um einen Teil seines Geldes zuriickzuerhalten.
Alle Beteiligten geben an, Gisler sei durch den Anblick Schicks sehr zornig
geworden. Die Frau habe ihrem Mann eine Suppe aufgestellt, die dieser jedoch
mit der Bemerkung verschmihte, «das sei diinne Suppe, sei nur ein Gewasch». W 103



GESCHLECHT / GENRE TRAVERSE 2000/1

Damit verlagerte sich der drohende Konflikt zwischen Schuldner und Glaubi-
ger unvermittelt in einen Ehestreit, denn die Frau erwiderte: «[...] wenn er
bessere Suppe wolle, solle er mehr zuthun.» Auf diese Bemerkung hin ergriff
Gisler seine Frau bei den Zopfen, riss sie herum und schlug ihr mehrmals die
Faust ins Gesicht und an den Kopf, so dass sie zu Boden geworfen wurde. Kurze
Zeit spater priigelte Gisler seine Frau erneut. Im Anschluss an die erlittene
Gewalt verstarkten sich die Blutungen der im vierten Monat schwangeren Frau.
Sie hatte Miihe, aufrecht zu gehen und musste sich auf die Ofenbank legen,
nachdem ihr Mann sich weigerte, sie zu sich ins Bett zu lassen.
Die hier sehr gerafft geschilderte Episode miindet in eine Aufkiindigung der
Bettgemeinschaft durch den Mann. Auch in andern Ehekonflikten war die
Auflosung der Bettgemeinschaft neben jener von Tisch und Gebet ein sehr
haufiges Element und scheint einen Tiefpunkt des ehelichen Auseinander-
lebens anzuzeigen. Mehrere Frauen gaben an, dass der Mann sie gewaltsam
aus dem Bett geworfen habe. Franz Martin Gisler, der sich vergeblich von
seiner zweiten Frau zu scheiden versuchte, erklirte, «er wiirde der Frau zwar
ein Bett einrdumen, aber ihr mehr beywohnen werde er nie» .
Bezeichnenderweise ging der Steigerung im Konflikt eine Tischgeschichte vor-
aus. Betrachtet man die Situation néher, so wird deutlich, dass diese erst sekun-
dar der Ehefrau galt, sondern zunéchst als Versuch Gislers zu verstehen ist, sich
seinem Glaubiger Schick gegeniiber als autoritirer Ehemann zu inszenieren.
Damit sollte die Aufmerksamkeit von der mit Peinlichkeit besetzten Ausein-
andersetzung um seine prekire Finanzlage auf die soziale Uberlegenheit des
Ehemanns und Hausvaters verlagert werden. Der Gesichtsverlust als Mann
einem Mann gegeniiber sollte durch die Inszenierung seiner Minnlichkeit in-
nerhalb von Haus und Familie kompensiert werden. Unvermutet war ihm dieser
versuchte Szenenwechsel nun im Streit der Worte misslungen. Denn Frau
Gisler konterte seinen Versuch der Machtdemonstration schlagfertig mit einer
Bemerkung iiber seine Unfihigkeit als Versorger. Mit Gewalt versuchte Gisler,
die durch die Widersetzlichkeit der Frau drohende Machtverschiebung zu ver-
hindern. HAusliche Gewaltszenen, ebenso wie die Anldsse dazu, waren in die-
ser Ehe mit den Jahren einerseits immer bedrohlicher, anderseits auch habi-
tuell geworden. Mit der Anwesenheit eines Zuschauers erhielten Konflikt und
Gewalt eine neue Dimension. In der Art eines «genres» war der «Ehestreit»
zitierbar geworden, verbunden mit einer spezifischen Handlungsrhetorik, die es
moglich machte, hausviterliche Autoritat vorzufiihren.
Die schon langer labiler werdende Machtbalance schloss neben den inner-
ehelichen auch die Aussenbeziehungen des Paares mit ein. Nicht von ungefihr
ereignete sich der Zusammenstoss der Eheleute beim Nachhausekommen des
104 ® Mannes. Auch in andern Ehen war das Heimkommen des Mannes fiir Frau



TONGI: EHEKONFLIKTE

Michael Jauch und Agatha Herger, beide aus Isenthal, an ihrem Hochzeitstag im Jahr
1906. Das junge Bauernehepaar wurde vom Fotografen Michael Aschwanden (Alt-
dorf) nicht im Atelier vor ilppigem Dekor, sondern in ihrer Arbeits- und Lebenswelt
portritiert: auf dem Land ihres Heimet «Schoffli», das sie von nun an gemeinsam
bewirtschaften wiirden. Das Ehepaar Jauch-Herger solite 15 Kinder bekommen, von
denen zwei frith verstarben. Mutter Agatha starb bei der Geburt des letzten Kindes.
Foto: Aschwanden, Altdorf. W 105



GESCHLECHT / GENRE TRAVERSE 2000/1

und Kinder ein dusserst prekidrer Moment, weil sich dann oft Gewaltausbriiche
der Minner entluden. War eine Ehe in die Krise geraten, so stellte offenbar jede
Form der Abwesenheit eine Gefahr dar — die Gefahr niamlich, dass sich
in der Zwischenzeit die Machtbalance verschoben haben konnte. Abwesen-
heit bedeutete fehlende Kontrolle, entsprechend loste sie Aggressionen und
Angste aus. Manner sperrten Frauen im Haus ein, oder sie verboten ihnen
wegzugehen. Anton Gisler verbot seiner bettldgerigen Frau unter der Drohung
sie einzusperren, sich von einer Nachbarin pflegen zu lassen. Nicht nur das
Hereinlassen, sondern auch das Ausgehen waren bedrohlich; so kam es zu
Gewaltszenen, wenn Frauen beispielsweise von der Kirche heimkehrten oder in
einem Nachbarhaus gewesen waren. Haufig klagten Frauen, ihre Minner woll-
ten sie nicht zum Gottesdienst oder zur Beichte gehen lassen. Ebenso wie die
Kontakte zu Verwandten und Nachbarinnen stellte der Kirchenbesuch einen
spezifisch weiblichen Freiraum dar, der moglicherweise von Frauen in Kon-
fliktzeiten auch besonders intensiv genutzt wurde. Manner versuchten — vor
allem in Krisenzeiten — diese ihnen bedrohlich erscheinenden Aussenkontakte
ihrer Frauen durch Verbote moglichst einzuschrinken.

Auf der Interaktionsebene der Konflikte erwies sich die Gewalt von Ehemin-
nern gegen ihre Frauen oft als eine Reaktion auf einen drohenden oder tatséach-
lichen Macht- und Kontrollverlust. In argumentativ ausweglosen Situationen
weiblicher Zurechtweisung, die psychisch und sozial mit Ohnmachtsgefiihlen
und Beschimung verbunden waren, trat korperliche Gewalt in Form von Schli-
gen, Fusstritten, Wiirgen, aus dem Bett werfen oder ins Haus einsperren an die
Stelle der Sprache. Beziehungsgewalt war — anders als Gewalt unter Ménnern —
haufig Ausdruck einer in Frage gestellten Mannlichkeit. Dabei ging es um ganz
spezifische Aspekte von Mannlichkeit, jene ndmlich, wo Machtanspriiche mit
Verpflichtungen gekoppelt waren, denen Minner sich (aus Frauensicht) ent-
zogen, verweigerten oder denen gegeniiber sie sich als unfihig erwiesen.

Uber dieses Problem musste jedoch vor Gericht nicht unbedingt gesprochen
werden. Wihrend auf der Bezichungsebene von enttduschten Erwartungen,
Waut, Zorn und Angst die Rede war und Machtanspriiche briichig wurden,
erhielten diese Vorfille und Gefiihle im Verhor ein neues Gesicht: Das Modell
des ziichtigenden Hausvaters ermoglichte es den Minnern, die veriibte Gewalt —
statt als Antwort auf einen Machtverlust — geradezu als logische Konsequenz
ihrer Macht zu rechtfertigen. Auf dieser zweiten Ebene, jener der diskursiven
Reprisentation von Gewalt, erscheint Gewalt beinahe ausschliesslich als Aus-
druck minnlicher Autoritit. Im Riickgriff auf den Ziichtigungsdiskurs konnten
Minner vor Gericht die Infragestellung ihres Machtanspruchs durch die Frauen
und die damit drohende Umkehr der Hierarchien ausblenden und ihre Gewalt

106 m als (legitime) Ausiibung und Durchsetzung von Herrschaft beschreiben.



TONGI: EHEKONFLIKTE

Anmerkungen

1

11
12

13

Grundsitzlich hierzu sowie zu den verschiedenen Untersuchungsebenen der Kategorie Ge-
schlecht nach wie vor: Joan W. Scott, «Gender: A Useful Category of Historical Analysis»,
in American Historical Review 91. 5 (1986), 1053—1075. Zum Verhiltnis von Kriminalitit
und Geschlecht vgl. Susanna Burghartz, «<Geschlecht> und Kriminalitdt> — ein «fruchtbares>
Verhiltnis?», in Rudolf Jaun, Brigitte Studer (Hg.), weiblich — mannlich. Geschlechter-
verhdltnisse in der Schweiz: Rechtsprechung, Diskurs, Praktiken, Ziirich 1995, 23-32.

Vgl. z. B. Pieter Spierenburg (Hg.), Men and violence: gender, honor, and rituals in modern
Europe and America, Ohio 1998.

Zur Geschichte ehelicher Konflikte vgl. u. a.: Lyndal Roper, Das fromme Haus, Frank-

furt a. M. 1995; Susanna Burghartz, Zeiten der Reinheit, Orte der Unzucht. Ehe und Sexua-
litdat in Basel wéiihrend der Frithen Neuzeit, Paderborn 1999; Michaela Hohkamp, «Hausliche
Gewalt. Beispiele aus einer landlichen Region des mittleren Schwarzwaldes im 18. Jahrhun-
dert», in Thomas Lindenberger, Alf Lidtke (Hg.), Physische Gewalt, Frankfurt a. M. 1995,
276-302; Ulinka Rublack, Magd, Metz' oder Morderin. Frauen vor frithneuzeitlichen Ge-
richten, Frankfurt a. M. 1998; Laura Gowing, Domestic Dangers. Women, Words, and Sex
in Early Modern London, Oxford 1996; David W. Sabean, Property, Production, and Family
in Neckarhausen, 1700-1870, Cambridge 1990; Rainer Beck, «Frauen in Krise. Fheleben
und Ehescheidung in der landlichen Gesellschaft Bayerns wihrend des Ancien régime», in
Richard van Dilmen (Hg.), Dynamik der Tradition, Frankfurt a. M. 1992, 137-212; Lynn
Abrams, «Companionship and conflict: the negotiation of marriage relations in the nine-
teenth century», in Lynn Abrams, Elizabeth Harvey (Hg.), Gender and Gender relations in
German history, London 1996, 101-120; Regina Wecker, Zwischen Okonomie und Ideo-
logie. Arbeit im Lebenszusammenhang von Frauen im Kanton Basel-Stadt 1870-1910,
Ziirich 1997; Eva Briicker, «Gewalt und Sexualitit in einer Berliner Arbeiternachbarschaft
zwischen 1916/17 und 1958», in Lindenberger/Liidtke (Hg.) (wie oben), 337-365.

Das Projekt triagt den Arbeitstitel Geschlechterbeziehungen und Gewalt. Eine empirische
Untersuchung von Urner Gerichtsakten des 19. Jahrhunderts und ist Teil des Nationalen
Forschungsprogramms NFP 40 «Gewalt im Alltag und organisierte Kriminalitét».
Angeklagt waren elf Manner und zwei Frauen. Beide Frauen waren wegen versuchten Gat-
tenmords angeklagt. Zwei der angeklagten Ménner hatten ihre schwangere ledige Geliebte
umgebracht. Hier beschrianke ich mich auf Tétlichkeiten von Mannern gegen ihre Frauen.
Diese temporire Auflosung der Hausgemeinschaft war die einzige Moglichkeit, nach katho-
lischem Recht eine Ehe zu trennen. Zur sozialhistorischen Bedeutung des katholischen
Ehescheidungsrechts vgl. Beck (wie Anm. 3).

Zur Quellensituation und zu den Griinden, warum Frauen so selten wegen Ehekonflikten an
die Obrigkeit gelangten, vgl. mein laufendes Projekt (wie Anm. 4).

Elisabeth Koch, «Die Frau im Recht der Frithen Neuzeit. Juristische Lehren und Begriindun-
gen», in Ute Gerhard (Hg.), Frauen in der Geschichte des Rechts, Miinchen 1997, 80.
StaUR, BKA, CII, Nr. C 456.

«Haérte und Grausamkeit» konnte nach kanonischem Recht als Grund fiir eine Trennung von
Tisch und Bett gelten (siche Koch, wie Anm. 8).

StaUR, G-300-11/2, Bd. 16, 381.

Dagmar Oberlies zeigt in ihren Untersuchungen tiber innereheliche T6tungsdelikte in der
BRD, dass dieses Argument der Gewaltprovokation fast nur fiir mannliche Tater angewendet
wird, wihrend bei Frauen in der Regel der Tatkontext (eine oft jahrelange Gewaltgeschichte)
meist nicht als Milderungsgrund anerkannt, sondern einzig auf die Tat und ihre Folgen ab-
gestellt wird. Dagmar Oberlies, Totungsdelikte zwischen Mdnnern und Frauen. Eine Unter-
suchung geschlechtsspezifischer Unterschiede aus dem Blickwinkel gerichtlicher Konstruk-
tionen, Pfaffenweiler 1995.

StaUR, G-300-11/1, Bd. 8, 222.

H 107



108 H

GESCHLECHT / GENRE TRAVERSE 2000/1

14 StaUR, BKA, C I, Nr. C 358.

15 Grundsitzlich zum Verlust der Sprache in Gewaltsituationen vgl. Elaine Scarry, Der Korper
im Schmerz, Frankfurt a. M. 1992.

16 Beck (wie Anm. 3), 164.

17 StaUR, BKA, CI, Nr. C 295.

18 Zum Bedeutungswandel des Begriffs «hausen» vgl. Sabean sowie Beck und Rublack (alle
wie Anm. 3).

19 Landbuch von Uri, Bd. 1, Altdorf 1823, Art. 109.

20 StaUR, BKA, CII, Nr. C 456.

21 StaUR, G-300-11/1, Bd. 1 (1813).

22 StaUR, BKA, C I, Nr. C 282.

23 StaUR, BKA, CII, Nr. C 426.

24 StaUR, G-300-11/2, Bd. 2, 53 (1869).

25 StaUR, BKA, C I, Nr. C 236.

26 StaUR, BKA, CII, Nr. C 318.

RESUME

CONFLITS MATRIMONIAUX A URI AU 19E SIECLE. REFLEXIONS
SUR LE RAPPORT ENTRE MASCULINITE ET POUVOIR

Cet article met en exergue la masculinité en tant que construction sociale ainsi
que la fonction de la violence pour l'identité masculine en analysant ces
phénomenes sous I’angle du rapport de genres. Le genre apparait comme un
aspect central dans les conflits domestiques. La question du pouvoir, dans les
rapports entre hommes et femmes, occupe en effet une place primordiale.
Jusqu’a nos jours, la recherche historique a surtout examiné les liens entre
violence et masculinité a la lumi¢re des conflits opposant des individus du sexe
masculin dans ’espace public: certaines pratiques de violence ritualisées
apparaissaient comme constitutives de 1’identité masculine, la violence étant
une des formes possibles de mise en scene de la masculinité.
Cette approche ne saurait s’appliquer de la méme manié¢re a la violence con-
jugale. En analysant des mode¢les de conflits, on constate qu’il existe une per-
ception différente des événements selon le sexe. Tandis que les femmes asso-
cient les conflits conjugaux, entre autres, au refus des hommes d’endosser un
role, ces derniers mettent en exergue I’ébranlement de I'équilibre du pouvoir
au sein du couple. Dans ce contexte, la violence est utilisée afin de rétablir
I'autorité de I'’homme et du pere de famille.

(Traduction: Chantal Lafontant)



	Ehekonflikte in Uri im 19. Jahrhundert : Überlegungen zum Verhältnis von Männlichkeit und Gewalt

