
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 7 (2000)

Heft: 1

Artikel: Lectures contemporaines du "deuxième sexe"

Autor: Chaperon, Sylvie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-18307

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-18307
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


51

CHAPERON: LECTURES CONTEMPORAINES

LECTURES CONTEMPORAINES
DU «DEUXIEME SEXE»

SYLVIE CHAPERON

Cette année de cinquantenaire du Deuxième sexe permet d’observer la vitalité
des études beauvoiriennes. Après le scandale de sa publication en 1949, puis
l’engouement des années 1960 et 1970, l’essai avait ensuite traversé une phase

de «backlash» dont on semble sortir à présent. Alimenté par la montée du

libéralisme, le reflux du mouvement féministe et l’essor de la pensée de la
différence portée notamment par des intellectuels français, ce rejet faisait du

Deuxième sexe une sorte de monument vieilli tout juste bon à figurer dans

les livres d’histoire.1 Mais 50 ans après sa sortie, l’essai, loin d’être enterré
dans l’oubli et l’indifférence, demeure lu, critiqué, commenté. Il continue
toujours de faire réfléchir.2 Un colloque international a réuni à Paris pendant

cinque jours 130 intervenant(e)s de toutes disciplines venu(e)s de près de

40 pays différents. 3 La Simone de Beauvoir Society a organisé deux jours de

travaux à Lisbonne, à Buenos-Aires une trentaine de chercheurs ont travaillé
sur l’ouvrage et son impact en Amérique latine,4 Ingrid Galster se propose de

poser les bases d’une édition critique du Deuxième sexe du 10 au 13 novembre
à Eichstätt, pour ne parler que des célébrations les plus connues.

La domination des Etats-Unis, du Royaume-Uni et des pays du nord de l’Europe

dans la recherche apparaît flagrante. La «Simone de Beauvoir Society»

bien qu’internationale se situe aux Etats-Unis.5 A cette inégale géographie des

gender studies s’ajoute la vitalité des départements de «French Studies» de
sorte que la production intellectuelle et féministe francophone est infiniment
plus débattue, commentée, enseignée et valorisée Outre-Atlantique que dans

l’hexagone. Le constat maintes fois observé par des chercheuses étonnées
demeure en gros toujours valable: «Aucun universitaire français majeur ne

travaille sur Beauvoir.»6 Il faut le nuancer cependant, en rappelant les travaux
pionniers de Michèle Le Doeuff et quelques publications plus récentes mais de
moindre ampleur.7 Le cinquantenaire annonce aussi quelques changements. Au
colloque de Paris plus de 30 pays étaient représentés seule l’Asie était absente)

et de nombreuses universitaires françaises historiennes, littéraires, économistes,
philosophes) ont apporté leur contribution. Les journées d’hommage de Buenos

Aires inaugurent aussi une décentralisation plus large de la recherche.



TRAVERSE 2000/1

52

GESCHLECHT / GENRE

La richesse même de ces travaux exclut d’en faire un tour d’horizon exhaustif.8

Trois thèmes d’investigation apparaissent particulièrement innovants: le renouveau

des interprétations féministes, les analyses sur les origines de l’essai et

celles sur sa réception.

LES INTERPRETATIONS FEMINISTES

Les études féministes ont toujours été et demeurent la grande masse de la
production sur Beauvoir. On assiste actuellement à une évaluation postmoderne

positive de l’essai, à telle enseigne que Ruth Evans évoque une redécouverte

en après-coup du Deuxième sexe.9 Ce rapprochement se fonde sur de nombreux

points communs entre les préoccupations de Beauvoir et celles des postmodernes.

Ainsi elle dénie explicitement la possibilité d’un point de vue universel
et neutre, insistant au contraire sur une connaissance nécessairement subjective.

Dimension à laquelle l’existentialisme, qui fait de l’existence un champ

d’observation philosophique, donne ses lettres de noblesse. Elle n’a jamais

prétendu vouloir construire un système philosophique, ni un «grand récit» Elle
refuse les frontières entre les disciplines et mêle critique philosophique, extraits
de littérature et de journaux intimes, anecdotes privées, et essai politique. Elle
même goûte à tous les genres: roman, essai philosophique, théâtre, cinéma,10

mémoires, article, récit de voyage etc. Sa vie ne cesse de faire textes. Sa mise à

nu corrosive des «mythes masculins» rejoint l’entreprise déconstructionniste
de l’analyse des discours. Aussi nombreuses sont les analyses qui cherchent

dans le Deuxième sexe des éléments de réponse aux préoccupations théoriques

actuelles, telles les questions du sujet, du genre et du corps.
La réévaluation positive de Beauvoir après une période de backlash tient aussi

au renouveau du féminisme radical ou du moins anti-différentialiste. La
lecture opérée par Judith Butler et les commentaires nombreux qu’elle suscite
illustrent cette tendance. Poussant les prémisses du Deuxième sexe jusqu’au
bout, elle y voit une théorie qui «semble implicitement demander si le sexe

n’était pas le genre tout le long» Elle estime que pour Beauvoir «tout effort
pour prouver le corps «naturel» avant son entrée dans la culture est

définitivement impossible, non seulement parce que l’observateur qui recherche ce

phénomène est lui-même retranché dans un langage culturel spécifique, mais
le corps l’est aussi. Le corps n’est, en effet, jamais un phénomène naturel.»
Dès lors «le corps devient un choix, une façon de jouer et rejouer des normes

de genre reçues, qui apparaissent comme autant de styles de la chair» 11 Le
corps, lieu de mise en scène du genre, peut devenir un théâtre carnavalesque

de genres multiples et non duels.12



53

CHAPERON: LECTURES CONTEMPORAINES

Cette lecture amène deux remarques. Tout d’abord il n’est pas si clair chez

Beauvoir que le genre précède les sexes. A deux reprises au moins, dans le
chapitre sur la biologie et dans celui qui critique le matérialisme historique,
elle pose les sexes comme des phénomènes naturels, sur lesquels s’élèvent
ensuite la culture et la civilisation. Phénomènes naturels et inégaux puisque la
femme mais non l’homme est divisée entre son aspiration à la transcendance et
les «lois de l’espèce» qui aliènent son corps. Tout le problème étant d’interpréter

ces affirmations au sein d’une théorie qui refuse tout déterminisme et
affirme le primat du culturel. Ensuite Judith Butler qui plaide pour une fabrique
prométhéenne de genres nouveaux semble réintroduire subrepticement le sujet

sartrien tout puissant qu’aucune situation ne limite, à l’inverse de ce que pose

Beauvoir.
Selon Sonia Kruks, Beauvoir ne fait pas du sexe un simple produit du genre. Sa

phénoménologie relie la subjectivité au corps, un corps qui est à la fois un donné

objectif notamment par son rôle possible dans la reproduction humaine) et

un construit social. Cette posture contourne donc et l’essentialisme et

l’hyperconstructivisme. «Le sexe biologique est toujours présent en tant que donné
dans ‹l’expérience vécue du corps›. Pourtant l’expérience vécue de notre corps

n’est jamais ‹naturelle›.»13 Sonia Kruks nous invite donc à explorer après

Beauvoir «l’étrange équivoque de l’existence faite corps» 14 De plus, le concept

de sujet en situation évite tout à la fois le piège de l’hyperconstructivisme
de Foucault et celui du sujet-citadelle de Sartre. Il autorise donc la prise en

compte simultanément de la liberté et de l’oppression. Ce sujet en situation
signifie non seulement une liberté bornée par des contraintes matérielles ou

sociales mais aussi une nécessaire intersubjectivité pour la construction du sujet

idée reprise d’Hegel et non de Sartre), d’où l’importance des mouvements de
femmes pourtant négligés par Beauvoir en 1949. De même, pour Catriona
Mackenzie, Beauvoir fournit une puissante analyse du processus de l’aliénation

par lequel les femmes finissent par se penser, elles et leur corps comme
objets, tout en résistant de multiples façons.15 Cette conception du sujet qui
mêle toujours liberté et oppression, lucidité et aliénation, innovation et

tradition, offre aussi un outil pour analyser la pensée de Beauvoir elle-même, dans

laquelle se lit à la fois l’aliénation et la libération.
Ce partage est assez net en ce qui concerne les contradictions et tensions

internes qui traversent le Deuxième sexe et qui suscitent toujours de nombreux
commentaires. Les pages sur le corps féminin, la sexualité féminine et la
maternité provoquent une certaine perplexité. La question n’est pas nouvelle.
Emmanuel Mounier, philosophe du personnalisme et fondateur de la revue
Esprit remarque le premier l’ambivalence de certaines formules de Beauvoir.

16 Mais la recherche sur ces ambiguïtés a longtemps été surdéterminée. A



TRAVERSE 2000/1

54

GESCHLECHT / GENRE

la suite de Suzanne Lilar, les antibeauvoiriennes s’en servent pour discréditer

l’ouvrage, rendu ainsi incohérent voire sexiste de sorte que les beauvoiriennes

choisissent inversement de leur conférer un sens positif.17 D’un camp à

l’autre les interprétations varient donc grandement. Antoinette Fouque accuse

Simone de Beauvoir de masculinisme et de matricide; dans le même registre,

Mary Evans voit en elle un mépris tout patriarcal et élitiste pour les femmes
et les mères.18 Françoise d’Eaubonne, Geneviève Gennari, et à leur suite bien

d’autres, ont attribué à Sartre et à son «antiphysis» les passages très durs sur la

physiologie féminine.19 Colette Audry y voit une stratégie pédagogique qui
oblige ses lectrices à dégorger la «boue culturelle» qu’elles ont assimilée.20

Margaret Atack reprend une idée assez similaire pour qui ses passages miment

le langage phallogocentrique pour mieux le dénoncer.21 Pour d’autres encore, la
phénoménologie explique la plupart de ces développements qui n’expriment
aucune vérité ontologique mais la manière dont les femmes à la suite des

hommes) se pensent elles-mêmes et leur propre corps. De ce fait «ces descriptions

qui représentent le corps féminin comme immanent, loin de se montrer
problématiques pour l’analyse de l’oppression chez Beauvoir, fournissent en

fait une puissante preuve de l’oppression des femmes» 22

La plupart de ces interprétations s’invalident mutuellement. Comment placer

Beauvoir du côté du patriarcat alors qu’elle n’a pas cessé de lutter contre?

Comment transformer l’exposé biologique introductif en pur exercice de

phénoménologie? Peut-être le temps est-il venu d’aborder sereinement ces

contradictions sans verser ce dossier ni à charge ni à la défense. La conception
beauvoirienne du sujet se montre alors particulièrement utile. Elle permet de

voir comment Beauvoir conteste les «mythes» masculins tout en en demeurant

partiellement prisonnière, ou comment la liberté de Beauvoir est bornée par sa

situation. Pour ma part, ces contradictions représentent autant d’échecs pour
une perspective constructiviste qui s’attaque de manière pionnière aux
nouveaux discours de la psychanalyse et de la sexologie.23 Toril Moi y voit une

névrose particulière liée à un oedipe non résolu. Elle décrit de plus la position
singulière de Beauvoir à la fois centrale et marginale dans les champs qui
structurent le milieu intellectuel français de sa génération. A la fois le produit
de la sélection élitiste et arrogante de l’agrégation de philosophie et discriminée
parce que femme, et «d’autant plus asservie aux mécanismes du champ qu’elle
ignore les deux aspects de sa position» 24 Pour Joan W. Scott le droit de vote
ouvre lui même un nouvel espace paradoxal pour le féminisme, entre l’égalité
proclamée des citoyens, femmes ou hommes et l’inégalité des sujets femmes et
hommes.25 Le débat n’est pas clos, mais la perspective qui débusque chez

Simone de Beauvoir à la fois les efforts pour se libérer des discours dominants

et les traces d’une aliénation à ces mêmes discours me semble la plus pertinente.



55

CHAPERON: LECTURES CONTEMPORAINES

AUX ORIGINES DU «DEUXIEME SEXE»

Les recherches qui portent sur l’élaboration de l’essai poursuivent dans la
même direction. Se refusant à la seule évaluation a posteriori, elles replacent
l’ouvrage au sein des connaissances et systèmes de pensée sur le genre dont
l’auteure pouvait disposer dans les années ’40. Elles s’attellent à une analyse

historienne des matériaux utilisés par Beauvoir ou au contraire négligés
et des annexions, des critiques ou des adaptations faites sur cette matière de

départ. Cette démarche permet de lire les développements beauvoiriens à la
lumière des acquis postérieurs, tout en les insérant dans leur contexte scientifique

et idéologique. Il s’agit donc de contextualiser le livre au sein des

nombreuses trames discursives qui le traversent ce qui autorise une évaluation
des apports et des limites du Deuxième sexe. Pour reprendre ses propres mots
Beauvoir existe dans une certaine situation historique qu’il faut mettre à jour.
A présent, l’ouvrage qui n’offrait souvent qu’un prétexte à des affirmations
très éloignées de sa réalité textuelle devient de plus en plus un objet d’exégèses

érudites.
A cet égard les essais d’histoire de la philosophie se taillent la part du lion.
Depuis les enquêtes pionnières de Michèle Le Doeuff et de Margaret Simons, la
créativité philosophique de Beauvoir est dorénavant prise très au sérieux et

soigneusement inventoriée par Sonia Kruks, Karen Vintges, Debra Bergoffen et

Eva Lundgren-Gothlin.26 Comme toute oeuvre philosophique, la sienne se nourrit

d’influences multiples, celle de Sartre bien sûr mais aussi de Kierkegaard,
Heidegger, Hegel lu à travers Kojève, Marx, Merleau-Ponty et la liste pourrait
s’allonger. Beauvoir emprunte à l’un et à l’autre pour créer un système original
adapté à son objet qui, de ce fait ne peut être enfermée dans aucune filiation
exclusive. La lecture des Carnets de jeunesse de 1927 à 1929 par Margaret

Simons montre d’ailleurs combien la jeune Beauvoir était avide de philosophie,

au point de vouloir y consacrer sa vie. Les relations entre soi et les autres

constituaient déjà un motif majeur de son travail de réflexion.27

L’influence réciproque entre Sartre et Beauvoir demeure très discutée. La
question n’est pas neuve mais la réponse s’est inversée au cours du temps. Les
articles les plus critiques qui accueillirent en France la sortie de l’essai
attaquaient Sartre à travers son «élève la plus douée» ou sa «première disciple»

surnommée «La Grande Sartreuse» ou «Notre-Dame de Sartre» pour l’occasion.

La formule s’est maintenue ensuite et Simone de Beauvoir est restée

longtemps dans l’ombre du grand existentialiste. Sauf pour les féministes: le
premier ouvrage analytique sur Le deuxième sexe, resté injustement méconnu,
relève la «salutaire dissidence existentialiste» qui s’y trouve à l’insu de son

auteure.28 Contrairement à L’Etre et le néant, Le deuxième sexe ne postule pas



TRAVERSE 2000/1

56

GESCHLECHT / GENRE

une liberté humaine absolue, déconnectée des réalités sociales. «Pour la femme

telle qu’elle la présente, il ne revient pas du tout au même de récurer des

casseroles ou de militer, d’écrire, de créer.»29

Trois décennies plus tard, la démonstration resurgit et fait son chemin. Le

concept de «situation» très présent dans Le deuxième sexe relativise
singulièrement la liberté sartrienne. De fil en aiguille, Simone de Beauvoir, loin de se

contenter d’appliquer l’existentialisme de Sartre, innove sur plusieurs points

capitaux, elle approche le marxisme avant lui, s’inspire davantage de la
phénoménologie, construit le concept d’Autre social bien avant qu’il
n’apparaisse dans le Saint Genêt. Un pas de plus est franchi par Kate et Edward
Fullbrook qui n’hésitent pas à tordre le bâton dans l’autre sens, pour faire de

Sartre un imitateur de Beauvoir, cette fois.30 La démonstration qui fait de

L’invitée un manifeste existentialiste précurseur de L’Etre et le néant, s’appuie
surtout sur deux éléments. D’une part sur les fortes similitudes qui existent
entre les deux textes et qui sont relevées depuis longtemps par les premiers
commentateurs notamment Merleau-Ponty). Et d’autre part sur une analyse

fine de la chronologie que la publication des journaux et correspondances des

deux philosophes autorise. Selon eux, la lecture du manuscrit de L’invitée, cinq
mois avant que Sartre ne commence L’Etre et le néant, serait à l’origine de ses

thèmes philosophiques. De plus, les Fullbrook n’hésitent pas à placer cette

appropriation dans l’ordre du conscient, volontairement camouflée ensuite par

la légende du couple.

La thèse iconoclaste des Fullbrook tort le cou aux croyances et thèses les

plus solidement établies. Sartre, Beauvoir et à leur suite tous leurs adeptes

voient en lui un génie philosophique et en elle une essayiste et romancière au

mieux très douée. Ainsi, tandis que Sartre écrit à Beauvoir, ce même mois de

février 1940 «Vous avez écrit un beau petit roman» elle ne tarit pas d’éloges
admiratives sur les quelques fragments de philosophie qu’il lui envoie. Par la
suite, les études beauvoiriennes ont eu le plus grand mal à établir l’autonomie
philosophique de Beauvoir. L’accusation des Fullbrook, grave, est on s’en

doute, très critiquée.31 De toute évidence, le dossier des apports réciproques

de Beauvoir et Sartre à l’existentialisme est loin d’être fermé. On peut
s’attendre à un affinement de l’analyse. Il serait d’ailleurs souhaitable que les
mondes trop souvent étanches l’un à l’autre des sartrologues et des

beauvoirologues confrontent leurs approches et leurs conclusions. Mais du moins,
ces travaux contestés ont le mérite de susciter de nouveaux travaux.

Mais la philosophie ne constitue ni la seule, ni même la principale nourriture
de cet essai, même si elle lui fournit son armature et ses postulats. Sa nature

encyclopédique invite à une investigation multiple des disciplines travaillées
par Beauvoir. La biologie, la sexologie, la psychanalyse, l’histoire et notam-



57

CHAPERON: LECTURES CONTEMPORAINES

ment l’histoire des femmes sont très présentes, et pas seulement dans les
chapitres qui les concernent au premier chef. Mais en ce domaine les études

se font rares. Le deuxième sexe, s’il a beaucoup fait réfléchir les philosophes
et les littéraires, n’a pas encore rencontré beaucoup d’historien(ne) s des idées.

Sur ces sujets domine encore l’analyse rétrospective. Le chapitre «La
lesbienne» provoque de nombreuses discussions, par exemple. Au seul colloque
parisien, cinq communications portaient sur ce sujet, lisant Beauvoir à travers
les analyses matérialistes, Judith Butler ou la théorie Queer. Ces communications

mettent en avant à la fois les pistes introduites par Beauvoir et

poursuivies ensuite le refus de la pathologie, l’idée d’une sexualité alternative à

la domination masculine) et les aspects normatifs que contient son chapitre.

Mais peu prennent la peine de replacer la réflexion beauvoirienne au sein de
son contexte discursif ou social. Pablo Ben montre que la plupart des histoires
de la sexologie ou de l’homosexualité ne s’attardent pas sur Le Deuxième sexe

quand elles le mentionnent.32 Comment se situe Beauvoir dans la sexologie en
plein développement depuis la fin du 19e siècle? Que sait-elle, qu’utilise-
telle, que rejette-t-elle de tous les théoriciens qui ont constitué cette discipline?
Opte-t-elle pour des sources plus subjectives? Quelle littérature lesbienne ou
sur les lesbiennes) prend-elle en compte? Les mêmes questions se posent

concernant la biologie ou l’histoire des femmes. Que connaît-elle des théories
de la détermination chromosomique et hormonale du sexe qui se développent
alors? L’histoire des femmes qu’elle esquisse se montre-t-elle plus originale
ou en retrait des récits de son temps? Elisabeth Roudinesco signale dans son

histoire de la psychanalyse la critique pionnière du monisme sexuel de Freud.33

Mais Toril Moi se demande pourquoi elle n’utilise pas K. Jung, ou M. Klein
bien mieux à même d’étayer ses remarques. De telles recherches autoriseraient

une connaissance bien supérieure de l’essai et du coup éclaireraient les
raisons de sa notoriété durable. Car la modernité du Deuxième sexe, ce qui en fait
un ouvrage inaugural de la deuxième vague, vient précisément de ce qu’il
tente de répondre à la fabrique discursive du sexe faite par la sexologie et la
psychanalyse le marxisme aussi), ces nouveaux savoirs contre lesquels le
féminisme de la première vague se trouvait bien désarmé et qui accapareront

la seconde vague.

L’évolution du féminisme de Beauvoir ne doit pas être négligée. Dès les

années ’60 elle juge Le deuxième sexe trop individualiste. Claudine Monteil
rappelle opportunément sa participation à de nombreuses initiatives du MLF
qui radicalisent considérablement ses positions.34 Il faut souhaiter des

analyses plus fines à la suite de l’essai de Jacques Zéphir, qui prennent en compte
les textes découverts depuis, notamment les conférences où les interviews
prononcées lors de ses voyages à l’étranger.35



TRAVERSE 2000/1

58

GESCHLECHT / GENRE

LES RECEPTIONS

Les études sur la réception du Deuxième sexe figurent parmi les points les plus
novateurs de ces dernières années.36 En se multipliant, elles autoriseront bientôt

une approche fine de l’impact du livre en fonction de critères nationaux,
historiques ou sociaux précis. En France, le climat très violent) de la guerre

froide, la position hégémonique occupée par Sartre et la ligne neutraliste adoptée

quelques mois par Les Temps Modernes expliquent pour une très large part
l’ampleur des réactions et leur physionomie. Mais les critiques de 1949 révèlent
aussi à quel point la sexualité féminine devient un enjeu majeur de clivage
entre les intellectuel(le)s. 37 Les catholiques traditionnels et les communistes
orthodoxes occupent à cet égard une position symétrique de refus de la
contraception, du plaisir, et même de la simple prise de parole des femmes),
même si c’est au nom d’arguments différents. Sans surprise au vue du précédent

français, les environnements les plus réticents sont donc les pays
catholiques et communistes. Dans les pays sous influence de l’Eglise catholique,
l’ouvrage mis à l’Index, circule quasiment clandestinement. C’est le cas du

Québec, ou de l’Espagne franquiste. Dans les pays communistes Le deuxième

sexe figure aussi sur un liste d’ouvrages interdits, mais là aussi la censure n’est
pas parfaite et des copies existent. Ailleurs, le climat de la guerre froide joue

un rôle peu favorable au Deuxième sexe, par exemple aux Etats-Unis où les
critiques de l’ère McCarthyiste se montrent plutôt sévères.

Dans de nombreux cas, le livre ne donne pas lieu à des critiques abondantes,

d’où une prévalance des lectures privées silencieuses qui ne produiront leurs

effets que tardivement. En Argentine, l’ouvrage traduit en Castillan par Pablo

Palant sort avant la chute du premier gouvernement péroniste, en 1954 chez

Siglo XX. Marcela Nari remarque que la place donnée à cet ouvrage dans les

souvenirs des militantes des années 1950 et 1960 est sans commune mesure

avec celle que lui consacrent les revues politico-littéraires de ces mêmes

décennies.38 En fait il semble que le livre était d’autant moins commenté que

la menace féministe semblait écartée, ainsi dans la Suisse qui venait à nouveau
de repousser le droit de vote des femmes.39

Les questions de traduction fournissent un terrain de recherche encore peu

exploré. L’étude de Margaret Simons sur les omissions, coupes et erreurs

opérées par le premier traducteur en langue anglaise, M. Parshley, offre un

exemple qui pourrait être repris pour la plupart des anciennes traductions.40

L’impact de l’oeuvre parmi les différentes générations féministes donne lieu à

d’autres recherches. Là comme ailleurs les textes anglophones dominent et font
preuve d’une singulière méconnaissance de l’histoire du féminisme français. A
leur décharge il faut reconnaître que les françaises n’ont guère contribué à le



59

CHAPERON: LECTURES CONTEMPORAINES

Affiche de la journée organisée à l’occasion du 50e anniversaire du la parution du
«Deuxième sexe» de Simone de Beauvoir à Paris, en janvier 1999.



TRAVERSE 2000/1

60

GESCHLECHT / GENRE

faire connaître, surtout en ce qui concerne les années 1950 et 1960, largement

sous-explorées par l’historiographie.41 A leur tour, elles ignorent d’ailleurs
superbement la littérature anglophone des études beauvoiriennes pourtant largement

dominantes, se condamnant ainsi à lesrépéter. NiMona Ozouf, ni Françoise

Rétif ne mentionnent un seul titre étranger non traduit.42 Toute culture nationale

aborde ses voisines à travers son propre filtre. La «singularité» ou «l’exception»
«françaises autoproclamées par bien des intellectuel(le)s situent ainsi la guerre

des sexes ailleurs, aux Etats-Unis ou dans une plus vague anglo-saxonnie» 43 Ce

procédé qui spécifie le genre en France par rapport au repoussoir américain se

trouve déjà chez Beauvoir et devrait faire l’objet d’une belle étude. Outre-
Atlantique, le French feminism, quant à lui, circonscrit précisément les tendances

antibeauvoiriennes. Le malentendu semble en passe de se dissiper. Catherine
Rodgers prend en tout cas bien soin de présenter la variété des tendances dans

son tour d’horizon des rapports entre les féministes françaises et Simone de

Beauvoir.44 Mais un autre mythe perdure: l’idée commune selon laquelle Le
deuxième sexe aurait été finalement très peu débattu en France. Ce qui est tout
simplement faire fi de plusieurs décennies de commentaires ininterrompus.

Même les chercheuses les mieux informées répètent après Toril Moi que la
biographie de Geneviève Gennari 1958) constitue le premier essai féministe
français sur le livre, oubliant parmi d’autres) Le complexe de Diane de

Françoise d’Eaubonne 1951) pourtant beaucoup plus radical et innovant.45

Certes si l’on adopte une position étroitement nominaliste, les écrits féministes
sur Beauvoir sont peu nombreux jusqu’à la fin des années ’60. Mais si les

auteur(e)s tout comme Beauvoir) ne se disent pas aisément féministes c’est
précisément parce qu’ils ou elles participent à cette longue étape de redéfinition

qui aboutit au néo-féminisme. Citons pour les seules années ’50 les protestants

qui élaborent une anthropologie des sexes inspirée de Karl Barth, des

chrétiens progressistes reprenant le personnalisme d’Emmanuel Mounier,
certains intellectuels de gauche très proches de l’existentialisme, etc. Dans les

années ’60 tous les ouvrages sur les «questions féminines» selon la terminologie
de l’époque, et ils sont innombrables, se situent par rapport à Beauvoir. A partir
du milieu des années ’60 un clivage s’opère nettement entre ses partisanes et ses

adversaires. Dans le même temps les avocates de Beauvoir se radicalisent et

vont plus loin que Le deuxième sexe sur plusieurs points, tant stratégiques elles
estiment que les femmes doivent se regrouper entre elles pour leurs luttes) que

conceptuels sur la critique du freudisme ou de la sexualité). Bref, bien avant

1970 et la naissance du MLF, Le deuxième sexe se trouve constamment au coeur

des débats sur les femmes, qu’ils se disent féministes ou non. Les lectures

féministes du Deuxième sexe ont une histoire qu’il convient de ne pas simplifier
et qui reste largement à faire pour les années 1950 et 1960. On comprendrait



61

CHAPERON: LECTURES CONTEMPORAINES

alors mieux l’émergence de la deuxième vague. Le deuxième sexe en effet, a eu

une influence beaucoup plus forte sur les militantes de ces décennies que par la

suite où il demeure sans doute implicite mais devient moins souvent cité.
Ainsi les études beauvoiriennes, soucieuses de conjuguer sous tous ses aspects

la notion de sujet en situation, ont un bel avenir devant elles.

Notes

1 Sylvie Chaperon, «Le deuxième sexe, 50 ans de lecture et de débats en France» in Sylvie
Chaperon, Christine Delphy dir.), Cinquantenaire du Deuxième sexe, Paris, à paraître;
Ingrid Galster, «La fin d’une époque? Simone de Beauvoir dans la presse française» Lendemains

43– 44 1986) et «Une femme machiste et mesquine» La réception des écrits
posthumes de Simone de Beauvoir dans la presse parisienne» Lendemains 61 1991); Jo-Ann
Pilardi, «The Changing Critical Fortunes of The Second sex» History and Theory: Studies

in the Philosophy of History 32.1 1993).
2 Ursula Fabijancic, «Le deuxième sexe 1949–1999: Our Continuing Dialogue with Simone

de Beauvoir » in «The golden anniversary of the Second Sexe» Simone de Beauvoir
Studies 15 1998–1999), 1–16.

3 Organisé par Christine Delphy et Sylvie Chaperon sous le patronage de l’Unesco et du
Ministère de la Culture du 19 au 23 janvier 1999. Une partie des contributions sont à
paraître chez Syllepse.

4 Journées d’hommage à Simone de Beauvoir en el Cincuentenario de «El segundo sexo»
5 et 6 août 1999 organisées par Nora Dominguez, Maria Gabriela Mizraje, Marcela Nari
et Margarita Roulet.

5 La Simone de Beauvoir Society, fondée en 1981 compte près de 200 adhérents du monde
entier. Elle publie un bulletin Simone de Beauvoir Studies) et une lettre mensuelle Simone
de Beauvoir Society Newsletter) et organise rencontres et colloques sur Beauvoir. Elle est

présidée par Yolanda A. Patterson, 440 La Mesa Drive, Menlo Park, CA 94028-7455,
USA, e-mail: guyyopat@aol.com

6 Ruth Evans «Introduction: The Second Sex and the postmodern» in Ruth Evans dir.),
Simone de Beauvoir’s The second Sex. New interdisciplinary essays, Manchester 1998, 5.

7 Michèle Le Doeuff, L’étude et le rouet, Paris 1989, 378; Mona Ozouf, Les mots des femmes.
Essai sur la singularité française, Paris 1995; Françoise Rétif, Simone de Beauvoir. L’autre
en miroir, Paris 1998.

8 On peut avoir une idée de cette richesse en consultant les déjà trop anciennes bibliogra¬
phies qui existent: Joy Bennett, Simone de Beauvoir: an annotated bibliography, New
York 1988; Joan Nordquist, «Simone de Beauvoir, a bibliography» Social Theory,
a bibliographic serie. Reference and research service 23 1991).

9 Evans comme note 6), 1. Tout récemment deux livres ont paru que je n’ai malheureusement

pas pu consulter pour cet article: Elisabeth Fallaize dir.), Simone de Beauvoir:
A Critical Reader, New York 1998; Ursula Tidd dir.), Simone de Beauvoir: Gender and
Testimony, Cambridge 1999.

10 Geneviève Sellier, Simone de Beauvoir et le cinéma des années 1960, in Chaperon/ Delphy
comme note 1).

11 Judith Butler, «Sex and Gender in Simone de Beauvoir’s Second sex» Yale French
Studies 72 1986), 46.

12 Judith Butler, Gender Trouble: Feminism and the Subversion of Identity, New York 1990.
13 Sonia Kruks, «Genre et subjectivité: Simone de Beauvoir et le féminisme contemporain»

Nouvelles questions féministes 14.1 1993), 21.



TRAVERSE 2000/1

62

GESCHLECHT / GENRE

14 Le deuxième sexe, t. II, 658, cité par Kruks comme note 13), 20.
15 Catriona Mackenzie, «A certain lack of symetry: Beauvoir on autonomous agency and

women’s embodiment» in Evans comme note 6), 122–158.
16 Emmanuel Mounier, «La condition humaine. Simone de Beauvoir: Le deuxième sexe»

Esprit 12, 17 décembre 1949.
17 Suzanne Lilar, Le malentendu du deuxième sexe, Paris 1969.
18 Antoinette Fouque, «Il y a deux sexe» in M. Negron dir.), Lecture de la différence

sexuelle, Paris 1994; Mary Evans, Simone de Beauvoir. A Feminist Mandarin, London 1985;
voir la lecture critique opérée par Christine Delphy, «Aspects moralistes et anachroniques
dans les récentes biographies en langue anglaise de Simone de Beauvoir» lors du 7e colloque
international de la Simone de Beauvoir Society, Lisbonne, 18–20 juin 1999.

19 Françoise d’Eaubonne, Le complexe de Diane, Paris 1951; Geneviève Gennari, Simone

de Beauvoir, Paris 1958.
20 Colette Audry, Michelle Coquillat, «Simone de Beauvoir» in Femmes et société, t. 4, Paris

1981, 70–121.
21 Margaret Atack, «Writing from the centre: ironies of otherness and marginality» in Evans

comme note 6), 31–58.
22 Mackenzie comme note 15), 144.
23 «La deuxième Simone de Beauvoir» Les Temps Modernes 593 1997), 112–143.

24 Toril Moi, Simone de Beauvoir. Conflits d’une intellectuelle, Paris 1995, chapitre 2:
«La formation d’une intellectuelle » 99.

25 Joan W. Scott, La citoyenne paradoxale. Les féministes françaises et les droits de l’homme,
Paris 1998, 227 et sq.

26 Le Doeuff comme note 7); Margaret A. Simons, Beauvoir and The Second Sex, Boston
1999; Sonia Kruks, Situation and human Existence: Freedom, Subjectivity and Society,

New York 1990; Debra B. Bergoffen, The Philososophy of Simone de Beauvoir: Gendered
Phenomenologies, Erotic Generosities, Albany 1997; Karen Vintges, Philosophy as

Passion: The Thinking of Simone de Beauvoir, Bloomington 1996; Eva Lungren-Gothlin, Sex

and Existence: Simone de Beauvoir’s The Second Sex, Londres 1996.
27 Margaret Simons, «The Search for Beauvoir’s Early Philosophy» Simone de Beauvoir

Studies 14 1997) 13– 28, repris in Simons comme note 26).
28 D’Eaubonne comme note 19), 110 et sq.

29 Ibid., 114.
30 Kate et Edward Fullbrook, Simone de Beauvoir and Jean-Paul Sartre. The Remaking

of a Twentieth-Century Legend, New York 1994; Kate et Edward Fullbrook, Simone
de Beauvoir. A critical introduction, Cambridge 1998.

31 Hazel Barnes, «The Question of Influence: Response to Margaret Simons» Simone

de Beauvoir Studies 15 1998), 40–47.
32 Pablo Ben, Invisibilidad del lesbianismo y visibilización en El Segundo Sexo, communication

lors du Cincuentenario de «El segundo sexo» Buenos Aires, 5 et 6 août 1999.
33 Elisabeth Roudinesco, Histoire de la psychanalyse en France: la bataille de 100 ans, Paris 1986.
34 Claudine Monteil, Simone de Beauvoir, le mouvement des femmes, Paris 1996.
35 Jacques Zéphir, Le néo-féminisme de Simone de Beauvoir. Trente ans après le deuxième

sexe: un post-scriptum, Paris 1982.
36 Björn Larsson, «La Réception des Mandarins» Etudes romanes de Lund 41 1988), avait

ouvert la voie suivit des textes suggestifs de Toril Moi comme note 24).
37 Sylvie Chaperon, «Haro sur le Deuxième sexe» in Christine Bard dir.), Un siècle d’anti¬

féminisme, Paris 1999, 269–283.
38 Marcela Nari, «No se nace feminista, se llaga a serlo. Lecturas y recuerdos de Simone de

Beauvoir en Argentina, 1950 y 1990» communication faite lors des Jornadas de homenaje
a Simone de Beauvoir comme note 4).

39 Gaby Sutter, Regina Wecker, « The Second Sex or ‹Women in the Playpen›; reactions



63

CHAPERON: LECTURES CONTEMPORAINES

to Simone de Beauvoir’s Second sex in Switzerland 1949–1970» in Chaperon/Delphy
comme note 1).

40 «The Silencing of Simone de Beauvoir: Guess What’s Missing from The Second Sex»
in Simons comme note 26), 61–72.

41 Claire Duchen, Women’s Rights and Women’s Lives in France 1944–1968, London 1994;
Sylvie Chaperon, Les années Beauvoir, Paris à paraître en février 2000.

42 Voir la note 7.
43 Le sous-titre des Mots des femmes de Mona Ozouf est Essai sur la singularité française

voir note 7).
44 Catherine Rodgers, Le Deuxième sexe de Simone de Beauvoir. Un héritage admiré et con¬

testé, Paris 1998.
45 Moi comme note 24), 115; Lundgren-Gothlin comme note 26), 5; Catherine Rodgers, «The

influence of The Second Sex on the French feminist scene» in Evans comme note 6). 62

ZUSAMMENFASSUNG

STUDIEN ZU SIMONE DE BEAUVOIR

Die Beauvoir-Studien erleben in jüngster Zeit eine wichtige Renaissance, die
dieses Jahr durch den 50. Geburtstag von Le Deuxème sexe allgemein sichtbar

gemacht worden ist. Es scheint, dass die Dominanz eines der Differenz
verpflichteten Feminismus und der unter der Bezeichnung des «Französischen
Feminismus» zusammengefassten Intellektuellen umgestossen wurde. In der
Folge haben Untersuchungen Simone Beauvoir neu entdeckt, und beschäftigen
sich mit ihr auf der Basis zum Beispiel von Arbeiten Judith Butlers. Dabei

erweisen sich die in Le deuxième sexe gewählten Perspektiven insbesondere
auch die Ideen über den Körper, das soziale Subjekt und der Freiheit als noch
immer nützliche Ausgangspositionen.

Diese Konzeptionen sind auch am Werk bei der Multiplikation der Studien
über den Entstehungsrahmen des Denkens von Beauvoir. Simone de Beauvoir
wird wahrgenommen als ein Subjekt, das schöpferisch ist, aber auch gefangen

in einer bestimmten historischen Situation. Sie nahm verschiedenste
Diskurse zum Geschlecht und zum Existenzialismus, wie sie in den 1940er Jahren

in Frankreich auftraten, bearbeitend auf. Forscherinnen fragen sich ausserdem,

welche Rezeption die Thesen, die Beauvoir formulierte, in den verschiedenen

Ländern und entsprechend der Zeit, in der die Übersetzungen erfolgten,
erfahren haben. Die Summe dieser Forschungen über das Denken Beauvoirs,
seine Entstehung und Rezeption be)schreibt so die Geschichte der Diskurse
über das Geschlecht seit den 1950er Jahren.

Übersetzung Béatrice Ziegler)


	Lectures contemporaines du "deuxième sexe"

