
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 7 (2000)

Heft: 1

Artikel: Intime Antagonisten : postmoderne Theorie, feministische Wissenschaft
und die Geschichte der Frauen

Autor: Strasser, Ulrike

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-18306

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-18306
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


37

STRASSER: INTIME ANTAGONISTEN

INTIME ANTAGONISTEN

POSTMODERNE THEORIE, FEMINISTISCHE WISSENSCHAFT
UND DIE GESCHICHTE DER FRAUEN 1

ULRIKE STRASSER

Das Wort «postmodern» ist derzeit in aller Munde. Abwechselnd beschreibend,

erklärend und abwertend verwendbar, eignet sich diese schillernde
Bezeichnung grossartig dazu, vielschichtige intellektuelle und politische Anliegen

des ausgehenden 20. Jahrhunderts auf eine griffige, wenn auch bisweilen
inhaltsleere, Kurzformel zu reduzieren. «Postmodern» als Sammelbegriff
bezieht sich auf ein enormes Spektrum – vom diffus-dezentrierten
Subjektivitätsverständnis nachwachsender Generationen über die Verweigerungen linearer

Plots im Gegenwartskino hin zu den akademischen Varianten von
Poststrukturalismus, Postkolonialismus oder der Queer Theory.2 Man muss diese
einzelnen Spielarten des Postmodernen nicht näher beleuchten, um
festzustellen, dass die postmoderne Agenda eine Aufmerksamkeit jenes Ausmasses

erobert hat, von der Feministinnen einst hofften, dass sie ihrem Gegenstand

entgegengebracht würde. Würde man an all diesen diversen kulturellen Orten
die Überwindung der Geschlechterungleichheiten problematisieren statt das

Ende des traditionellen Subjektivitäts- und Wahrheitsverständnisses, so hätten

Frauenforschung und Frauenbewegung zweifelsohne viel erreicht.
Ob freilich die ubiquitäre Präsenz postmodernen Denkens auf eine Verdrängung

feministischer Anliegen schliessen lässt, bleibt zu klären. Gegen einen

eindeutigen Kausalzusammenhang spricht der feste Platz, den gerade die
Dekonstruktion der Kategorie «Geschlecht» auf der postmodernen Agenda
inne hat. Die poststrukturalistische Diskursanalyse thematisiert beispielsweise
den vom Feminismus konstatierten Konstruktionscharakter der Geschlechterordnung

und damit deren Veränderbarkeit ständig auf postmodern. Mit der

Postmoderne ist «Geschlecht» sozusagen in einem doppelten Sinn «allgemeiner

» geworden: zum einen wird die Kategorie auf wesentlich breiterer
wissenschaftlicher und politischer Ebene diskutiert, zum anderen geschieht dies
jedoch im allgemeineren postmodernen, nicht im besonderen feministischen
Zusammenhang. Angesichts dieses Phänomens lässt sich die postmoderne
Problemlage feministischer Wissenschaft auf den folgenden Nenner bringen:
Wie wirkt sich die postmoderne Verallgemeinerung der Kategorie «Geschlecht»

auf das Verständnis der Situation von Frauen in Geschichte und Gegenwart



TRAVERSE 2000/1

38

GESCHLECHT / GENRE

und auf die Verbesserung dieser Situation in der Zukunft aus? Belebt oder
bedroht sie feministische Wissenschaft und Politik?
Ich möchte mich dieser Frage anhand einer akzentartigen Darstellung der
wichtigsten Positionen US-amerikanischer Feministinnen zur Postmoderne annähern.

Diese Positionen spannen den weiten Bogen von der Anregung zur
Übernahme postmoderner Theorien hin zum Plädoyer für eine Pauschalzurückweisung

derselben, wobei sich viele Theoretikerinnen entweder links oder rechts

von der Mitte positionieren, selektive Aneignung und/oder selektive Ablehnung
propagieren. Bemerkenswert ist zudem, dass die Parameter der Debatte um die
Postmoderne im letzten Jahrzehnt mehr oder weniger gleichgeblieben sind.
Kritikerinnen und Advokatinnen bewegen sich nach wie vor zwischen den

Polen eines postmodern-dekonstruktivistischen und eines materialistisch-
historischen Zugangs zu Wissenschaft und Politik. Einige wenige, aber wichtige
Theoretikerinnen versuchten bereits Ende der 1980er Jahre, die Diskussion auf

eine neue Ebene jenseits dieser Pole zu hieven, indem sie sich für eine wechselseitige

Transformation von Feminismus und Postmodernismus stark machten.

Ihre Forderungen, die im zweiten Teil dieses Aufsatzes erörtert werden, sind

jedoch immer noch nicht eingelöst worden. Eine Hauptursache für diese
theoretische Verzögerung scheint die progressive Randstellung der Historikerinnen
innerhalb der feministischen Theoriedebatte zu sein. So sehr nämlich der

historisierenden Anwendung und Abänderung postmoderner Theorien in den

seit mehr als einer Dekade vorliegenden Vermittlungskonzepten zwischen
Postmoderne und Feminismus eine Schlüsselfunktion zukommt, so wenig mischten

und mischen gleichzeitig feministische Historikerinnen als Historikerinnen
in der Diskussion zum Verhältnis von Postmodernismus und Feminismus mit.
Wie sich die Marginalität der Historikerinnen in der Diskussion erklären lässt

und warum sie bedauerlich ist, steht im Zentrum des Schlussteils.

Diejenigen feministischen Theoretikerinnen, welche die Postmoderne mit offenen

Armen empfangen, verweisen regelmässig auf die grosse Kompatibilität
postmoderner und feministischer Ansätze. Anhand theoretischer
Parallelbewegungen leiten sie historisch eine epistemologische Artverwandtschaft
zwischen Feminismus und Postmoderne her. Jane Flax will beispielsweise die
feministische Theorie gar als eine der «Formen des Postmodernismus» verstanden

wissen.3 Sowohl die feministische Theorie als auch die postmoderne Theorie

hatten ihre Anfänge in der intellektuellen Krise der 1960er Jahre und der

daraus resultierenden Ideologiekritik. Unabhängig voneinander unterminierten
beide intellektuelle Strömungen die Annahme eines autonomen Subjektes, das

sich objektiv in Welt und Wissenschaft zu positionieren vermag. 4 Was die
Theorien der Moderne – in den Fussstapfen von Humanismus und Aufklärung –
als Natur des Menschen, universelle Werte oder transzendente Vernunft an-



39

STRASSER: INTIME ANTAGONISTEN

priesen, entlarvten feministische und postmoderne Denker als dezidiert euround

androzentrische Bedeutungskonstrukte, die ihre grosse ideologische Stosskraft

gerade aus dem von ihnen diskursiv hergestellten Anschein des Natürlichen

und Universalgültigen beziehen konnten. Philosophisch-historische
Metanarrative vom allgemein-menschlichen Fortschritt in der Geschichte wurden

als Legitimationsstrategien für spefizische politische Interessen, die der
great white men, desavouiert. Unter dieser Perspektive rückte das komplexe
Wechselspiel zwischen Wahrheitsansprüchen, Wissen und Macht ins Zentrum
feministischer sowie postmoderner Analysen; man versuchte, Epistemologie
und Politik anders zusammen zu denken und dadurch neu zu vernetzen.5

Was die feministische Vernetzung von Wissenschaft und Politik anbelangt, so

hält die postmoderne Theorie aus der Warte ihrer Advokatinnen wichtige
theoretische und politische Ressourcen bereit. Joan Scott etwa preist den

Poststrukturalismus als die für Feministinnen geeignete Theorie überhaupt an.6 Vor
allem die Diskursanalyse könne gemäss dieser Position bereits bestehende

feministische Axiome von der kulturellen Konstruktion der Geschlechterunterschiede

nicht nur nochmals theoretisch von anderer Seite her untermauern,
sie liefere Feministinnen zudem ein neues Instrumentarium für die Nuancierung
ihrer Einzeluntersuchungen.7 Gleichzeitig problematisiere die poststrukturalistische

Theorie auch auf ein neues den theoretischen und politischen Gebrauch

der Kategorie «Frau» und damit die Restbestände moderner
Universalisierungstendenzen im Feminismus selbst. Eine derartige Problematisierung fand
bereits intern von seiten feministischer women of color statt, die ihre white
sisters hartnäckig auf die Einbettung der Geschlechterhierarchien in die Matrix
gesamtgesellschaftlicher Ungleichheiten und auf deren eigene soziale Situierung

in der middle class hinwiesen.8 Unreflektiert angewandt, so das Argument,
übertünche die Kategorie «Frau» zwangsläufig die schichten- und
ethnizitätsspezifischen Unterschiede von Frauen, ein essentialisierender Vorgang, der den
Feminismus zum Komplizen von Rassismus und Ideologien sozialer Ungleichheit

werden lasse. Feministische Anhängerinnen postmoderner, poststrukturalistischer

Theorie argumentieren, dass diese die Essentialismuskritik insofern
bereichern kann, als sie aufzeigt, dass die essentialisierenden diskursiven
Manöver der feministischen Theorie sich nahtlos in die Genealogie der totalisierenden

Diskurse der Moderne einreihen liesse.9 Das Ergebnis sei intensivierte
theoretische Selbstreflexion, ein grösseres Bewusstsein der eigenen kolonialen
und rassistischen Tendenzen, und somit im Endeffekt ein politisch differenzierteres

Denken und Handeln.
Nicht wenigen feministischen Theoretikerinnen gibt eben jenes
Differenzierungspotential der Postmoderne Anlass zu Skepsis und Zurückhaltung. Die eher

kritischen Stimmen haken mit ihrer Analyse vor allem bei der poststruktu-



TRAVERSE 2000/1

40

GESCHLECHT / GENRE

ralistischen, dekonstruktivistischen Fokussierung auf Zeichensysteme und der

damit verknüpften Zurückweisung jeder allgemeineren Theoriebildung ein. Der
Postmodernismus propagiert ein Verständnis kultureller Prozesse als Text, den

es zu analysieren gilt und der gleichzeitig wie jeder andere Text eine Pluralität
der Interpretationen zulässt. Wahrheitsansprüche können immer nur immanent,

sozusagen textlokal, hergeleitet werden und gültig sein. Auf der Ebene des

Texts und der Textinterpretation entstehen demnach Bedeutungsmöglichkeiten

nicht unter Bezugnahme auf ein Aussen – eine «Wirklichkeit» die sichtbar

gemacht werde – sondern durch wechselseitige Zeichenverweise und das

Spiel mit der difference zwischen Zeichen.10 Feministische Kritikerinnen kreiden

dieser primär linguistischen Orientierung den Verlust von Kriterien zur

Unterscheidung unterschiedlicher kultureller Praktiken an und reiben sich
insbesondere an der Vorstellung vom weiblichen Körper als Text. Letztere sei

gleichermassen reduktionistisch und objektivierend.11 Susan Bordo geht noch

einen Schritt weiter und gibt zu bedenken, ob der Postmodernismus nicht selbst
den Höhepunkt statt die von ihm beanspruchte Überwindung des kartesianischen

Weltbildes darstellt. Denn die postmoderne Präokkupation mit der
Dekonstruktion des Diskursiven würde die Körper-Geist-Dichotomie keineswegs

aufheben, vielmehr den Körper gänzlich hinter Abstraktionen zum
Verschwinden bringen.12

Insgesamt lassen sich die analytischen Vorbehalte gegenüber der postmodernen

Theorie auf die unmittelbarere, explizitere Verankerung der feministischen

Theorie in der Politik zurückführen. Akademische Frauenforschung und

politische Frauenbewegung gingen von Anfang an Hand in Hand, bewegten
sich im dialektischen Verhältnis zwischen theoretischer feministischer Kritik
und dem Rückgriff auf weibliche Erfahrung vorwärts. Die gelebten Erkenntnisse

von Frauen wurden zur theoretischen Grundlage einer radikalen Kritik
akademischer Hegemonialdiskurse. So geht die feminist standpoint theory
davon aus, dass Frauen das Privileg besserer Erkenntnismöglichkeiten besitzen,

da sie unterdrückt sind: sie durchschauen die Illusion der sozialen Welt
schneller und könnten so wissenschafts- und gesellschaftsveränderndes Wissen

produzieren. 13 Hier wurde und wird also auf der Grundlage einer gemeinsamen

weiblichen Identität theoretisiert, die dekonstruktivistisch gedacht ist,
jedoch nur über einen essentialisierenden Diskurs hergestellt werden kann, der

jeder realen Grundlage entbehrt. Unterwirft man Kategorien wie «Frau/Frausein

» oder «Frauen als soziale Subjekte» radikaler Dekonstruktion, so steht aus

dieser Sicht der Dinge zu befürchten, dass sich die zentralen Wissensgegenstände

der feministischen Forschung zwangsläufig in linguistische Konventionen
ohne materielle Verankerung und damit letztlich auch ohne gesellschaftsveränderndes

Potential auflösen.14



41

STRASSER: INTIME ANTAGONISTEN

Während Kritikerinnen der postmodernen Theorie Vorwürfe bezüglich
Essentialismus durchaus ernst nehmen, geben sie trotzdem zweierlei zu bedenken:

erstens, dass hierzu innerhalb des Feminismus bereits eine ausbaufähige

Kritik formuliert worden sei; und zweitens, dass das Konstrukt «Frau» einen

politisch-strategischen und erkenntnistheoretisch-heuristischen Nutzen habe.

Obwohl das Bündnis zwischen Frauenforschung und Frauenbewegung unter
anderem über essentalisierende Fantasien einer geteilten Weiblichkeit
hergestellt worden sei, seien Frauen durch dieses Bündnis in akademischen
Diskursen und in der politischen Öffentlichkeit als historische Subjekte präsent

geworden. Die Kategorie «Frau» müsse – wie von postkolonialen oder auch

lesbischen Feministinnen15 gefordert und des weiteren im Zusammenhang mit
den feministischen Sex Wars auf der Ebene sexueller Praktiken aktualisiert16 –

differenziert werden. Sie dürfe aber nicht völlig – wie vom Poststrukturalismus

nahegelegt – dekonstruiert werden, da dieser Prozess des Präsentwerdens

noch nicht abgeschlossen sei. So gesehen stellt der Postmodernismus eine
Interferenz im Bündnis von Frauenforschung und Frauenpolitik dar, vor allem
da die Dekonstruktion auf einem Abstraktionsniveau operiert, das die bereits
bestehende Kluft zwischen Forschung und Lebenswelt weiter vertieft statt sie

zu überbrücken. Theoretisch möge es plausibel sein, allgemeine Wahrheitsansprüche

gänzlich zu vermeiden und statt dessen die Pluralität der Perspektiven

hochzuhalten, politisch sei es impraktikabel, wenn nicht fatal. Linda
Nicholson bringt diese Befürchtungen mit der treffend formulierten Frage auf
den Punkt, ob die postmoderne Theorie in letzter Konsequenz «eine nominalistische

Ideologie und individualisierte Politik sei» 17

Wegen ihrer Nähe zur Politik werfen Feministinnen schliesslich Fragen zu den

politischen Umständen und Implikationen eines postmodernen Paradigmenwechsels

auf. Mary Poovey weist auf das Paradox hin, dass die poststrukturalistische

Dekonstruktion den Blick auf alles mögliche nur nicht auf sich selbst

richte; die politischen Voraussetzungen und historische Spezifizität postmoderner

Theorie blieben in der Regel unhinterfragt.18 Leslie Wahl Rabine moniert,
dass Entdeckungen männlicher) Poststrukturalisten allgemeine Anerkennung
fänden, während Entdeckungen von Feministinnen, welche die der Männer
eindeutig parallelisieren, aber anders kodiert sind, weitgehend unbemerkt blieben.

19 Andere Kritikerinnen interessieren sich für das Timing des Postmodernismus.

Nancy Hartsock und Christine di Stefano regen so zum kritischen
Nachdenken darüber an, wieso gerade dann, wenn Frauen als historische
Subjekte unübersehbar werden, Subjektivität durch die postmoderne Theorie an

sich in Frage gestellt werde.20 Überspitzter liesse sich schliesslich – in Anlehnung

an Barbara Christians scharfsinnige Auseinandersetzung mit den
marginalisierenden Auswirkungen postmoderner Theorie auf black literature und



TRAVERSE 2000/1

42

GESCHLECHT / GENRE

schwarze Literaturkritikerinnen21 – die provokante Frage formulieren: Warum
wird der Autor für tot erklärt, wenn Frauen endlich regelmässig veröffentlichen?

Unter diesen Perspektiven nimmt der Postmodernismus freilich schnell
die düstere Form einer zusehends subtileren Exklusion von Frauen an.

Es sind Theoretikerinnen wie Nancy Fraser und Linda Nicholson, die einen

Lichtblick in dieses dunkle Bild der Postmoderne bringen, ohne dabei jedoch

auf die rosarote Brille zurückgreifen zu müssen. Bereits 1988 legten sie einen

Vermittlungsversuch vor, der den dekonstruktivistischen Zugang mit dem hi-storisch-

materialistischen Blickwinkel zu integrieren sucht. Im Gegensatz zu
den eingangs dargestellten kompromisslosen unambivalenten Advokatinnen
des Postmodernismus betonen Fraser und Nicholson, dass postmoderne und

feministische Theorie aus völlig gegensätzlichen konzeptuellen Richtungen
heraus operieren. Sie konstatieren aber einen Schnittpunkt der beiden
theoretischen Richtungen im gemeinsamen Ziel der Entwicklung einer «Sozialkritik
ohne Philosophie» 22 Während die Postmodernisten dieses Ziel vom
Ausgangspunkt einer Fundamentalkritik der erkenntistheoretischen Grundlagen phi-losophisch-

historischer Metanarrative her verfolgten, werde von Feministinnen
der umgekehrte Weg eingeschlagen. Ihre Suche nach einer adäquaten Sozialkritik

nähme beim Gegenstand der Kritik und dessen politischen Dimensionen

und nicht beim Stand der Philosophie) ihren Anfang. Diese Verortung in
der materiellen Welt ist laut Frazer und Nicholson aufgrund der Historizität der
Geschlechterproblematik zwingend für die Entwicklung einer effektiven
Sozialkritik: «Sexismus hat eine lange Geschichte.»23

Die Theoretikerinnen plädieren für eine Kombination der jeweiligen
theoretischen Vorzüge von Feminismus und Postmodernismus in der Form eines

«postmodernen Feminismus» der die postmoderne Infragestellung
essentialisierender Metanarrative an die feministische Analyse von Makrostrukturen
sozialer Ungerechtigkeit koppelt. Das Ergebnis wäre eine gesellschaftspolitisch
engagierte Sozialtheorie ohne Rekurs auf die Philosophie – im Konkreten
verortet, pluralistisch und komparatistisch, und gleichzeitig dazu fähig, ein
komplexes Phänomen wie Sexismus, das sich durch lokale Zusammenhänge

hindurchzieht, mit Hilfe von übergreifenden Narrativen mittlerer Grössenordnung

fassbar zu machen. Diese postmodern-feministische Sozialkritik, betonen

Frazer und Nicholson, «wäre explizit historisch, mit einer Sensibilität für
kulturelle Spezifizität verschiedener Gesellschaften, und für die der verschiedenen

Gruppierung innerhalb Gesellschaften und Zeitepochen» 24

Dem Historisieren von Theorie kommt im Vermittlungsversuch von Frazer und

Nicholson offensichtlich eine entscheidende Bedeutung zu, da es die Brücke zu

schlagen verspricht zwischen den erkenntnistheoretischen Anforderungen des

konkreten Gegenstandes feministischer Sozialkritik auf der einen und der post-



43

STRASSER: INTIME ANTAGONISTEN

modernen Kritik an essentialisierenden Metanarrativen auf der anderen Seite.

Anders formuliert, trauen Frazer und Nicholson dem historischen Spezifizieren

eine epistemologische Reinigungskraft zu, die politisch und theoretisch
untaugliche Elemente des Postmodernismus abwäscht, das Brauchbare freilegt
und für den Feminismus verfügbar macht. In dieser Hinsicht gleicht das von

ihnen vorgebrachte Projekt des «postmodernen Feminismus» der zeitgleich von
Mary Poovey formulierten Aufforderung an Feministinnen, sich nicht nur von
der poststrukturalistischen Dekonstruktion verändern zu lassen, sondern diese

in Hinblick auf das politische Projekt feministischer Forschung gezielt
umzuschreiben. Nur unter analytischer Bezugnahme auf concrete historical women,
denkt Poovey, könne sich die dem Poststrukturalismus inhärente Tendenz zur
Historisierung gegenüber dem ebenso präsenten Anspruch auf ein
metahistorisches Theoriemonopol durchsetzen. Im Endeffekt würden sowohl
Poststrukturalismus als Feminismus durch diese Intervention verändert.25

Gemäss Poovey bedarf es beider Analysen, jener des Geschlechts als
linguistischer Beziehung will heissen der Dekonstruktion) und jener des

Geschlechts als sozialer Beziehung will heissen der Forschung über concrete

historical women). Weder der eine noch der andere analytische Ansatz sei zu
privilegieren. Die Forschungsagenda müsse im Spannungsfeld zwischen dem
Konstrukt «Frau» und den concrete historical women angesiedelt werden.
Poovey schliesst sich so der poststrukturalistischen Position an, wonach «Frau»

eine diskursive Subjektposition darstellt, die sich binär als das «Andere» zur
Subjektposition «Mann» konstituiert. Diese Diskurslogik der Geschlechterdifferenz

müsse untersucht werden, da sie historisch die soziale Situation von
Frauen bestimme. Unter anderem habe diese binäre Logik die essentialisierende

Illusion einer gemeinsamen Weiblichkeit erzeugt, eine Illusion, der auch

Feministinnen auf den Leim gegangen seien. Poovey schliesst jedoch daraus

nicht, wie dies die radikale Dekonstruktion nahelegen würde, dass der
traditionelle Gegenstand der Frauenforschung – concrete historical women – durchweg
problematisch ist. Sie schlägt im Gegenteil vor, dass nur die Untersuchung der

gelebten Unterschiede zwischen concrete historical women den
Konstruktionscharakter und die politischen Operationen der diskursiven Subjektposition

«Frau» ganz enthüllen könne: die historische Analyse von Frauen werde
zu einer Art Korrektiv für die Diskursanalyse.26 Mit anderen Worten wäre in
spezifischen Kontexten danach zu fragen, wann welche Frauen die diskursive

Position «Frau» einnehmen konnten und welches Verhältnis zu denjenigen

Gruppen bestand, die von dieser Position temporär oder permanent

ausgeschlossen waren. Ausserdem müsse man sich mit den politischen
Institutionen und sozialen Konfigurationen beschäftigen, welche die Vermittlung
der binären Logik der Geschlechterdifferenz regulieren. Nur so könne man



TRAVERSE 2000/1

44

GESCHLECHT / GENRE

letztlich sozialen Wandel erklären und Frauen nicht auf blosse Platzhalter einer
ahistorischen Diskurslogik reduzieren.

Wer könnte die Forderung der Literaturwissenschaftlerin Poovey, den
Poststrukturalismus durch die Erforschung von concrete historical women
umzuschreiben, besser einlösen als feministische Historikerinnen? Wenn die

Geschichtswissenschaft eines lehrt, so ist es die habituelle Aufmerksamkeit für
die Komplexität sozialer Wirklichkeit, für die Konkretheit kultureller Formen
und das widerspenstig Partikuläre, das sich nicht in die Theorie fügt, sondern

deren Grenzen aufzeigt. Historikerinnen der Frauen- und Geschlechtergeschichte
befassen sich zudem seit über einem Vierteljahrhundert mit der Erforschung
von concrete historical women. Dennoch sind feministische Historikerinnen
als Vertreterinnen einer Disziplin, die Methoden zur Erforschung historischer
Spezifizität entwickelt hat, in der theoretischen Auseinandersetzung um den

Postmodernismus bisher eher an der Peripherie und spielen eine überwiegend

reaktive Rolle. Der Forderung, die Poovey am Ende der 1980er Jahre erhob,

wurde – ebenso wie dem Programm Frazers und Nicholsons – bisher von
feministischen Historikerinnen kaum Beachtung geschenkt. Wie lässt sich dies

erklären?

Die Ursachen für die Marginalität und Defensivhaltung der Historikerinnen in
der feministischen Theoriedebatte sind vielschichtig. Zum einen lassen sie sich
auf eine Rekonfigurierung der geistes- und sozialwissenschaftlichen Disziplinen,

zum anderen auf feminismusinterne Veränderungen zurückführen. In den

1970er Jahren, als die Geschichtswissenschaft eine Vorreiterrolle im radikalen
Umbruch der Geistes- und Sozialwissenschaften in den Vereinigten Staaten

spielte,27 waren Historikerinnen noch in den vordersten Reihen US-amerikanischer

feministischer Wissenschaft und Politik zu finden. Seither ist innerhalb
des Feminismus eine Ablösung der Historikerinnen durch die Literaturwissenschaftlerinnen28

vonstatten gegangen, während gleichzeitig in geistes- und

sozialwissenschaftlichen Neuordnungsprojekten Poststrukturalismus und
Postkolonialismus federführend geworden sind. Mit anderen Worten, in den 1970er
und Anfang der 80er Jahre waren feministische Historikerinnen Teil einer

Disziplin, die als akademische Avantgarde die Konturen der Geistes- und
Sozialwissenschaften vor allem durch die Einbeziehung des Marxismus und
der kritischen Theorie neu bestimmten. Nicht zuletzt weil sich die politischen
Hoffnungen als nichtig erwiesen, die mit diesem akademischen Projekt
verbunden waren, die «Revolution» von Wissenschaft und Gesellschaft also
ausblieb, mussten Historiker insgesamt das Zepter intellektueller Vorherrschaft
an andere Disziplinen abgeben.29 Sie ebneten letztendlich «radikaleren»
Fachbereichen den Weg, vor allem der Literaturwissenschaft, die andere theoretische

Paradigmata in den Vordergrund stellten.



45

STRASSER: INTIME ANTAGONISTEN

Als die feministische Debatte um die Postmoderne in den ausgehenden 1980er
Jahren um sich griff, waren feministische Historikerinnen also bereits an den

Rand gerückt. Diese Randstellung wurde sodann durch die spezifische Gestalt
der Debatte innerhalb des Feminismus weiter festgeschrieben. So stürzten und
stürzen sich feministische Theoretikerinnen, vornehmlich Literaturwissenschaftlerinnen,

in erster Linie auf den Postmodernismus Derridascher Prägung.
Historikerinnen hingegen, wenn sie sich überhaupt mit der postmodernen

Theorie anfreundeten, tendierten und tendieren zum historischer orientierten
Postmodernismus Foucaultscher Prägung.30 Ein Ergebnis dieser Linienverschiebungen

in der wissenschaftlichen Landschaft ist die Arbeitsteilung, die sich
zwischen feministisch-literaturwissenschaftlichen Theoretikerinnen und

Historikerinnen eingependelt zu haben scheint. Erstere bürdeten sich
gewissermassen freiwillig die Dekonstruktion der Kategorie «Frau» auf, während
den Historikerinnen sozusagen die concrete historical women blieben.
Historikerinnen verrichteten und verrichten ihre Arbeit jedoch vorrangig in den
Nischen des eigenen Fachbereiches. Mit diesem Rückzug auf die Geschichtswissenschaft

und die concrete historical women fügten sie schliesslich den
akademischen Ausgrenzungstendenzen eine Form selbstauferlegter Ausgrenzung
hinzu. Historikerinnen haben sich so vorrangig auf die Zuschauerränge des

postmodernen Theoriespektakels begeben, dorthin, wo man nur applaudieren

oder «buh» rufen kann, statt in diesem Spektakel selbst eine führende Rolle
zu spielen.

Applaus für die postmoderne Theorie kam aus den Reihen der Frauen- und
Geschlechtergeschichte vor allem von Joan Scott. Als Feministin fand Scott
wie eingangs dargestellt im Poststrukturalismus eine geradezu massgeschneiderte

Theorie. Darüber hinaus machte sie sich als Historikerin für die Rezeption
poststrukturalistischer Konzepte in der eigenen Zunft stark, setzte sich für eine

linguistische Wende im allgemeinen und für die Verwendung von Geschlecht

im besonderen ein. Scott begriff die Dekonstruktion als Anlass und Chance, um
die feministische Geschichtswissenschaft auf eine neue Ebene zu heben: von
der Frauengeschichte, die um ihren Erkenntnisgegenstand a priori zu wissen

glaubt, zur theoretisch nuancierteren Geschlechtergeschichte, welche die
diskursive Konstruktion ihres Erkenntnisgegenstandes ins analytische Zentrum
schiebt. Die Analyse der Kategorie Geschlecht als Teil symbolischer, politischer

und sozialer Ordnung sollte die Suche nach Frauen als
Handlungsträgerinnen, Opfern und Mitgestalterinnen der Geschichte sekundär werden
lassen beziehungsweise ablösen.31

Buhrufe für die postmoderne Theorie ertönten dagegen zum Beispiel aus dem
Mund von Judith Bennett. Auf dieser Seite der Ränge wird das von Scott
zelebrierte Nuancierungspotential poststrukturalistischer Theorie als ein poten-



TRAVERSE 2000/1

46

GESCHLECHT / GENRE

tiell prekärer Zündstoff für Forschung und Politik wahrgenommen. Laut Judith

Bennett läuft die Frauengeschichte unter dem Einfluss der Dekonstruktion

Gefahr, das zentrale Anliegen feministischer Wissenschaft aus den Augen zu

verlieren. Die Leitfrage, meint Bennett, sollte weiterhin die folgende sein:
«Warum und wie hat die Unterdrückung der Frauen so lange und in so vielen

verschiedenen historischen Milieus angedauert und weshalb dauert sie immer
noch an?32 Ihrer Meinung nach werden Forschungen zum «Patriarchat» – ein

Begriff, den Bennett sehr differenziert verwendet – diesem Problem immer
noch am besten gerecht.33

In der Mitte der Ränge, wo abwechselnd «buh» gerufen und applaudiert wird,
findet sich eine Reihe von Scotts Kritikerinnen,34 Historikerinnen, welche

einerseits Scotts positive Reaktion auf einige poststrukturalistische Konzepte
teilen, anderseits die von Scott inaugurierte linguistische Wende für die
Geschichtswissenschaft immer wieder als negativ erleben. So sehr etwa Laura
Lee Downs die von Scott angeregte Abkehr vom traditionellen Identitäts- und

Erfahrungsbegriff begrüsst, so wenig hält sie letztlich von der dekonstruktivistischen

Richtung, in die Scott die Geschichtsschreibung drängt. Downs
sucht nach Alternativen zum rein poststrukturalistischen Identitäts- und
Erfahrungsverständnis, nach weniger text- als kontextbezogenen Konzepten zur
Erschliessung der Erfahrungen historischer Subjekte, denn ihr Erkenntnisinteresse

gilt, wie sie es eingänglich formuliert, einer «Welt, in der andere
präsent, nicht nur repräsentiert sind» 35 Ähnlich beklagt Christine Stansell36

die poststrukturalistische Überbetonung der Sprache als «konstitutiver» Faktor
von Geschichte, da sie darin eine mit sozialhistorischer Analyse letztlich
unvereinbare «Tendenz zum formalen Idealismus» wittert. Poststrukturalistische

Vorstellungen von der Allmacht der Sprache kämen einer Umkehrung des

deterministischen Materialismus gleich; die komplexen Verbindungslinien
zwischen verschiedenen Praktiken sowie nichtdiskursive Praktiken würden
ausgeklammert. An die Stelle des Menschen als historischen Subjekts trete Stansells

Meinung nach die subjektivierte Sprache, die gleichsam von einem
Jenseits der Geschichte aus den Gang derselben bestimme.37

Ihren konträren Meinungen zum Trotz verbindet diese Historikerinnen doch

ihre insgesamt reaktive Grundeinstellung zur poststrukturalistischen Theorie.
Weder Scott noch ihre Kritikerinnen begreifen sich als Mitgestalterinnen der

Theorieentwicklungen der Postmoderne, allenfalls als deren Rezipientinnen.
Bezeichnenderweise legt selbst Scott in dem von ihr zusammen mit Judith
Butler herausgegebenen Band Feminists Theorize the Political Vertreterinnen
der einzelnen Fachdisziplinen die Zuschneiderung postmoderner Theorien
innerhalb ihrer Disziplin nahe, scheint jedoch keinerlei Bedarf zur Umschreibung

dieser Theorie auf der Grundlage fachspezifischer Erkenntnismodi zu



47

STRASSER: INTIME ANTAGONISTEN

sehen.38 Damit werden vielversprechende theoretische Neuentwicklungen aus

einzelnen Disziplinen zunächst blockiert. Dies soll abschliessend am Beispiel
einer richtungsweisenden Arbeit der europäischen Frauen- und
Geschlechtergeschichte verdeutlicht werden.

Kathleen Canning hat mit ihrer Monografie Languages of Labor and Gender

nicht nur eine Studie zur weiblichen Fabrikarbeit vorgelegt, sondern auch eine
Untersuchung des Spannungsverhältnisses von Diskurs und Erfahrung.39 Indem
sie sowohl den strukturellen Wandel der deutschen Textilindustrie von der

Mitte des 19. Jahrhunderts bis zum Ersten Weltkrieg als auch die vielgestaltigen
Transformationen des Diskursfeldes Frauen/Arbeit nachzeichnet, gelingt es

Canning, das Ineinander von diskursiven und strukturellen Veränderungen
kritisch zu beleuchten. Die De-facto-Ausweitung der Frauenarbeit in Deutschland,

vor allem im Zusammenhang mit der Expansion der Textilindustrie, übte geradezu

materiellen Druck auf die bestehende soziale und sexuelle Ordnung und
deren Diskurse aus. Canning zeigt gekonnt die diskursiven Verschiebungen auf,
welche dieser kontextuelle, materielle Druck bewirkt. Gleichzeitig dokumentiert

sie, wie weibliche Fabrikarbeit im Zuge der Entwicklung des deutschen

Wohlfahrtsstaates, der deutschen Arbeiterbewegung und Arbeiterkultur auch

zum Objekt neuer Diskursformationen wurde. Canning bewegt sich gewandt
auf dem Drahtseil, das sich zwischen den Bedeutungszuschreibungen dieser

Diskursformationen und der Erfahrung von Fabrikarbeiterinnen spannt. Sie hält
sich dabei durch ein Konzept von historical agency in der Balance, das auf der

Vermittlung von Diskurs und Erfahrung basiert. Weder bestimmt der Diskurs
die Erfahrung noch die Erfahrung den Diskurs. Vielmehr belegt Canning unter
Bezug auf concrete historical women, dass und wie sich Diskurse, obwohl sie

Erfahrung strukturieren, aufgrund von Erfahrung, vor allem körperlicher
Erfahrung, aneignen lassen. Sie zeigt so mit Hilfe empirischer Daten überzeugend
die theoretischen Grenzen der postmodernen Opposition von Erfahrung und

Diskurs auf und dekonstruiert darüber hinaus in diesem Zusammenhang sowohl
«Frau» als auch «Klasse» 40

Kathleen Canning ist eine der wenigen Vertreterinnen der Frauen- und
Geschlechtergeschichte, die das von Poovey vorgegebene Forschungsprogramm
konsequent umsetzt, sich gleichermassen mit der Kategorie «Frau» sowie mit
concrete historical women auseinandersetzt. Dass es sich hier um die
Ausnahme und nicht um die Regel handelt, ist angesichts des Standes der
feministischen Theoriediskussion am Ende des 20. Jahrhunderts bedauerlich. Die
theoretischen Parameter der Auseinandersetzung scheinen sich seit dem Ende

der 1980er Jahre kaum verändert zu haben, die epistemologischen und
politischen Probleme eines postmodernen Paradigmenwechsels sind grösstenteils

weiterhin ungelöst. Da diese Probleme primär an der Reibungsfläche



TRAVERSE 2000/1

48

GESCHLECHT / GENRE

zwischen einem neuen) postmodern-diskursiven und einem traditionelleren)
materialistisch-feministischen Zugang zur Frage der Geschlechterordnung

ihren Ursprung haben, sollten Historikerinnen der Frauen- und
Geschlechtergeschichte aufgrund ihres Spezialwissens eigentlich einen zentralen Platz

in der Diskussion einnehmen. Als Angehörige einer Disziplin, welche sich

routinemässig mit denjenigen Aspekten der materiellen Welt beschäftigt, die
zwar nur durch das Diskursive zugänglich sind, jedoch zugleich die Deutungsund

Bedeutungsmöglichkeiten des Diskursiven eindeutig eingrenzen, wären

feministische Historikerinnen geradezu ideal dazu positioniert, eine neue Runde

in der Auseinandersetzung von Postmoderne und Feminismus zu eröffnen.

Anmerkungen

1 Ich danke Robert Moeller und Susanna Burghartz für hilfreiche Kommentare und wertvolle
Kritik. Ihre Einsichten trugen deutlich zur Verbesserung des Endproduktes bei.

2 Zur intellektuellen Komplexität und politischen Problematik des Terminus «postmodern»
siehe Judith Butler, «Contingent Foundations: Feminism and the Question of ‹Postmodernism›

» in Judith Butler, Joan W. Scott Hg.), Feminists Theorize the Political, New York
1992, 3–21.

3 Jane Flax, «Postmodernism and Gender Relations in Feminist Theory» Signs. Journal of
Women in Culture and Society 12.4. 1987), 643.

4 Leslie Wahl Rabine, «A Feminist Politics of Non- Identity» Feminist Studies 14.1 1988),
11–12.

5 Linda Nicholson Hg.), Feminism/Postmodernism, New York 1990, 2–5.
6 Joan W. Scott, «Deconstructing Equality-Versus-Difference: Or, the Uses of Poststructuralist

Theory for Feminism» Feminist Studies 14.1 1988), 33– 34.
7 Scott wie Anm. 6), 38–48.
8 Bell Hooks, Ain’t I a Woman? Black Women and Feminism, Boston 1990; Chandra

Mohanty, «Under Western Eyes: Feminist Scholarship and Colonial Discourses» in Chandra
Mohanty, Ann Russo, Lourdes Torres Hg.), Third World Women and the Politics of
Feminism, Bloomington 1991, 51–80.

9 Flax wie Anm. 3), 633–634.
10 Eine prägnante Erklärung des Konzepts findet sich in Rabine wie Anm. 4), 19–22.
11 Sarah Franklin, Celia Lurky, Jackie Stacey Hg.), Off-Center: Feminism and Cultural

Studies, London 1991, 10.
12 Susan Bordo, Unbearable Weight: Feminism, Western Culture and the Body,

Berkeley 1993.
13 Nancy Hartsock, «The Feminist Standpoint: Developing the Ground for a Specifically

Feminist Historical Materialism» in Sandra Harding, Merrill B. Hintikka Hg.),
Discovering Reality: The Feminist Perspectives on Epistemology, Metaphysics and Philosophy

of Science, Dordrecht 1983, 283–310.
14 Zu diesem Dilemma und einer potentiellen Antwort darauf siehe Donna Haraway, «Situated

Knowledges: The Science Question in Feminism and the Privilege of Partial Perspective »
Feminist Studies 14.3 1988), 575– 599.

15 Zum Beispiel Adrienne Rich, «Compulsory Heterosexuality and the Lesbian Existence» in
Elizabeth Abel, Emily K. Abel Hg.), The Signs Reader: Women, Gender & Scholarship,
Chicago 1983, 139– 168.



49

STRASSER: INTIME ANTAGONISTEN

16 Exemplarisch hierzu Carole S. Vance, Pleasure and Danger: Exploring Female Sexuality,
Boston 1984.

17 Nicholson wie Anm. 5), 8.
18 Mary Poovey, «Feminism and Deconstruction» Feminist Studies 14.1 1988), 60 f.
19 Rabine spielt dies anhand eines Vergleiches von Jacques Derrida und Nancy Chodorow

durch. Rabine wie Anm. 4), 11–31, bes. 17.
20 Christine Di Stefano, «Dilemmas of Difference: Feminism, Modernity and Postmodernism»

in Nicholson wie Anm. 5), 63–82; Nancy Hartsock, «Foucault on Power: A Theory for
Women?» in Nicholson wie Anm. 5), 157–175.

21 Barbara Christian, «The Race for Theory» Feminist Studies 14.1 1988), 67–79.
22 Nancy Fraser, Linda Nicholson, «Social Criticism Without Philosophy: An Encounter be¬

tween Feminism and Postmodernism» Theory, Culture & Society 5 1988), 373–394.
23 Fraser/Nicholson wie Anm. 22), 390.
24 Ebd., 390.
25 Poovey wie Anm. 18), 51– 65.
26 Ebd., 60–63.
27 Christine Stansell, «A Response to Joan Scott» International Labor and Working-Class

History 31 1987), 24.
28 Judith Bennett, «Feminism and History» Gender & History 1.3 1989), 255–256.
29 Geoff Eley, «Is All the World a Text? From Social History to the History of Society Two

Decades Later» in Terrence J. McDonald Hg.), The Historic Turn in the Human Sciences,
Ann Arbor 1996, 193–243.

30 Als Beispiel liesse sich Judith Walkowitz anführen. Zu diesem Themenkomplex siehe die

Diskussion von Judith Walkowitz, Myra Jehlen, Bell Chevigny, «Patrolling the Borders:
Feminist Historiography and the New Historicism» Radical History Review 43 1989),
23–43.

31 Exemplarisch Joan Wallach Scott, Gender and the Politics of History, New York 1988.
32 Bennett wie Anm. 28), 251–272, Zitat 259.
33 Ebd., 260–261.
34 Ein kritischer Austausch zwischen Sonya Rose, Kathleen Canning, Anna Clark,

Marianna Valverde und Marcia Sawyer findet sich im Journal of Women’s History 5.1
1993), 89–128.

35 Siehe hierzu die Debatte zwischen Laura Lee Downs und Joan Scott in Comparative Studies

in Society and History 35.2 1993), 414–437, Zitat 424.
36 Stansell wie Anm. 27), 24–29. Siehe hierzu auch Joan Scott, «On Language, Gender, and

Working-Class History» International Labor and Working-Class History 31 1987), 1–13,
sowie ihre Antwort auf die Kritik von Stansell, «A Reply to Controversy» International
Labor and Working-Class History 31 1987), 39–45.

37 Stansell wie Anm. 27), 27.
38 Judith Butler, Joan W. Scott Hg.), Feminists Theorize the Political, London 1992, siehe

insbesondere die Einleitung XIII–XVII.
39 Kathleen Canning, Languages of Labor and Gender, Ithaca 1996.
40 Siehe hierzu auch Cannings’ Aufsatz «Feminist History after the Linguistic Turn: Histori¬

cizing Discourse and Experience» Signs. Journal of Women in Culture and Society 19.2
1994), 368–404.



TRAVERSE 2000/1

50

GESCHLECHT / GENRE

RESUME

DES ANTAGONISTES INTIMES. THEORIE POSTMODERNE,
SCIENCE FEMINISTE ET HISTOIRE DES FEMMES

La présente contribution soulève deux types de réflexions. Pour l’une, l’auteure
met l’accent sur les principales positions féministes aux USA de la théorie
postmoderne. En même temps elle s’oriente sur la question posée par la
problématique générale de ce dossier de traverse, à savoir si la postmodernité a

des répercussions le plus souvent positives ou négatives sur la pensée et le
comportement féministes.
Pour l’autre, l’auteure constate que dans l’état présent du débat, une participation

plus intense des historiennes des femmes et de l’histoire des genres serait

souhaitable. Savoir pourquoi une telle participation n’a pu avoir lieu jusqu’à
présent et à quoi elle pourrait ressembler, sont les deux questions au coeur de

ces thèmes complexes. Les historiennes – comme argument final – en raison de

leur savoir spécifique devraient jouer un rôle-clé dans la médiation entre les
problématiques de recherches postmodernes nouvelles) et celles relevant des

recherches matérialistes-féministes traditionnelles).

Traduction: Frédéric Sardet)


	Intime Antagonisten : postmoderne Theorie, feministische Wissenschaft und die Geschichte der Frauen

