
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 6 (1999)

Heft: 1

Artikel: Mémoire poétique et politiques d'oubli en Grèce antique

Autor: Bouvier, David

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-16578

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-16578
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MEMOIRE POETIQUE ET POLITIQUES D'OUBLI
EN GRECE ANTIQUE

DAVID BOUVIER

«Bienheureux est alors l'oubli des maux: qu'il
soit versé par le chant du poète ou décrété

par décision de la cité.»

Nicole Loraux, à qui ces pages sont dédiées.

PLACE DE LA PALUD, MERCREDI 10 SEPTEMBRE 1998, MIDI

Avec les bruits du marché en arrière fond et alors que les cloches de la
cathédrale se sont mises à sonner, derrière la fontaine de la Justice au fond de la
Place de la Palud, le mécanisme d'une horloge parlante (qui perpétue une
tradition médiévale) s'ébranle. Inspirée par l'imagerie populaire, la scène

montre une place entourée de maisons; il y a une fontaine, le soleil se confond

avec le cadran circulaire de l'horloge; sur la gauche, derrière les maisons, on

distingue, dans le beffroi de la cathédrale, la figurine du veilleur. Une petite
lumière s'allume dans sa loge et sa voix se fait entendre: «Il a sonné l'heure. Il
en a sonné des heures depuis que, du haut de mon clocher, moi, le guet de

Lausanne, je veille sur la ville. J'ai vu le Major Davel arriver à la tête de ses

soldats; j'ai vu les autorités vaudoises se réunir pour la première fois. J'ai vu
des heures gaies et des heures graves, mais je ne veux me souvenir que des

moments de joie.»
Suit un petit carillon musical tandis que se termine la ronde des figurines
peintes et puis de nouveau la voix lourde de l'horloge; «Passant, je vous re-
trouverai dans une heure. Au revoir.»* Un rendez-vous de mémoire programmé

par une horloge dont on ne saurait mettre en doute la précision: seule inscrip-
tion de cette sculpture animée et bavarde, le nom célèbre d'une firme horlogère
qui fait honneur au pays. Ici la mémoire est aussi une affaire de technologie: le
rendez-vous donné est garanti. Le guet reviendra d'heure en heure pour pro-
noncer à chaque fois les mêmes mots. Et c'est bien une politique de mémoire

qui est réglée par cette œuvre d'art mécanique. Une politique qui se présente

comme un paradoxe: en précisant à chaque heure qu'il ne veut «se souvenir H49



NON-LIEUX DE MEMOIRE TRAVERSE 1999/1

que des moments de joie», le veilleur nous rappelle, du même coup, qu'il y a

quelque chose qu'il veut oublier... Au lieu de laisser le temps effacer les

peines et les chagrins, le mécanisme de l'horloge parlante préside à ce que l'on
pourrait appeler une «négation programmée de mémoire».
Si j'évoque cet exemple, ce n'est pas pour enquêter sur les heures graves et

interdites de mémoire qui auraient pu jadis troubler la paix de la place de la
Palud, mais plutôt parce que je retrouve dans le message du veilleur l'écho
d'une rhétorique qui pourrait bien avoir été empruntée à la Grèce archaïque.
Sans nullement vouloir tirer un trait d'union entre les démocraties antiques et

les démocraties modernes, l'exemple me permettra d'expliciter mon propos.

ATHENES, 403 AV. J.-C:
L'AMNISTIE COMME «NON-LIEU DE MEMOIRE»

Commençons par l'amnistie la plus célèbre et la plus commentée.^ A la fin de

la guerre du Péloponnèse, c'est à dire à la fin du V® av. J.-C., Athènes s'épuise,
se divise et bascule finalement, après la seconde révolution oligarchique, dans

la guerre civile. D'un côté, les auteurs du coup d'état oligarchique, les Trente

et leurs partisans qui, installés dans Athènes, détiennent le pouvoir et font
régner la terreur; de l'autre, les Démocrates qui se rassemblent autour de

Thrasybule et qui organisent la résistance depuis le Pirée; entre les deux

camps, les Spartiates, d'abord favorables aux oligarques mais qui, considérant
les tensions qui s'installent parmi les Trente et le succès militaire remporté par
les démocrates à la bataille de Munychie, changent bientôt de stratégie et

optent pour une procédure d'arbitrage. A leur initiative, un décret est finalement

prononcé qui proclame, pour les Athéniens, l'interdiction de rappeler les

malheurs: mé On demande ainsi à chaque citoyen de prêter
serment en prononçant les mots suivants: «Je ne rappellerai pas les malheurs

(ou contre aucun des citoyens, sauf les Trente, les Dix et les

Onze [...].»^
Décision de réconciliation qui deviendra le modèle de toutes les amnisties
occidentales:" littéralement le terme «amnistie» - qui nous vient du grec mais

qui ne sera employé par eux que tardivement - désigne une «non-mémoire», un

signifié qui fait directement écho à la formule du serment: «[...] je ne rappellerai

pas les maux (ou Toutefois, si cette procédure et le nom qui la
désigne nous semblent aujourd'hui familiers, il importe de souligner leur

singularité et leur spécificité. Pourquoi la procédure d'amnistie a-t-elle pris, en
Grèce ancienne, la forme d'un «interdit de mémoire» et non pas d'un simple

50 «oubli», comme dans le monde romain:® une formulation qui serait plus directe



BOUVIER: MEMOIRE POETIQUE

et plus proche aussi de notre idée de «pardon»? C'est que l'idée de pardon (le
terme nous vient du latin!) est étrangère aux Grecs. Il n'y a pas de Yôm Kip-
pour dans les calendriers grecs, pas de jour de l'expiation; pas de modèle

théologique, non plus, d'un grand pardon qui pourrait servir d'exemple pour la
formulation des décrets de réconciliation. Significativement, dans les textes
chrétiens de langue grecque, l'idée de pardon est rendue par des verbes ou des

noms empruntés à d'autres champs sémantiques et employés métaphorique-
ment: «je pardonne», c'est, par exemple, «j'écarte» (ap/zzém/) une offense; je la
«laisse de côté» (anz'émz, <//>//<zzTfej ou encore «je ne la rappelle pas» (ou
znzmzzfefe)? Pom* stipuler une réconciliation, les Grecs choisissent donc de dé-

créter un interdit de mémoire. Non pas un oubli des griefs et des maux pas-
sés - nous serions alors encore assez proches de l'idée du pardon® - mais une
volonté de «ne pas rappeler les maux» qui pourraient réveiller la querelle. Là
où nous parlons en termes de «pardon» et de «culpabilité», ils parlent, eux, en

termes de «non-mémoire».

LA DIMENSION TRADITIONNELLE
DE LA PROCEDURE D'AMNISTIE

Les événements de 403 sont trop graves pour que les Athéniens n'aient pas

prêté une extrême attention au choix des mots qui devaient résoudre le conflit.
Mais, pour surprenante qu'elle puisse nous paraître, la formule mé mzzfez/fe-

fez« n'en recèle pas moins une façon bien grecque de résoudre un problème
d'importance. A bien y regarder, il apparaît que la procédure de 403 a ses

modèles et son histoire: une procédure comme celle-ci ne s'invente pas d'un

coup.
En 407, si l'on peut accepter cette date, les Thasiens qui se réconcilient avec
les habitants de Néapolis sont invités, par un décret? à jurer, chacun indi-
viduellement, qu'ils ne voudront pas rappeler les maux: ouzfe mnfez'fezfefe.

En 422, la même formule se retrouve dans les traités qui stipulent la récon-

ciliation entre Athéniens et Béotiens; ici encore chacun jurera son intention de

ne pas rappeler les maux du passé: oufe rnzzfezfefe^ö?" Remontons encore
dans le temps. Thucydide évoque, dans son //zfeozrc fe /a guerre r/u

nfee, comment, en 424 av. J.-C., les habitants de Mégare acceptèrent le retour
dans la ville des exilés qui avaient tenté de faire sédition, à la condition qu'ils
prononcent le serment solennel de «ne pas rappeler les malheurs (méfen
mufezfezfez«) et de servir de leur mieux les intérêts de l'Etat»?' Chez Héro-

dote, après la bataille des Thermopyles, les Thessaliens proposent aux Pho-

cidiens, leurs ennemis de toujours, une réconciliation monnayée: ils se disent 51



NON-LIEUX DE MEMOIRE TRAVERSE 1999/1

prêts contre 50 talents à «ne pas rappeler la mémoire des maux» Com

Je ne remonterai pas plus haut dans cette recherche. Il me suffit
de voir la même formule se répéter en différents lieux et en différents moments

pour supposer que notre procédure pourrait avoir une dimension traditionnelle.
Inutile donc de vouloir identifier une première occurrence qui aurait valeur
fondatrice. Interrogeons-nous plutôt sur la forme de pensée qu'implique une
telle formulation, sur ses racines plus profondes. Je renouvelle ma question:

pourquoi l'amnistie a-t-elle pris en Grèce archaïque la forme d'un «non-lieu de

mémoire» et non d'un pardon?
Entre «oublier de se souvenir» et «se souvenir d'oublier», il y a une différence
essentielle: l'interdiction de «rappeler les maux» ne signifie pas qu'on souhaite

les oublier. D'ailleurs, comme le guet lausannois, les Athéniens ne manqueront

pas de répéter, maintes fois, comment ils ont su se souvenir de cette interdiction
de mémoire." Plus que d'oubli, il semble qu'on ait affaire à une exigence de

contrôle de la mémoire. «Se souvenir de ne pas rappeler les maux qui pour-
raient réveiller les divisions internes»: l'amnistie se donne à vivre comme une

épreuve de mémoire. Pour donner tout son sens à cette dernière affirmation, il
faut rappeler que, malgré l'introduction progressive de l'écriture, la Grèce est

restée, jusqu'au V® siècle au moins, une civilisation fondamentalement orale
où la mémoire jouait un rôle primordial, notamment à travers la poésie tradi-
tionnelle des aèdes, véritables gestionnaires du savoir et de la culture grecs
archaïques. Dans ces conditions, on peut prendre le risque de se demander si la
tradition politique de l'amnistie ne remonte pas, plus haut encore, jusqu'à cette
tradition poétique qui véhiculait tout un système de valeurs sociales, culturelles
et politiques. Pour se convaincre que la question mérite d'être posée, on peut
observer que l'oubli des griefs et des querelles intestines constitue un thème

récurrent de la poésie grecque archaïque: que l'on prenne 17/za/e, où Achille,
attaché à sa colère, refuse toute concession à Agamemnon; l'Odyssée, où Zeus

annonce, dans la dernière scène, qu'il entend verser l'oubli sur le massacre des

prétendants afin d'éviter une guerre qui déchirerait Ithaque; sans parler du

poème hésiodique des Travaux et des /ours qui vise à résoudre la dispute de

deux frères. Le problème de l'amnistie n'est jamais bien loin, mais avant d'en
arriver là, il importe de rappeler, au risque d'être redondant, que les chants des

aèdes sont faits de mémoire et d'oubli. Est-ce alors un simple hasard s'ils
accordent une telle importance au thème des querelles qu'il faudrait savoir
oublier? Mais la question que je voudrais poser est plus complexe encore:

entre l'art des aèdes qui perpétuent une poésie de mémoire et les tensions

sociales qu'il faut savoir oublier dans la réalité quotidienne, n'y a-t-il pas un
lien essentiel? Autrement dit, je me demande si les aèdes n'ont pas été les

52 ouvriers d'un travail d'amnistie quotidien. Mais n'allons pas trop vite.



BOUVIER: MEMOIRE POETIQUE

LA MUSE ET LES HEROS INOUBLIABLES

Placée sous le contrôle de ces filles de Mnémosuné (Mémoire) que sont les

Muses, la poésie des aèdes perpétuait, de génération en génération, avec les

adaptations nécessaires, une histoire jugée digne de mémoire, évoquant les

exploits d'ancêtres jugés exemplaires. Les exploits? A dire vrai, surtout des

peines et des épreuves. A l'origine, la civilisation grecque n'est pas fondée sur

une interdiction de rappeler les malheurs passés mais bien sur le souci de les

rappeler encore et encore. Et pour cause! Si l'on s'en tient à ce que disent les

poèmes homériques, il apparaît que les héros ne trouvaient de consolation à leur

peines et leurs souffrances que dans l'espoir d'être chantés par les aèdes des

générations à venir. Hélène le dit fort bien au chant VI de 17//a7r: «[Nous] à qui
Zeus a fait un dur destin pour que nous soyons plus tard chantés aux généra-
tions à venir.»"
Du point de vue des héros homériques, la vie n'aurait donc d'autre sens que de

pouvoir devenir un jour le sujet d'un chant inoubliable. L'invocation à la Muse

trouve ici son sens: pour dire l'histoire qui se veut inoubliable, la mémoire
humaine a besoin de s'en remettre à une mémoire divine et d'être relayée par
elle. On dira bien sûr que les héros de 17//77? et de r07y.v.vée ne sont jamais que
des créatures poétiques et que l'aède a beau jeu de leur prêter des propos qui
justifient si bien son chant. Mais c'est justement cela qui m'intéresse: pourquoi la

poésie des aèdes, qui rappelle le malheur et les souffrances des ancêtres, veut-
elle être une histoire inoubliable? A l'opposé du décret d'amnistie qui interdit le

rappel des maux liés aux querelles fratricides, 17/zadg, poème fondateur de la
culture grecque, immortalise la dispute d'Achille et d'Agamemnon, qui valut

tant de morts aux Achéens. Mais alors, pour reprendre la question que je for-
mulais plus haut, ne pourrait-on pas supposer que les Grecs ont choisi de se

souvenir de la terrible querelle des chefs achéens pour mieux oublier leurs

propres querelles intestines? Que le mythe serait là pom mieux autoriser l'oubli
de certains faits historiques? On peut trouver une réponse à cette question dans

la poésie d'Hésiode. Mais je veux le souligner tout de suite: la réponse est alors

d'Hésiode et non d'Homère (c'est un point important); d'autre part, comme toute

réponse trop parfaite - on va le voir -, elle ne fera que compliquer les choses.

LA MUSE DISPENSATRICE D'OUBLI

Dans la JTzéogarae - et non dans les Travaux er tes ,/aurr" -, Hésiode nous

rappelle à propos des Muses que, si elles sont filles de Mnémosuné, elles ont
aussi pour fonction d'apporter «l'oubli (/äsmaiw/ze) des maux (/ca/con) et la 53



NON-LIEUX DE MEMOIRE TRAVERSE 1999/1

trêve des soucis (ampauma mermmzo«)». Et de préciser: «Quand une âme,

encore vierge de toute peine, subit son premier deuil, tandis que le cœur se

consume de chagrin, il suffit qu'un aède, serviteur des Muses, chante les

exploits des hommes d'autrefois et le bonheur des dieux olympiens, pour
qu'aussitôt cette âme oublie (epz'/ér/zcra/) les tristes pensées et ne se souvienne

plus d'aucun chagrin (oatfe ri Acc/crb?

J'aurais également pu citer les vers qui précédent et qui évoquent la figure du
bon roi, maître de justice, dont les sentences inspirées par les Muses permettent
«d'apaiser les plus grandes querelles»." La poésie hésiodique revendique
ainsi le double pouvoir d'apaiser les querelles^ et de faire oublier les peines.
A travers elle, opérerait donc la force d'un charme d'amnistie. Partant de là,

toute une tradition de critique littéraire, qui passe notamment par Aristote," a

justifié la pratique et l'existence de la poésie au nom d'une finalité esthé-

tique: à la poésie, on reconnaît le pouvoir de transformer le spectacle de la

guerre et de la mort en une musique agréable à entendre, propre à dissiper les

chagrins. Mais peut-on vraiment s'en tenir là? Après tout, sommes-nous vrai-
ment sûrs que les Grecs oubliaient leurs propres maux quand ils écoutaient

l'histoire de la colère d'Achille? Existe-t-il vraiment une alchimie poétique
qui puisse si simplement transformer la douleur en plaisir? Qu'Hésiode puisse
le dire pour faire la publicité de son propre poème ne nous autorise pas à en
déduire une théorie sur le plaisir esthétique comme finalité de la poésie des

aèdes. Disons que les choses sont ici beaucoup plus compliquées et qu'à
vouloir reconnaître dans le propos hésiodique la première expression d'une

justification universelle de l'art poétique, on risque fort d'occulter l'origina-
lité même du fonctionnement de la mémoire et de l'oubli en Grèce archaïque.
N'oublions pas que nous sommes partis de la formulation particulière des

décrets d'amnistie, conçus comme «une épreuve de mémoire.» Or je crois que
l'écoute de la poésie des aèdes était vécue moins comme une expérience
d'oubli que comme une opération de transfert de mémoire. Ce qu'Hésiode
voulait peut-être dire d'ailleurs; le problème étant de ne pas simplifier trop vite
son propos.

MEMOIRE DE L'AEDE ET MEMOIRE DES AUDITEURS

Si chacun est prêt à reconnaître le rôle fondamental de la mémoire en Grèce

archaïque, si la mémoire de l'aède et sa technique de composition formulaire
sont l'objet de multiples recherches, la question de la mémoire des auditeurs
écoutant le chant de l'aède est restée, elle, en revanche, presque ignorée. Or

54 c'est là, je crois, une donnée essentielle. On sait, grâce notamment aux travaux



BOUVIER: MEMOIRE POETIQUE

de Paul Zumthor, que le public des troubadours et des ménestrels participait
par son écoute et ses réactions à l'élaboration même du chant. Cela vaut
également pour les aèdes homériques qui ne cessaient, de performance en

performance, d'adapter leurs chants aux exigences d'auditeurs qui ne ces-

saient, eux, de manifester leur approbation ou leur désapprobation. Cette

participation du public à l'élaboration du chant était d'autant plus forte et
subtile que la technique formulaire, parfaitement maîtrisée par les aèdes, n'était

pas complètement inconnue des auditeurs, pas plus que ne l'étaient la théma-

tique et le sujet du chant. Le plus souvent, le public écoutait des chants qui lui
étaient déjà connus, dont il avait entendu des variantes ou des versions

précédentes; la plupart des auditeurs devait même connaître, par cœur, des

morceaux entiers de l'histoire des héros. L'écoute du poème impliquait ainsi

pour le public le travail, plus ou moins conscient, d'une mémoire réactivée,

surprise, réjouie ou fâchée par les différences ou les écarts de la nouvelle
version. Inutile de souligner qu'un tel type d'écoute est forcément très diffé-
rent des formes d'attention que le public moderne peut prêter à l'écoute d'une

tragédie ou à la lecture d'un poème épique. Si le public moderne entre en

compétition d'intelligence avec l'écrivain qu'il lit et qu'il découvre (vérifiant
la qualité et la cohérence de l'intrigue et du propos), le public grec archaïque

livrait, lui, avec l'aède une compétition de mémoire.

LA MEMOIRE D'ACHILLE

Mais on ne saurait s'arrêter là. Il reste à franchir un pas. Dans la mesure où

l'écoute du chant des aèdes implique un travail de mémoire, il devient d'au-
tant plus intéressant de vérifier comment chaque chant orientera et canalisera

cette activité mémorielle. S'il est vrai que l'auditeur tend à s'identifier aux
héros, comme le pensait si bien Platon, s'il est vrai que cette identification se

dédouble d'un travail de mémoire, il convient, encore, de vérifier s'il y a

quelque possibilité de recoupement entre l'activité mémorielle de l'auditeur et
celle du héros au sein du poème. C'est un dossier complexe; il faut com-
prendre que, pour chaque performance et pour chaque chant, le recoupement,
s'il a lieu, sera de nature différente. Sans aller trop loin et simplement pour
illustrer mon propos, je m'en tiendrai à l'//zWê, tout en restant, faute de place,
très schématique. Plus que tout autre, Achille est, dans l'/ùmfe, ce héros qui
s'enferme dans la mémoire de la colère et du deuil. 19 chants durant, on le voit
nourrir son insatiable rancune contre Agamemnon. Au chant XIX, il ne sus-

pend sa fureur - provisoirement? - que parce qu'une douleur plus forte le

frappe: celle du deuil de Patrocle. Au début du chant XXIY, incapable de 55



NON-LIEUX DE MEMOIRE TRAVERSE 1999/1

trouver le sommeil, tout entier livré au deuil qui obsède sa mémoire (//. XXIV,
3-18), il se rend monstrueux dans sa rage de venger Patrocle. Tout le problème
est alors de recentrer sa mémoire sur un objet qui le réhumanisera. Ce n'est
certainement pas une coïncidence si, dans la dernière longue scène du poème,
celle qui ouvre la conclusion, Priam aborde le héros redoutable en l'invitant à

se souvenir de son père: «Souviens-toi de ton père, Achille [...].»^° Une
invitation à laquelle Achille cède aussitôt mais qui pourrait bien s'adresser
aussi à l'auditeur: c'est toute la tradition poétique orale qui invite à se souvenir
des ancêtres.

On aurait pu croire, d'abord, à un paradoxe: celui d'un poème commémorant

l'histoire d'une colère et d'un deuil méritant pourtant d'être oubliés. Mais en

analysant le jeu de l'identification jusqu'au bout, en reconnaissant dans l'image
d'Achille ramené au souvenir de son père le reflet d'un auditeur qui accepte,
lui aussi, de se souvenir des héros ancestraux, on découvre que, par un
transfert subtil, l'/Z/adc a conduit son public à faire sienne la mémoire du

héros. Je l'avais dit, l'écoute du poème est aussi une aventure de mémoire. Or,
à bien y regarder, Achille est d'autant plus admirable pour avoir su mettre un

terme à sa fureur et à son deuil qu'il s'était acharné à ne pas les oublier. En
écoutant l'histoire d'Achille, l'auditeur a, sans peut-être même s'en aperce-
voir, prêté sa mémoire à un héros qui lui a enseigné en retour à oublier le plus
violent des ressentiments et des deuils. Nous voici très près des décrets

d'amnistie.
Je parlais d'une tradition politique qui aurait pu remonter jusqu'à une tradition
poétique. C'était peut-être excessif. Mais en même temps, on ne saurait igno-
rer l'importance jouée par la poésie des aèdes en Grèce ancienne: dans une
Grèce qui fut véritablement, à son origine, une civilisation de la mémoire, on

comprend bien qu'un décret de réconciliation allait être formulé en termes de

mémoire plutôt qu'en termes de pardon. En 403, en promettant de ne pas

rappeler les maux endurés, les Athéniens savaient bien ce qu'ils empruntaient
à la tradition héroïque. Maintes fois, dans les nombreux procès du début du
IV® siècle, les citoyens sauront rappeler à la démocratie renaissante comment
ils se souvenaient d'oublier. Et il ne leur était pas indifférent de pouvoir
penser que ce contrôle de la mémoire remontait loin dans le temps jusqu'à
l'âge des héros.

56



BOUVIER: MEMOIRE POETIQUE

iVoto

1 Sur la tradition du guet, cf. Gaspard de Marval, Lê guet üfe /a Cat/zérira/e, Chappelle-sur-
Moudon 1992 (qui reproduit à la page 72 un texte légèrement différent de celui que j'ai pu
entendre et que j'indique ici).

2 Voir, pour la seule année 1997: Nicole Loraux, La c/fé d/v/sèe, Paris 1997 (pour la citation
donnée en en-tête, cf. 88); Antonio Natalicchio, «<Mê mnêsikakein>: l'amnistia», in Sal-
vatore Settis (éd.), / Greci. 2 Gna storza gr<?ca //; G<?//nG/ane, Torino 1997, 1306-1322,
ainsi que les études réunies in Marta Sordi (éd.), Amm^ria, /x?rriozza c ne/ znonrio

a/îrico, Milano 1997.
3 Andocide, Sur /es mystères, 90; sur ce décret, cf. aussi Aristote, Const/LL/on tL Amènes, 39,

6 et les travaux cités à la note 2 où l'on trouvera d'autres indications bibliographiques.
4 Loraux (voir note 2), 11 sq.
5 L'emploi du terme a/nnesLa au sens d'«amnistie» est tardif: une des premières attestations

connues est une inscription de Milet au IL siècle av. J.-C. (S/G, 633,1. 36); cf. aussi, au

IL siècle ap. J.-C., Plutarque, V7e e?e G/eéron, 42, qui est le premier auteur connu à quali-
fier la réconciliation athénienne de 403 d'amnêsLa. Par sa construction fa- initial privatif
+ racine du nom de la mémoire *m,né-), le mot renvoie bien à notre procédure de «non-
mémoire». Sur ce mot, cf. Celestina Milani, «Il lessico délia vendetta e del perdono», in
Sordi (éd.) (voir note 2), 3-18, surtout 11.

6 Cicéron, 1, 1, et Valère Maxime, 4, 1, ext. 4: «haec oblivio, quam Athénien-
ses awmllfzaß vocant».

7 Ces expressions sont employées pour traduire les verbes hébreux sa/a/z; «pardonner, ab-

soudre» (ÎVom/ra, 14, 18; 19; / LaL, 8, 30; 34; 2 LaA, 5, 18 etc.) et nasa/z; «lever, en-
lever» (Genèse, 18, 26; Lxoefe, 23, 21; 32, 32 etc.); pour la transcription des ternies hé-

breux, je suis les conventions adoptées dans la Concordance de la Traduction Œcuménique
de la Bible (TOB), Paris - Villiers-le-Bel 1993. Le terme hébreu £z)?/?aunm qui signifie
«pardon» est issu d'une racine exprimant l'idée de «voilement» et de «recouvrement»; en

grec ancien, en revanche, cette idée de «voilement» se retrouve dans la racine du verbe
/an/Aanezn qui joue sur les sens de «cacher» et d'«oublier». Voir aussi Milani (voir note 5),
10 sq.

8 Dans l'hébreu de l'Ancien Testament, les verbes /LG/za/z f/aZ?, 11, 6) et s/za£a/z jouent sur
le double sens d'«oublier» et de «pardonner»; cf. Ferdinando Luciani, «<Dimenticare >

<perdonare> nell'Antico Testamento ebraico», in Sordi (voir note 2), 19-28.
9 /G, XII, 5, 109 (à condition d'accepter la reconstitution proposée).

10 /G, P, 76, 15 sq., 20 sq.
11 Thucydide, 4, 74, 2. Voir aussi l'exemple donné en VIII, 73, 6.

12 Hérodote, VIII, 29, 2. Cf. aussi III, 49, 2.
13 Claude Mossé, «L'amnistie de 403: une illusion politique», in Sordi (éd.) (voir note 2), 52-58.
14 ///aoL, VI, 357 sq. Voir aussi Ga^é<?, VIII, 577-580. Cf. également David Bouvier,

«<Mneme>. Le peripezie délia memoria greca», in Settis (éd.)(voir note 2), 1131-1146.
15 II conviendrait de montrer que l'indication est motivée par l'intention particulière du poème.
16 Hésiode, ZTzéagomê, 98-103 et pour les indications précédentes 53-55.
17 Hésiode, TTzéagamV 87: /n<?ga nGLas J La/e/?awsén.
18 Voir James Redfield, La £ragériG ri'/ZcGar, Paris 1984, 70, qui cite plusieurs textes impor-

tants. Hésiode ne s'arrête pas à louer les vertus de la poésie: dans son poème des Travaux
/<?£ /ours (27-37), il se fait, lui-même, maître de justice pour donner la leçon à un frère qui
aurait été, à son égard, coupable d'injustice.

19 Aristote, Laéri^uê, 1448 b 5-12 (où il est dit que les imitations sont pour tous les hommes

une source de plaisir).
20 7/mJÉ, XXIV, 486.

57



NON-LIEUX DE MEMOIRE TRAVERSE 1999/1

ZUSAMMENFASSUNG

POETISCHES GEDÄCHTNIS UND POLITIK DES VERGESSENS
IM ANTIKEN GRIECHENLAND

Zwischen poetischer Erfahrung (verstanden in einem weiten Sinn) und poli-
tischer Praxis bestehen Verbindungen, die sich am Beispiel des antiken Grie-
chenland gut darstellen lassen. Dabei lässt sich der Autor von den Analysen
von Nicole Loraux inspirieren.
Untersucht wird das Beziehungsfeld, das sich in der Gesellschaft Athens um
400 v. Chr. zwischen den Fällen der politischen Amnestie und der Tradition
der mündlichen Poesie rekonstruieren lässt. Die Poesie wirkt sowohl erinnernd
als auch vergessend. Während die alten Griechinnen und Griechen den Er-
Zählungen und Liedern zuhörten - was sie sicher auch mit Freude taten -
erfuhren sie mehr oder weniger bewusst eine bestimmte Art des Erinnerns und

Vergessens, die sie sich gleichzeitig auch zu eigen machten. Um die Grenzen

und Möglichkeiten eines Amnestieentscheides in der klassischen Republik zu
verstehen, ist alles zu untersuchen, was den Erinnerungsprozesses im alten
Griechenland prägen und beeinflussen konnte. Dabei forscht der Autor dem

komplexen Befund nach, warum sich der Amnestieentscheid bei der Wieder-

errichtung der Demokratie (403 v. Chr.) in der poetischen Formulierung «ich
erinnere nicht an die Untaten gegen einen einzigen Bürger» niederschlagen
konnte und nicht die Form eines «Vergessen sei» angenommen hat.

(Übersetz««#;

58


	Mémoire poétique et politiques d'oubli en Grèce antique

