Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift fir Geschichte = Revue d'histoire
Herausgeber: [s.n]

Band: 6 (1999)

Heft: 1

Artikel: Mémoire poétique et politiques d'oubli en Gréce antique
Autor: Bouvier, David

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-16578

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-16578
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MEMOIRE POETIQUE ET POLITIQUES D'OUBLI
EN GRECE ANTIQUE

DAVID BOUVIER

«Bienheureux est alors 1’oubli des maux: qu’il
soit versé par le chant du poete ou décrété
par décision de la cité.»

Nicole Loraux, a qui ces pages sont dédiées.

PLACE DE LA PALUD, MERCREDI 10 SEPTEMBRE 1998, MIDI

Avec les bruits du marché en arricre fond et alors que les cloches de la
cathédrale se sont mises a sonner, derriere la fontaine de la Justice au fond de la
Place de la Palud, le mécanisme d’une horloge parlante (qui perpétue une
tradition médiévale) s’ébranle. Inspirée par 'imagerie populaire, la scéne
montre une place entourée de maisons; il y a une fontaine, le soleil se confond
avec le cadran circulaire de I'horloge; sur la gauche, derri¢re les maisons, on
distingue, dans le beffroi de la cathédrale, la figurine du veilleur. Une petite
lumicre s’allume dans sa loge et sa voix se fait entendre: «Il a sonné I’heure. 11
en a sonné des heures depuis que, du haut de mon clocher, moi, le guet de
Lausanne, je veille sur la ville. J’ai vu le Major Davel arriver a la téte de ses
soldats; j’ai vu les autorités vaudoises se réunir pour la premicre fois. J’ai vu
des heures gaies et des heures graves, mais je ne veux me souvenir que des
moments de joie.»

Suit un petit carillon musical tandis que se termine la ronde des figurines
peintes et puis de nouveau la voix lourde de I'horloge: «Passant, je vous re-
trouverai dans une heure. Au revoir.»' Un rendez-vous de mémoire programmé
par une horloge dont on ne saurait mettre en doute la précision: seule inscrip-
tion de cette sculpture animée et bavarde, le nom célebre d’une firme horlogere
qui fait honneur au pays. Ici la mémoire est aussi une affaire de technologie: le
rendez-vous donné est garanti. Le guet reviendra d’heure en heure pour pro-
noncer a chaque fois les mémes mots. Et ¢’est bien une politique de mémoire
qui est réglée par cette ceuvre d’art mécanique. Une politique qui se présente
comme un paradoxe: en précisant a chaque heure qu’il ne veut «se souvenir m49



NON-LIEUX DE MEMOIRE TRAVERSE 1999/1

que des moments de joie», le veilleur nous rappelle, du méme coup, qu’il y a
quelque chose qu’il veut oublier... Au lieu de laisser le temps effacer les
peines et les chagrins, le mécanisme de I'horloge parlante préside a ce que 'on
pourrait appeler une «négation programmée de mémoire».

Si j’évoque cet exemple, ce n’est pas pour enquéter sur les heures graves et
interdites de mémoire qui auraient pu jadis troubler la paix de la place de la
Palud, mais plutot parce que je retrouve dans le message du veilleur 1'écho
d’une rhétorique qui pourrait bien avoir été empruntée a la Grece archaique.
Sans nullement vouloir tirer un trait d’union entre les démocraties antiques et
les démocraties modernes, I’exemple me permettra d’expliciter mon propos.

ATHENES, 403 AV. J.-C.:
L"AMNISTIE COMME «NON-LIEU DE MEMOIRE»

Commencons par I’amnistie la plus célebre et la plus commentée.> A la fin de
la guerre du Péloponnese, ¢’est a dire a la fin du V¢ av. J.-C., Athenes s’épuise,
se divise et bascule finalement, apres la seconde révolution oligarchique, dans
la guerre civile. D'un c6té, les auteurs du coup d’état oligarchique, les Trente
et leurs partisans qui, installés dans Athe¢nes, détiennent le pouvoir et font
régner la terreur; de l'autre, les Démocrates qui se rassemblent autour de
Thrasybule et qui organisent la résistance depuis le Pirée; entre les deux
camps, les Spartiates, d’abord favorables aux oligarques mais qui, considérant
les tensions qui s’installent parmi les Trente et le succes militaire remporté par
les démocrates a la bataille de Munychie, changent bientot de stratégie et
optent pour une procédure d’arbitrage. A leur initiative, un décret est finalement
prononcé qui proclame, pour les Athéniens, I'interdiction de rappeler les
malheurs: mé mnésikakein. On demande ainsi a chaque citoyen de préter
serment en pronongant les mots suivants: «Je ne rappellerai pas les malheurs
(ou mnésikakéso) contre aucun des citoyens, sauf les Trente, les Dix et les
Onze [...].»?
Décision de réconciliation qui deviendra le modele de toutes les amnisties
occidentales:* littéralement le terme «amnistie» — qui nous vient du grec mais
qui ne sera employé par eux que tardivement — désigne une «non-mémoire», un
signifié qui fait directement écho a la formule du serment: «[...] je ne rappellerai
pas les maux (ou mnésikakéso).»® Toutefois, si cette procédure et le nom qui la
désigne nous semblent aujourd’hui familiers, il importe de souligner leur
singularité et leur spécificité. Pourquoi la procédure d’amnistie a-t-elle pris, en
Grece ancienne, la forme d’un «interdit de mémoire» et non pas d’un simple
50 m «oubli», comme dans le monde romain:® une formulation qui serait plus directe



BOUVIER: MEMOIRE POETIQUE

et plus proche aussi de notre idée de «pardon»? C’est que I'idée de pardon (le
terme nous vient du latin!) est étrangere aux Grecs. Il n’y a pas de Yom Kip-
pour dans les calendriers grecs, pas de jour de I’expiation; pas de modele
théologique, non plus, d’un grand pardon qui pourrait servir d’exemple pour la
formulation des décrets de réconciliation. Significativement, dans les textes
chrétiens de langue grecque, I'idée de pardon est rendue par des verbes ou des
noms empruntés a d’autres champs sémantiques et employés métaphorique-
ment: «je pardonne», ¢’est, par exemple, «j’écarte» (aphiémi) une offense; je la
«laisse de cOté» (aniémi, aphaired) ou encore «je ne la rappelle pas» (ou
mimnésko).” Pour stipuler une réconciliation, les Grecs choisissent donc de dé-
créter un interdit de mémoire. Non pas un oubli des griefs et des maux pas-
sés — nous serions alors encore assez proches de I'idée du pardon® — mais une
volonté de «ne pas rappeler les maux» qui pourraient réveiller la querelle. La
ou nous parlons en termes de «pardon» et de «culpabilité», ils parlent, eux, en
termes de «non-mémoire».

LA DIMENSION TRADITIONNELLE
DE LA PROCEDURE D'AMNISTIE

Les événements de 403 sont trop graves pour que les Athéniens n’aient pas
prété une extréme attention au choix des mots qui devaient résoudre le conflit.
Mais, pour surprenante qu’elle puisse nous paraitre, la formule mé mnésika-
kein n’en rectle pas moins une fagon bien grecque de résoudre un probleme
d’importance. A bien y regarder, il apparait que la procédure de 403 a ses
modeles et son histoire: une procédure comme celle-ci ne s’invente pas d’un
coup.

En 407, si I’on peut accepter cette date, les Thasiens qui se réconcilient avec
les habitants de Néapolis sont invités, par un décret,” a jurer, chacun indi-
viduellement, qu’ils ne voudront pas rappeler les maux: oude mnésikakéso.
En 422, la méme formule se retrouve dans les traités qui stipulent la récon-
ciliation entre Athéniens et Béotiens; ici encore chacun jurera son intention de
ne pas rappeler les maux du passé: oude mnésikakéso.'® Remontons encore
dans le temps. Thucydide évoque, dans son Histoire de la guerre du Pélopon-
nése, comment, en 424 av. J.-C., les habitants de Mégare accepterent le retour
dans la ville des exilés qui avaient tenté de faire sédition, a la condition qu’ils
prononcent le serment solennel de «ne pas rappeler les malheurs (méden
mnésikakein) et de servir de leur mieux les intéréts de I’Etat».!! Chez Héro-
dote, apres la bataille des Thermopyles, les Thessaliens proposent aux Pho-
cidiens, leurs ennemis de toujours, une réconciliation monnayée: ils se disent H51



NON-LIEUX DE MEMOIRE TRAVERSE 1999/1

préts contre 50 talents a «ne pas rappeler la mémoire des maux» (ou mnési-
kakeomen).'* Je ne remonterai pas plus haut dans cette recherche. Il me suffit
de voir la méme formule se répéter en différents lieux et en différents moments
pour supposer que notre procédure pourrait avoir une dimension traditionnelle.
Inutile donc de vouloir identifier une premicre occurrence qui aurait valeur
fondatrice. Interrogeons-nous plutdt sur la forme de pensée qu’implique une
telle formulation, sur ses racines plus profondes. Je renouvelle ma question:
pourquoi I’amnistie a-t-elle pris en Gréce archaique la forme d’un «non-licu de
mémoire» et non d’un pardon?

Entre «oublier de se souvenir» et «se souvenir d’oublier», il y a une différence
essentielle: I'interdiction de «rappeler les maux» ne signifie pas qu’on souhaite
les oublier. D’ailleurs, comme le guet lausannois, les Athéniens ne manqueront
pas de répéter, maintes fois, comment ils ont su se souvenir de cette interdiction
de mémoire."* Plus que d’oubli, il semble qu’on ait affaire & une exigence de
contrdle de la mémoire. «Se souvenir de ne pas rappeler les maux qui pour-
raient réveiller les divisions internes»: I’amnistie se donne a vivre comme une
épreuve de mémoire. Pour donner tout son sens a cette derniere affirmation, il
faut rappeler que, malgré 1’'introduction progressive de 1'écriture, la Grece est
restée, jusqu’au Ve si¢cle au moins, une civilisation fondamentalement orale
ot la mémoire jouait un role primordial, notamment a travers la poésie tradi-
tionnelle des a¢des, véritables gestionnaires du savoir et de la culture grecs
archaiques. Dans ces conditions, on peut prendre le risque de se demander si la
tradition politique de I’amnistie ne remonte pas, plus haut encore, jusqu’a cette
tradition poétique qui véhiculait tout un systeme de valeurs sociales, culturelles
et politiques. Pour se convaincre que la question mérite d’étre posée, on peut
observer que I'oubli des griefs et des querelles intestines constitue un th¢me
récurrent de la poésie grecque archaique: que 1’on prenne '/liade, ou Achille,
attaché a sa colere, refuse toute concession a Agamemnon; 1’Odyssée, ou Zeus
annonce, dans la derni¢re scene, qu’il entend verser 1’oubli sur le massacre des
prétendants afin d’éviter une guerre qui déchirerait Ithaque; sans parler du
poeme hésiodique des Travaux et des Jours qui vise a résoudre la dispute de
deux freres. Le probleme de I’amnistie n’est jamais bien loin, mais avant d’en
arriver 13, il importe de rappeler, au risque d’étre redondant, que les chants des
acdes sont faits de mémoire et d’oubli. Est-ce alors un simple hasard s’ils
accordent une telle importance au theme des querelles qu’il faudrait savoir
oublier? Mais la question que je voudrais poser est plus complexe encore:
entre 'art des atdes qui perpétuent une poésie de mémoire et les tensions
sociales qu’il faut savoir oublier dans la réalité quotidienne, n’y a-t-il pas un
lien essentiel? Autrement dit, je me demande si les a¢des n’ont pas été les

52 m ouvriers d’un travail d’amnistie quotidien. Mais n’allons pas trop vite.



BOUVIER: MEMOIRE POETIQUE

LA MUSE ET LES HEROS INOUBLIABLES

Placée sous le controle de ces filles de Mnémosuné (Mémoire) que sont les
Muses, la poésie des a¢des perpétuait, de génération en génération, avec les
adaptations nécessaires, une histoire jugée digne de mémoire, évoquant les
exploits d’ancétres jugés exemplaires. Les exploits? A dire vrai, surtout des
peines et des épreuves. A 'origine, la civilisation grecque n’est pas fondée sur
une interdiction de rappeler les malheurs passés mais bien sur le souci de les
rappeler encore et encore. Et pour cause! Si I'on s’en tient a ce que disent les
poemes homériques, il apparait que les héros ne trouvaient de consolation a leur
peines et leurs souffrances que dans I’espoir d’étre chantés par les acdes des
générations a venir. Hélene le dit fort bien au chant VI de I'/liade : «[Nous] a qui
Zeus a fait un dur destin pour que nous soyons plus tard chantés aux généra-
tions a venir.»'"

Du point de vue des héros homériques, la vie n’aurait donc d’autre sens que de
pouvoir devenir un jour le sujet d’un chant inoubliable. L.’ invocation a la Muse
trouve ici son sens: pour dire I’histoire qui se veut inoubliable, la mémoire
humaine a besoin de s’en remettre a une mémoire divine et d’étre relayée par
elle. On dira bien siir que les héros de I'Zliade et de I’ Odyssée ne sont jamais que
des créatures poétiques et que 1’atde a beau jeu de leur préter des propos qui
justifient si bien son chant. Mais c’est justement cela qui m’intéresse: pourquoi la
poésie des aedes, qui rappelle le malheur et les souffrances des ancétres, veut-
elle étre une histoire inoubliable? A I'opposé du décret d’amnistie qui interdit le
rappel des maux liés aux querelles fratricides, 1’//iade, poeme fondateur de la
culture grecque, immortalise la dispute d’Achille et d’Agamemnon, qui valut
tant de morts aux Achéens. Mais alors, pour reprendre la question que je for-
mulais plus haut, ne pourrait-on pas supposer que les Grecs ont choisi de se
souvenir de la terrible querelle des chefs achéens pour mieux oublier leurs
propres querelles intestines? Que le mythe serait la pour mieux autoriser 1’oubli
de certains faits historiques? On peut trouver une réponse a cette question dans
la poésie d’Hésiode. Mais je veux le souligner tout de suite: la réponse est alors
d’Hésiode et non d’Homere (¢’est un point important); d’autre part, comme toute
réponse trop parfaite — on va le voir —, elle ne fera que compliquer les choses.

LA MUSE DISPENSATRICE D'OUBLI

Dans la Théogonie — et non dans les Travaux et les Jours® —, Hésiode nous
rappelle a propos des Muses que, si elles sont filles de Mnémosuné, elles ont
aussi pour fonction d’apporter «’oubli (/ésmosuné) des maux (kakon) et la m53



NON-LIEUX DE MEMOIRE TRAVERSE 1999/1

tréve des soucis (ampauma merméraon)». Et de préciser: «Quand une ame,
encore vierge de toute peine, subit son premier deuil, tandis que le coeur se
consume de chagrin, il suffit qu’'un a¢de, serviteur des Muses, chante les
exploits des hommes d’autrefois et le bonheur des dieux olympiens, pour
qu’aussitot cette ame oublie (epilétherai) les tristes pensées et ne se souvienne
plus d’aucun chagrin (oude ti kédedn memnétai). »'°

J’aurais également pu citer les vers qui précédent et qui évoquent la figure du
bon roi, maitre de justice, dont les sentences inspirées par les Muses permettent
«d’apaiser les plus grandes querelles».!” La poésie hésiodique revendique
ainsi le double pouvoir d’apaiser les querelles™ et de faire oublier les peines.
A travers elle, opérerait donc la force d’un charme d’amnistie. Partant de 1a,
toute une tradition de critique littéraire, qui passe notamment par Aristote,"” a
justifi¢ la pratique et I’existence de la poésie au nom d’une finalité esthé-
tique: a la poésie, on reconnait le pouvoir de transformer le spectacle de la
guerre et de la mort en une musique agréable a entendre, propre a dissiper les
chagrins. Mais peut-on vraiment s’en tenir 1a? Apres tout, sommes-nous vrai-
ment strs que les Grecs oubliaient leurs propres maux quand ils écoutaient
I’histoire de la colere d’Achille? Existe-t-il vraiment une alchimie poétique
qui puisse si simplement transformer la douleur en plaisir? Qu’Hésiode puisse
le dire pour faire la publicité de son propre poéme ne nous autorise pas a en
déduire une théorie sur le plaisir esthétique comme finalité de la poésie des
aedes. Disons que les choses sont ici beaucoup plus compliquées et qu’a
vouloir reconnaitre dans le propos hésiodique la premicre expression d’une
justification universelle de I’art poétique, on risque fort d’occulter I’origina-
lit¢ méme du fonctionnement de la mémoire et de 1’oubli en Gréce archaique.
N’oublions pas que nous sommes partis de la formulation particulicre des
décrets d’amnistie, concus comme «une épreuve de mémoire.» Or je crois que
I’écoute de la poésie des aedes était vécue moins comme une expérience
d’oubli que comme une opération de transfert de mémoire. Ce qu’Hésiode
voulait peut-&tre dire d’ailleurs; le probleme étant de ne pas simplifier trop vite
SOn propos.

MEMOIRE DE L'AEDE ET MEMOIRE DES AUDITEURS

Si chacun est prét a reconnaitre le role fondamental de la mémoire en Grece
archaique, si la mémoire de 1’a¢de et sa technique de composition formulaire
sont I’objet de multiples recherches, la question de la mémoire des auditeurs
écoutant le chant de I’acde est restée, elle, en revanche, presque ignorée. Or
54 m c’estla, je crois, une donnée essentielle. On sait, graice notamment aux travaux



BOUVIER: MEMOIRE POETIQUE

de Paul Zumthor, que le public des troubadours et des ménestrels participait
par son écoute et ses réactions a 1'élaboration méme du chant. Cela vaut
également pour les a¢des homériques qui ne cessaient, de performance en
performance, d’adapter leurs chants aux exigences d’auditeurs qui ne ces-
saient, eux, de manifester leur approbation ou leur désapprobation. Cette
participation du public a I’¢laboration du chant était d’autant plus forte et
subtile que la technique formulaire, parfaitement maitrisée par les a¢des, n’était
pas completement inconnue des auditeurs, pas plus que ne I'étaient la théma-
tique et le sujet du chant. Le plus souvent, le public écoutait des chants qui lui
étaient déja connus, dont il avait entendu des variantes ou des versions
précédentes; la plupart des auditeurs devait méme connaitre, par cceur, des
morceaux entiers de 1’histoire des héros. L’écoute du poeme impliquait ainsi
pour le public le travail, plus ou moins conscient, d’'une mémoire réactivée,
surprise, réjouie ou fachée par les différences ou les écarts de la nouvelle
version. Inutile de souligner qu’un tel type d’écoute est forcément tres diffé-
rent des formes d’attention que le public moderne peut préter a I'écoute d’une
tragédie ou a la lecture d’un poe¢me épique. Si le public moderne entre en
compétition d’intelligence avec 1’écrivain qu’il lit et qu’il découvre (vérifiant
la qualité et la cohérence de I'intrigue et du propos), le public grec archaique
livrait, lui, avec I’a¢de une compétition de mémoire.

LA MEMOIRE D'ACHILLE

Mais on ne saurait s arréter la. Il reste a franchir un pas. Dans la mesure ou
I’écoute du chant des a¢des implique un travail de mémoire, il devient d’au-
tant plus intéressant de vérifier comment chaque chant orientera et canalisera
cette activité mémorielle. S’il est vrai que 1’auditeur tend a s’identifier aux
héros, comme le pensait si bien Platon, s’il est vrai que cette identification se
dédouble d’un travail de mémoire, il convient, encore, de vérifier s’il y a
quelque possibilité de recoupement entre I’ activité mémorielle de 1’auditeur et
celle du héros au sein du po¢me. C’est un dossier complexe; il faut com-
prendre que, pour chaque performance et pour chaque chant, le recoupement,
s’il a lieu, sera de nature différente. Sans aller trop loin et simplement pour
illustrer mon propos, je m’en tiendrai a I’ //iade, tout en restant, faute de place,
tres schématique. Plus que tout autre, Achille est, dans 1'//iade, ce héros qui
s’enferme dans la mémoire de la colere et du deuil. 19 chants durant, on le voit
nourrir son insatiable rancune contre Agamemnon. Au chant XIX, il ne sus-
pend sa fureur — provisoirement? — que parce qu’une douleur plus forte le
frappe: celle du deuil de Patrocle. Au début du chant XXIV, incapable de m55



56 H

NON-LIEUX DE MEMOIRE TRAVERSE 1999/1

trouver le sommeil, tout entier livré au deuil qui obsede sa mémoire (/7. XXIV,
3-18), il se rend monstrueux dans sa rage de venger Patrocle. Tout le probleme
est alors de recentrer sa mémoire sur un objet qui le réhumanisera. Ce n’est
certainement pas une coincidence si, dans la derni¢re longue scéne du poeme,
celle qui ouvre la conclusion, Priam aborde le héros redoutable en I'invitant a
se souvenir de son pere: «Souviens-toi de ton pére, Achille [...].»*° Une
invitation a laquelle Achille cede aussitot mais qui pourrait bien s’adresser
aussi a I’auditeur: ¢’est toute la tradition poétique orale qui invite a se souvenir
des ancétres.

On aurait pu croire, d’abord, a un paradoxe: celui d’un poeme commémorant
I’histoire d’une colere et d’un deuil méritant pourtant d’étre oublié¢s. Mais en
analysant le jeu de I'identification jusqu’au bout, en reconnaissant dans I’image
d’Achille ramené au souvenir de son pere le reflet d’un auditeur qui accepte,
lui aussi, de se souvenir des héros ancestraux, on découvre que, par un
transfert subtil, 1'//iade a conduit son public a faire sienne la mémoire du
héros. Je I’avais dit, I’écoute du poeme est aussi une aventure de mémoire. Or,
a bien y regarder, Achille est d’autant plus admirable pour avoir su mettre un
terme 2 sa fureur et a son deuil qu’il s’était acharné a ne pas les oublier. En
écoutant I’histoire d’Achille, I’auditeur a, sans peut-étre méme s’en aperce-
voir, prété sa mémoire a un héros qui lui a enseigné en retour a oublier le plus
violent des ressentiments et des deuils. Nous voici tres pres des décrets
d’amnistie.

Je parlais d’une tradition politique qui aurait pu remonter jusqu’a une tradition
poétique. C’était peut-Etre excessif. Mais en méme temps, on ne saurait igno-
rer I'importance jouée par la poésie des atdes en Grece ancienne: dans une
Grece qui fut véritablement, a son origine, une civilisation de la mémoire, on
comprend bien qu’un décret de réconciliation allait &tre formulé en termes de
mémoire plutét qu’en termes de pardon. En 403, en promettant de ne pas
rappeler les maux endurés, les Athéniens savaient bien ce qu’ils empruntaient
a la tradition héroique. Maintes fois, dans les nombreux proces du début du
IVe siecle, les citoyens sauront rappeler a la démocratie renaissante comment
ils se souvenaient d’oublier. Et il ne leur était pas indifférent de pouvoir
penser que ce controle de la mémoire remontait loin dans le temps jusqu’a
I’age des héros.



BOUVIER: MEMOIRE POETIQUE

Notes

10
11

13
14

15
16

17
18

19

20

Sur la tradition du guet, cf. Gaspard de Marval, Le guet de la Cathédrale, Chappelle-sur-
Moudon 1992 (qui reproduit a la page 72 un texte légérement différent de celui que j’ai pu
entendre et que j’indique ici).

Voir, pour la seule année 1997: Nicole Loraux, La cité divisée, Paris 1997 (pour la citation
donnée en en-téte, cf. 88); Antonio Natalicchio, «<Mé& mnésikakein>: I’amnistia», in Sal-
vatore Settis (éd.), I Greci. 2 Una storia greca II: Definizione, Torino 1997, 1306-1322,
ainsi que les études réunies in Marta Sordi (éd.), Amnistia, perdono e vendetta nel mondo
antico, Milano 1997.

Andocide, Sur les mystéres, 90; sur ce décret, cf. aussi Aristote, Constitution d’ Athénes, 39,
6 et les travaux cités a la note 2 ot I’on trouvera d’autres indications bibliographiques.
Loraux (voir note 2), 11 sq.

L’emploi du terme amnéstia au sens d’«amnistie» est tardif: une des premiéres attestations
connues est une inscription de Milet au II° siecle av. J.-C. (SIG, 633, 1. 36); cf. aussi, au

1I¢ siecle ap. J.-C., Plutarque, Vie de Cicéron, 42, qui est le premier auteur connu a quali-
fier la réconciliation athénienne de 403 d’amnéstia. Par sa construction (a- initial privatif
+ racine du nom de la mémoire *mné-), le mot renvoie bien a notre procédure de «non-
mémoire». Sur ce mot, cf. Celestina Milani, «Il lessico della vendetta e del perdono», in
Sordi (éd.) (voir note 2), 318, surtout 11.

Cicéron, Philippigues, 1, 1, et Valere Maxime, 4, 1, ext. 4: <haec oblivio, quam Athenien-
ses amnéstian vocant».

Ces expressions sont employées pour traduire les verbes hébreux sdlah.: «pardonner, ab-
soudre» (Nombres, 14, 18; 19; I Rois, 8, 30; 34; 2 Rois, 5, 18 etc.) et ndsdh: «lever, en-
lever» (Genése, 18, 26; Exode, 23, 21; 32, 32 etc.); pour la transcription des termes hé-
breux, je suis les conventions adoptées dans la Concordance de la Traduction (Ecuménique
de la Bible (TOB), Paris — Villiers-le-Bel 1993. Le terme hébreu kippourim qui signifie
«pardon» est issu d’une racine exprimant I’idée de «voilement» et de «recouvrement»; en
grec ancien, en revanche, cette idée de «voilement» se retrouve dans la racine du verbe
lanthanein qui joue sur les sens de «cacher» et d’«oublier». Voir aussi Milani (voir note 5),
10 sq.

Dans I’hébreu de I’ Ancien Testament, les verbes ndshdh (Job, 11, 6) et shikah jouent sur
le double sens d’«oublier» et de «pardonner»; cf. Ferdinando Luciani, «<Dimenticare> =
«perdonare> nell’ Antico Testamento ebraico», in Sordi (voir note 2), 19-28.

1G, XII, 5, 109 (a condition d’accepter la reconstitution proposée).

1G, 13,76, 15 sq., 20 sq.

Thucydide, 4, 74, 2. Voir aussi I’exemple donné en VIII, 73, 6.

Hérodote, VIII, 29, 2. Cf. aussi III, 49, 2.

Claude Mossé, «I.’amnistie de 403: une illusion politique», in Sordi (éd.) (voir note 2), 52-58.
lliade, V1, 357 sq. Voir aussi Odyssée, VIII, 577-580. Cf. également David Bouvier,
««Mneme>. Le peripezie della memoria greca», in Settis (éd.)(voir note 2), 1131-1146.

Il conviendrait de montrer que I’indication est motivée par I’intention particuliére du poéme.
Hésiode, Théogonie, 98-103 et pour les indications précédentes 53-55.

Hésiode, Théogonie, 87: mega neikos [...] katepausen.

Voir James Redfield, La tragédie d Hector, Paris 1984, 70, qui cite plusieurs textes impor-
tants. Hésiode ne s’arréte pas a louer les vertus de la poésie: dans son poéme des Travaux et
les Jours (27-37), il se fait, lui-méme, maitre de justice pour donner la legon a un frére qui
aurait été, a son égard, coupable d’injustice.

Aristote, Poétique, 1448 b 5-12 (ou il est dit que les imitations sont pour tous les hommes
une source de plaisir).

lliade, XXIV, 486.

W57



58l

NON-LIEUX DE MEMOIRE TRAVERSE 1999/1

ZUSAMMENFASSUNG

POETISCHES GEDACHTNIS UND POLITIK DES VERGESSENS
IM ANTIKEN GRIECHENLAND

Zwischen poetischer Erfahrung (verstanden in einem weiten Sinn) und poli-
tischer Praxis bestehen Verbindungen, die sich am Beispiel des antiken Grie-
chenland gut darstellen lassen. Dabei lasst sich der Autor von den Analysen
von Nicole Loraux inspirieren.

Untersucht wird das Beziechungsfeld, das sich in der Gesellschaft Athens um
400 v. Chr. zwischen den Fillen der politischen Amnestie und der Tradition
der miindlichen Poesie rekonstruieren ldsst. Die Poesie wirkt sowohl erinnernd
als auch vergessend. Wihrend die alten Griechinnen und Griechen den Er-
zdhlungen und Liedern zuhorten — was sie sicher auch mit Freude taten —
erfuhren sie mehr oder weniger bewusst eine bestimmte Art des Erinnerns und
Vergessens, die sie sich gleichzeitig auch zu eigen machten. Um die Grenzen
und Moglichkeiten eines Amnestieentscheides in der klassischen Republik zu
verstehen, ist alles zu untersuchen, was den Erinnerungsprozesses im alten
Griechenland priagen und beeinflussen konnte. Dabei forscht der Autor dem
komplexen Befund nach, warum sich der Amnestieentscheid bei der Wieder-
errichtung der Demokratie (403 v. Chr.) in der poetischen Formulierung «ich
erinnere nicht an die Untaten gegen einen einzigen Biirger» niederschlagen
konnte und nicht die Form eines «Vergessen sei» angenommen hat.

( UberseZZung: Thomas Hildbrand)



	Mémoire poétique et politiques d'oubli en Grèce antique

