
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 5 (1998)

Heft: 1

Artikel: La place du père : pères et enfants noble au XVIIIe siècle

Autor: Doriguzzi, Franca

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-14544

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-14544
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


95

DORIGUZZI: LA PLACE DU PÈRE

LA PLACE DU PÈRE

PÈRES ET ENFANTS NOBLES AU XVIIIE SIÈCLE

FRANCA DORIGUZZI

«Un fils le 12, l’aîné mort le 15 à 17 heures»: juste une dizaine de mots,
griffonnés par un père en marge de l’une des milliers de lettres qui composent le
riche épistolaire d’une famille noble piémontaise du XVIIIe siècle.1 Témoignage

direct, cette phrase – même si tellement concise et laconique – exprime bien tout
ce qui signifie mettre au monde des enfants et être père à une époque et dans une
société où seulement un enfant sur deux atteint l’âge adulte.

Le père est le Marquis Vittorio Amedeo Ghilini, descendant de l’une des

familles les plus riches et les plus prestigieuses de l’ancienne aristocratie
d’Alexandrie, ville du nord-ouest de l’Italie. Le fils, né le 12 février 1757, s’appelle

Ambrogio. L’étude des documents qui composent les archives de cette

famille, source d’une extrême richesse s’étalant du XVe au XXe siècle, permet
de reconstituer la généalogie des Ghilini sur plusieurs générations: Ambrogio
est le huitième enfant mais, au moment de sa naissance, une de ses trois soeurs et

trois de ses quatre frères sont déjà morts, tous avant d’atteindre l’âge de deux
ans. Le quatrième frère, Tommaso, âgé de 23 mois, meurt trois jours plus tard,

comme nous venons de le voir. Ambrogio se retrouve ainsi le seul garçon
vivant, perçu par son père comme le seul héritier possible du nom et de

l’immense fortune de sa famille. Cet enfant doit donc survivre à tout prix pour
assurer la continuité de la lignée. C’est sûrement pour cette raison que son père

met en place une véritable stratégie de survie. Comme la plupart des enfants de
son époque, nobles mais aussi bourgeois, enfants d’artisans, de marchands, de

boutiquiers – et, au siècle suivant, même d’ouvriers – Ambrogio est mis en

nourrice. Mais, à la différence de ses frères et soeurs, il est confié à un «père

nourricier» Franco Antonio Chiodo, intendant de domaine au service du
marquis. Le 16 février 1757, Ambrogio – âgé de quatre jours – est ammené chez lui,
dans la propriété de Villanova, située à une douzaine de kilomètres de la maison

paternelle. Ici, une nourrice attend l’enfant: elle a quitté sa famille, son nou-veau-

né, sa maison pour allaiter le petit marquis sous les yeux et le contrôle
direct des parents nourriciers, l’intendant et sa femme.

«Grâce au Ciel, nous avons fait avant-hier un très bon voyage avec votre enfant
bien aimé et comme vous en avez été sûrement mieux informé par le fermier et

Ohne Namen-24 95 2.11.2007, 17:13 Uhr



TRAVERSE 1998/1

96

MÄNNLICH / MASCULIN

par Batistino, l’enfant a bien dormi et n’a pas pleuré et à présent il va bien et tête
très bien.» 18 février1757)2 Ainsi commence la première des quelque 500 lettres

que Franco Antonio Chiodo écrit au père de l’enfant «bien aimé» pendant les

19 mois de sa mise en nourrice. Du 18 février 1757 au 20 septembre 1758, il
écrira en fait au jour le jour, presque quotidiennement, parfois deux et même

trois fois par jour au Marquis Amedeo Ghilini pour l’informer, de façon tout à

fait minutieuse, de l’état de santé de son fils et des soins particuliers assurés par

lui-même, par sa femme, par la nourrice et également par les médecins et le curé

du village le plus proche, appellés auprès de l’enfant dans les moments les plus

difficiles, tels que les maladies, la poussée dentaire, le sevrage. Les archives
familiales conservent aussi les 32 lettres écrites par les médecins, huit lettres du

curé, ainsi que celles du frère cadet du Marquis et d’autres intendants qui se

rendent à Villanova lorsque la survie de l’enfant est plus fortement menacée.

Manifestement, ils sont tous là envoyés par le père pour contrôler la situation et

ils écrivent pour lui en rendre compte, toujours dans les moindres détails.

Il s’agit, évidemment, d’une documentation tout à fait exceptionnelle, rare

témoignage en direct sur le rôle du père à une époque particulière: le XVIIIe, siècle

charnière qui a tellement marqué, entre autres, une nouvelle attitude à l’égard
de la vie familiale; dans un lieu précis: le Piémont, mais le modèle de référence

est tout à fait extensible à d’autres régions de l’Europe occidentale; dans un

groupe social bien défini: l’aristocratie.
Documentation exceptionnelle mais, en même temps, emblématique. Car ce

corpus de lettres n’est que la partie la plus visible d’un iceberg qu’un minutieux

dépouillement des archives des familles nobles piémontaises permet de

découvrir. Parfois il ne s’agit que de brèves phrases, bien que très significatives,
dispersées à l’intérieur des recueils de lettres. Mais souvent il s’agit de dossiers

plus consistants: correspondances entre frères, entre frères et soeurs, lettres

d’une fille à son père, d’une femme à son époux, d’un oncle à son neveu ou,

encore, d’un précepteur, d’un recteur, d’une religieuse aux pères des enfants

qu’ils ont la charge d’éduquer.3 L’intérêt de cette documentation est évident
car, au-delà des inévitables médiations que toute source privée implique, les

correspondances familiales nous offrent finalement une information inédite, un
témoignage personnel et autographe sur un vécu quotidien. Elles nous permettent

de pénétrer dans le vif d’une réalité de tous les jours que les sources indirectes –
quantitatives, normatives, littéraires ou iconographiques – ne nous révèlent pas.

Ce n’est pas alors le discours sur la paternité en général, sur le rôle du père

d’après la norme, ni des représentations et des images idéales du père dont il est

question ici. Ce que je propose est une approche différente, dont la finalité est de

saisir, à travers un cas particulier mais emblématique, quelle était la place du père
dans la vie familiale et, plus particulièrement, dans l’éducation de ses enfants.

Ohne Namen-24 96 2.11.2007, 17:13 Uhr



97

DORIGUZZI: LA PLACE DU PÈRE

L’ÉDUCATION DES ENFANTS: UNE AFFAIRE D’HOMMES

Dès la première lettre de l’intendant au marquis Ghilini, une attitude fortement
protectrice vis-à-vis de l’enfant ressort avec évidence. Ambrogio n’est jamais
laissé seul; aucun jeune domestique ne s’occupe de lui, mais seules la «mère

nourricière» c’est-à-dire la femme de l’intendant et, sous le contrôle direct et

continu de celle-ci et de son mari, la nourrice. Pendant la nuit – espace de

danger, domaine de fantasmes et d’inquiétude où le nouveau-né est, par tradition,
menacé plus que jamais – une lampe à huile est allumée près de son berceau

pour qu’il ne reste pas dans l’obscurité, en proie aux forces du mal: «La nuit, on

laissera brûler dans la chambre de Votre fils une lampe, alimentée par de la
bonne huile d’olive et pendant le jour il sera gardé par la Nourrice et par ma

femme et non par des jeunes domestiques.» 18 février 1757) Le père envoie
régulièrement des bombonnes d’huile pour son enfant: «j’envoie chercher une
bombonne d’huile d’olive, qui doit servir à éclairer le sommeil de Votre fils
bien aimé» écrit l’intendant le 10 mars 1757; le 2 avril il écrira: «Nous avons
besoin d’une petite bombonne d’huile pour éclairer le sommeil de Votre fils très
cher»; le 2 juin: «J’ai besoin de l’habituelle bombonne d’huile pour Votre fils
aimé pour la nuit» et ainsi de suite, jusqu’à la fin de la correspondance. Pour son

enfant, le Marquis envoie également des langes en coton, en lin, en laine et du

fenouil pour les parfumer.
Pendant l’hiver, on les réchauffera avant d’emailloter le nourrisson: «Ce matin
j’ai eu l’honneur de m’incliner à Villanova devant mon Petit Maître bien aimé,

Fils de Votre Illustrissime Seigneurie – écrit le 25 février 1757 l’un des

intendants – l’ayant trouvé sans langes dans les bras de la Nourrice, il attendait
en grande quiétude pendant que l’on réchauffait ses langes; emailloté à nouveau

et allaité, on le mit à dormir et il reposa de 16 heures à 19 heures, puis de

nouveau on lui enleva ses couches pour essuyer l’urine et le nettoyer du

bénéfice du corps. Comme auparavant, il a été surveillé avec la même assistance

continue de la part de la femme de cet intendant.» Pendant l’été, on prend soin
de protéger le petit enfant de la chaleur et de le garder à l’abri des courants d’air:
«On a ordonné à la Nourrice de ne pas laisser prendre l’air frais à Votre fils bien
aimé et soyez certain que ma femme en prend le plus grand soin et fait très

attention sachant que cela peut être très nocif» 29 juin 1758); «La
recommandation a déjà été faite et je la ferai de nouveau à ma femme et à la
Nourrice pour qu’elles prennent garde à ce que Votre fils bien aimé ne prenne
pas l’air frais du matin et du soir, ce qui lui ferait le plus grand mal.» 12
septembre 1758) Le père fait aussi parvenir à son enfant un rideau pour le protéger
du soleil et un moustiquaire; un nouveau matelas: «J’ai reçu hier l’autre matelas

refait; ma femme fera refaire aujourd’hui même le coussin de Votre fils bien

Ohne Namen-24 97 2.11.2007, 17:13 Uhr



TRAVERSE 1998/1

98

MÄNNLICH / MASCULIN

aimé, afin que sa tête puisse bien reposer» 6 mai 1757); une horloge «pour

mieux régler le temps»; des bâtonnets et du coton pour nettoyer ses oreilles; du

baume et de l’eau de rose «pour lui rafraîchir les cuisses irritées par l’urine»; du
beurre frais et du miel de roses «pour lui frotter les gencives» lors de la
dentition; des vêtements, des chaussettes et des petites chaussures lorsqu’il
grandit et quitte le maillot; une «charrette» quand il commence à marcher … et
la liste pourrait continuer.

Une énorme importance est d’autre part attribuée à l’alimentation et au
sommeil, garants de la bonne santé du nourrisson, dans ces lettres comme dans les

traités médicaux et la littérature normative de l’époque. Le lait – le «bon lait» –

c’est la vie. Par là, la survie de l’enfant dépend du régime alimentaire de sa

nourrice et c’est le père, encore une fois, qui en décide: «En ce qui concerne le

fait de faire manger des choses cuites, comme vous l’avez recommandé dans

votre lettre d’hier, la nourrice ne refuse pas […] Pour ce qui est de la viande, au

moment où Votre fils bien aimé a été malade, la nourrice n’en a jamais mangé

mais elle a absorbé, comme il se doit, des soupes et un peu de vin, abondamment
coupé par nos soins.» 27 avril 1758) Lorsque l’enfant est âgé de 15 mois et que

le médecin – en accord avec les théories de l’époque – conseille de le sevrer,
c’est le père qui lui trouve une nouvelle nourrice, avec du lait «frais et substantiel

» Il en est de même dans le cas d’un autre enfant, futur héritier d’une riche
famille de l’aristocratie turinoise.4

Pendant ces mêmes périodes, lors des maladies, de la poussée des dents et du
sevrage, l’attitude protectrice à l’égard du petit enfant est encore plus accentuée.

La chronique du «père nourricier» devient minutieuse, véritable reportage

en direct, heure par heure, de tout ce qui se passe chez le nourrisson. L’intendant

écrit deux, voire trois fois par jour. Le curé du village est souvent au

chevet d’Ambrogio. Le médecin va le voir tous les jours, parfois il passe la nuit
auprès de lui et il écrit au père, nous laissant ainsi une documentation
exceptionnelle sur symptômes et thérapies, qui révèle une hétérogénéité du savoir
médical officiel et du savoir populaire. Le médecin de famille se déplace

d’Alexandrie. Toute cette petite cour – à l’instar de celle qui veillait sur

l’enfance des futurs rois – ne semble concentrée que sur le nourrisson, sur ses

douleurs, ses pleurs, sur l’observation détaillée et presque maniaque de tous les

signes que son corps renvoie, de son métabolisme, de ses excrétions. Et ce sont
des hommes, le père et ses substituts, qui gèrent cette «affaire»: à la différence
des sources normatives, les documents d’archives ont bien souligné l’importance

de la figure paternelle dans la prime éducation des enfants, des garçons

plus particulière-ment.
Et la mère? La femme noble ne s’occupe pas de l’éducation de ses enfants,

même pas en bas âge. Cette marginalisation de la mère – qui souligne son

Ohne Namen-24 98 2.11.2007, 17:13 Uhr



99

DORIGUZZI: LA PLACE DU PÈRE

appartenance indirecte au lignage du mari et renforce son rôle de génitrice – a

été interprétée comme refus d’allaiter. En attribuant à la femme une liberté de

choix dont en fait elle ne disposait pas, on lui reproche de privilégier les
amusements, l’apparence, la parure au détriment du bien-être de l’enfant. Elle
est tenue comme seule responsable de cette pratique du nourrissage mercenaire,

si couramment combattue par les médecins et les moralistes au nom de la
Nature. En effet, la représentation faisait partie des contraintes auxquelles les

arisocrates – hommes et femmes – ne pouvaient pas se soustraire: instrument
indispensable d’auto-affirmation sociale, dans une classe où « le seul moyen de
marquer son rang consiste à l’affirmer par la manière de se montrer dans la
société» 5 D’autre part, ce devoir de représentation, qui rehausse le statut de la

femme, permet son détachement radical de la fonction maternelle. En ce

qu’elle a de plus physiologique, voire animal, cette fonction implique l’acte de

« se donner à manger» l’attouchement du corps métabolique et pulsionnel de

l’enfant, le contact avec ses déchets. Dans le milieu aristocratique, en renfermant

la mère dans le rôle prestigieux et survalorisé de génitrice, on lui réserve

la tâche noble de donner la vie. Les autres tâches concernant l’élevage de

l’enfant – tâches méprisables – sont déléguées à une femme de classe sociale
inférieure, payée pour les accomplir. En les assumant, la nourrice les maintient
dans l’ordre de la Nature, pour mieux laisser à la mère biologique sa place dans

l’ordre familial et social.

LE PÈRE ET LE FILS

Cependant, cette coupure nette que l’allaitement mercenaire représente n’est
pas seulement signe de la marginalité, de l’exception de la mère: elle fait figure
aussi, et surtout, de la centralité du père. C’est à lui que l’enfant appartient,
comme lui appartiennent les fiefs, les terrains, les maisons, le bétail. C’est à lui
de gérer tous ces biens, lui, personnage principal sur la scène, mais, en même
temps, élément d’une chaîne de répétition dont il n’est qu’un maillon. L’enfant
– ou, pour mieux dire, le fils – est du côté du père: il porte et il va perpétuer

son nom. Lui-même générera une paternité future et une future transmission.
Grâce au recoupement des différents documents qui composent les archives de

la famille Ghilini, c’est-à-dire les correspondances mais aussi les documents

administratifs terriers et actes d’achat) et notariaux testaments et inventaires
après décès), on peut reconstituer les stratégies poursuivies par les chefs de

famille, dans le but de projeter dans l’avenir la continuité de leur maison. Du
microsystème de la famille à celui plus élargi du groupe social d’appartenance,

jusqu’au macrosystème de la société, comme dans un jeu de poupées russes,

Ohne Namen-24 99 2.11.2007, 17:13 Uhr



TRAVERSE 1998/1

100

MÄNNLICH / MASCULIN

cette étude de cas permet alors de rayonner dans le cadre plus général qui
définit la paternité, ou mieux le fait d’être père.

La stratégie patrimoniale des Ghilini, mise en place par le grand-père du

Marquis Vittorio Amedeo et reprise par ses descendants, se fonde sur les deux

principes de l’accroissement et de la concentration. Concentration dans les deux
régions au sud et à l’est de la ville, mais aussi dans les mains d’un seul héritier.
L’avenir des garçons est en fait programmé sur plusieurs générations de telle
sorte que seulement l’aîné se marie, alors que les cadets sont voués aux
carrières militaire et ecclésiastique, voire au célibat, afin de garder intact le
patrimoine. Ces derniers vont transmettre leurs fidéicommis et leurs biens
personnels au fils aîné de leur frère aîné. Tout semble se resserrer autour d’une

figure unique. La prééminence des valeurs du lignage et de la patrilinéarité est

perpétuée à travers la figure d’un seul héritier, pilier de la transmission et de la
pérennité du nom et de la loi paternelle. C’est bien le pouvoir d’un seul qui
prime: représentation du souverain absolu, mais également réplique du Fils de

la Sainte Famille; mise exclusive dans le jeu des stratégies visant à assurer la
perpétuation du modèle idéal induit par l’État absolutiste et par l’Église. Le nom
fonctionne comme véritable mot d’ordre, dans la mesure où il condense et

pérennise ces valeurs idéales. La mise en place des stratégies des familles
nobles révèle une identification au modèle de l’Un, où s’inscrit le Nom comme
lieu de la fonction paternelle. Cette centralité du père – et du fils – est un des

traits les plus marquants de notre histoire.
Coupé du corps maternel, éloigné de la famille, l’enfant du lignage est projeté

le plus tôt possible après sa naissance dans un ordre différent de l’ordre «naturel

» physiologique, voire animal qui s’exprime par excellence dans le rapport
à la mère. La séparation le fait entrer, de facto, dans l’ordre «symbolique» du

lignage, de la loi, du père. À la continuité naturelle, se marquant dans le
rapport mère-enfant, s’oppose donc la coupure de la symbolicité dans le rapport
au père. La paternité constitue l’opérateur de l’entrée dans cet ordre non naturel

qui est la symbolicité. L’idée est bien que la logique du lignage ou la logique
de la paternité introduit dans la continuité naturelle de l’espèce une coupure, un
hiatus. Dans la mesure où cette coupure est fondatrice, elle fonde la transmission

de quelque chose qui ne relève pas de l’ordre naturel, mais au contraire

inaugure un autre règne, un autre ordre.

L’enfant du lignage est donc un investissement en tant qu’objet de transmission,
de prolongement de cet ordre symbolique qui se perpétue de père en fils et
auquel la femme n’a pas accès. En effet, dans cette logique, l’envoi de l’enfant
en nourrice permet de l’introduire immédiatement dans cet ordre, c’est-à-dire
dans le système de normes et de valeurs qui marquera toute sa vie et que

luimême devra prolonger. Ambrogio Ghilini en est peut-être un exemple empha-

Ohne Namen-24 100 2.11.2007, 17:13 Uhr



101

DORIGUZZI: LA PLACE DU PÈRE

tique, du fait de son rôle singulier: huitième enfant, perçu comme le dernier
héritier possible d’une des plus prestigieuses familles de sa ville. L’existence
même de la source qui documente ses premiers 19 mois de vie est révélatrice du
caractère exceptionnel du cas. Mais, au-delà de cette singularité, Ambrogio est

l’exemple typique de l’enfant noble du XVIIIe siècle qui est séparé, éloigné

physiquement de sa mère et de son père, dès le début, pour être élevé et

socialisé en dehors de sa famille, par des personnes qui sont payées pour
s’occuper de lui, par des figures substitutives des parents naturels. Tous, de la

nourrice aux parents nourriciers, des médecins au curé, sont là en tant
qu’intermédiaires entre le père et son fils. Ils exécutent la volonté paternelle. Ils
forment un microcosme qui reproduit l’ordre hiérarchique dans lequel l’enfant
vivra pendant toute sa vie. Le père, lui, agit de loin, réglant à distance ce jeu à

plusieurs termes qui doit assurer la survie de son enfant.

Si l’on veut maintenant poser la question du sentiment, de l’affection, cette

question de l’existence ou non de l’amour maternel et paternel qui a tellement
passionné les historiens de l’enfance, il apparaît que deux autres notions
interviennent dans la logique du lignage: il s’agit de la maîtrise de l’affectivité,
dans le sens que Norbert Elias lui a donné, et du rapport au corps typique de

l’aristocratie du XVIIIe siècle.

Or, ce qui ressort des correspondances familiales est que le nouveau-né n’est
pas l’objet d’un investissement affectif de la part des parents. Ou, du moins, que

l’affection n’est jamais exprimée de façon explicite. En effet, même en essayant

de faire le plus possible abstraction du concept d’affection propre à la société

d’aujourd’hui, il est impossible de repérer des manifestations affectives spontanées

et physiques des parents nobles à l’égard des nourrissons. L’enfant envoyé
en nourrice, le nourrisson éloigné matériellement du corps de sa mère – mais de

son père aussi! – n’a aucune relation gestuelle avec ses parents naturels.
Les parents d’Ambrogio vont voir très rarement leur enfant en nourrice: leur
première visite date du 1er juin 1757, lorsqu’il a déjà trois mois et demi. Même
quand l’enfant est malade et malgré l’insistance avec laquelle l’intendant suggère

au maître de rendre visite à son fils, le Marquis ne se déplace pas. L’enfant
reste dans cet éloignement qui paraît le définir. Et pourtant cela n’est pas signe

d’indifférence de la part du père, puisque tous ses efforts visent à la survie du

nourrisson.
Quels sont alors les enjeux sous-jacents à cet éloignement si remarquable?

Pourquoi, jusqu’au sevrage, la coupure est-elle si nette et si exacerbée? J’ai
essayé de donner une première réponse en proposant l’idée de l’enfant introduit

immédiatement dans l’ordre de la symbolicité, domaine de la loi du
lignage, de la logique paternelle. Mais ce n’est qu’une lecture possible, et encore

très limitée. Car on ne peut pas ignorer que cette séparation est, avant toute

Ohne Namen-24 101 2.11.2007, 17:13 Uhr



TRAVERSE 1998/1

102

MÄNNLICH / MASCULIN

rationalisation a posteriori, une séparation physique, corporelle, charnelle. La

mise en nourrice ne nous semble pas du tout un signe de manque d’amour, ni

maternel ni paternel. Seulement une projection anachronique de nous, femmes
et hommes de la seconde moitié du XXe siècle, de notre idée d’affection, peut
nous faire ainsi interpréter les attitudes des femmes et des hommes nobles

du XVIIIe siècle qui ne s’occupaient pas directement de leurs enfants, qui ne

partageaient aucun quotidien avec eux, qui déléguaient toute relation directe à

des employés, des substituts, des intermédiaires. L’affection existe, mais elle
aussi est déléguée à des tiers: aux parents nourriciers en premier lieu l’intendant

et sa femme dans le cas d’Ambrogio Ghilini, la nourrice et son mari dans

d’autres cas, jusqu’aux gouvernantes et aux gouverneurs des enfants royaux et

des princes enfants). L’affection existe, mais ce n’est pas aux parents de

l’exprimer à travers une présence physique, une relation gestuelle. Le nourrisson

n’aura pas les caresses quotidiennes de sa mère et de son père, il aura celles des

parents nourriciers: «Votre fils bien aimé, rendant mille grâces à Dieu à la
Vierge Marie, Saint Antoine et Saint Ambroise va toujours de mieux en mieux,
essayant presque de vouloir parler et répondre aux caresses que nous lui faisons

tendrement et affectueusement.»
C’est dans ce sens seulement que l’enfant n’est pas un investissement affectif: il
est, avant tout, un investissement en tant qu’objet de transmission d’un ordre,

symbolique par excellence, celui qu’il devra lui-même perpétuer. Un ordre où

l’affection, autant que l’affectivité, comme tout ce qui relève du corps – dans

l’acception le plus strictement biologique et physiologique du terme – ne

s’inscrivent pas.

Des valeurs autres que l’affection, autres que l’amour – dans le sens contemporain

du mot – sont ici en jeu et il semble que la mise en nourrice pourrait être

interprétée – en dehors de l’indifférence possible des parents –, comme signe de

la négation du corporel que la société nobiliaire du XVIIIe siècle a intériorisée.
La dévalorisation du corporel pouvant aller jusqu’à la pure et simple dénégation

– refus d’attouchement –, ce conflit trouve avec la mise en nourrice une

résolution «acceptable» codifiée, ritualisée. Cette négation s’exprime de façon
évidente dans la pratique de l’allaitement mercenaire, car toute relation non
seulement affective – et du reste l’affectivité ne s’exprime-t-elle pas par excellence

à travers le corps? –, mais aussi toute relation attenante au corps est

déléguée et prise en charge par des substituts parentaux. Ce n’est pas la mère

naturelle qui allaite l’enfant, qui l’habille et le déshabille, l’endort, le touche, le
nettoie. C’est la nourrice, en premier lieu, qui le fait. C’est elle qui accomplit les
fonctions les plus physiologiques, les plus corporelles. Cette séparation des

tâches consacrées à l’enfant – les unes «méprisables» les autres nobles – que la
mise en nourrice met en place permet effectivement d’éviter le «corps à corps»

Ohne Namen-24 102 2.11.2007, 17:13 Uhr



103

DORIGUZZI: LA PLACE DU PÈRE

entre l’enfant et les parents – la mère avant tout, mais le père aussi – pour
maintenir dans leurs fonctions un registre exclusivement symbolique. Pour la

mère, «la fonction symbolique menacée dans l’acte ‹animal› d’allaiter se serait
trouvée sauvegardée par le jeu des substitutions» 6 Pour le père, cette mise à

distance serait en quelque sorte une garantie pour préserver une image de Père

rigide, dénuée de toute émotivité. D’autre part, la centralité de son rôle n’est,
sans doute, qu’une reconstruction rationnalisante, une substitution à la centralité

«naturelle» de la mère. Tout lien très étroit entre la mère et l’enfant est évité,

puisque menaçant: s’il s’établissait, la mère acquierrait la capacité de mettre en
question et donc de menacer la distribution du pouvoir soit dans la famille, soit
dans la société.7 Autrement dit, cet écart, cette mise à distance que la mise en

nourrice assure peut être là pour signifier «que la relation filiale ne tient pas de
la chair mais du nom, ou, si l’on veut, pour que toute matrilinéarité éventuelle
soit désavouée et que seul persiste le lien symbolique» 8

En tant que cas emphatique – car Ambrogio est le fils unique, l’héritier, le
Fils –, cet exemple a révélé la mise en oeuvre d’une stratégie assez complexe et
sophistiquée pour permettre la reconnaissance de l’enfant comme sujet à part
entière. La naissance sociale se fait non seulement par étapes progressives; elle
se réalise aussi à travers un jeu de substitutions à plusieurs termes, grâce à la
répétition à trois niveaux du triangle père-mère-enfant et à une délégation
précise des fonctions et des rôles parentaux. Le contrôle sur la socialisation
de l’enfant, sur cette transformation de l’animal humain en sujet, est assuré

par un réseau où les substituts des parents – tout en respectant une stricte
hiérarchisation – interviennent comme intermédiaires entre le père et le fils. Ce

réseau se complique ultérieurement dans les périodes de danger maladies et
poussée des dents), lorsque l’enfant est menacé plus que jamais.
On voit ainsi que l’apprentissage social se réalise, dès la naissance, en dehors

du cercle des consanguins. Cependant, cette exclusion de l’enfant du foyer
familial n’implique nullement l’idée de négligence affective: comme nous

l’avons vu tout au long de ce travail, le père est très très attentif au destin de

son fils. La séparation que la mise en nourrice met en place n’est pas signe de

manque d’amour, mais signe plutôt – et support – d’une séparation, d’une
castration beaucoup plus fondamentale, liée aux origines et à l’existence
même, c’est-à-dire la séparation des sexes.

Notes

1 Archives Nationales d’Alexandrie dorénavant: A. S. A. Archivio di Stato di Alessandria),
Carte Ghilini, Série I. Traduction de l’italien par l’auteur de l’article.

2 A. S. A., Carte Ghilini, Série I, M.510.

Ohne Namen-24 103 2.11.2007, 17:13 Uhr



TRAVERSE 1998/1

104

MÄNNLICH / MASCULIN

3 Cf. notamment, en outre des Archives Ghilini: Archives Nationales de Turin dorénavant:

A. S. T. Archivio di Stato di Torino), Archives Doria di Cirié, Art. 605; Sez. I, Alfieri di
Sostegno; Archives Thaon de Revel et familles alliées, Archives Provana de Pralungo;
Archives Asinari de San Marzano; Archives Bagnasco et Coardi de Carpeneto. Archives
Historiques de la famille Barolo.

4 A. S. T., Sezioni Riunite, Carte Doria di Cirié, Art. 605, M.161.
5 Norbert Elias, La société de cour traduit de l’allemand), Paris 1974, 43.
6 Anne Bouchart-Godard, «Mère ou nourrice » Les cahiers du nouveau-né 3 1980), 277–283.
7 Luisa Accati, Introduction, Quaderni Storici 44 1980), 343 s.

8 Julia Kristeva, Histoires d’amour, Paris 1983, 225.

ZUSAMMENFASSUNG

DER PLATZ DES VATERS. ADLIGE VÄTER UND KINDER
IM 18. JAHRHUNDERT

Die Korrespondenz der piemontesischen Adelsfamilie Ghilini aus Alexandria
umfasst hunderte von Briefen vom 15. bis ins 20. Jahrhundert. Der vorliegende
Beitrag untersucht einen Bestand aus dem 18. Jahrhundert: Den Briefwechsel
zwischen dem Vater und dem «Ammenvater» in dem es um die Pflege eines

Säuglings geht, des alleinigen männlichen Nachkommen und Garanten des

Fortbestehens der Linie. Die Anstrengungen, die für sein Überleben unternommen

wurden, machen eine Analyse der Vaterrolle zwischen mit Fenchel
parfümierten Windeln und Erbfolge möglich. Die Pflege des Säuglings oblag

allein der Sorgfalt des Vaters und seiner Stellvertreter: dem Ammenvater, also

dem Verwalter des Gutes, auf dem das Kind mit seiner Amme lebte; dem Arzt,
der, wie auch der Priester, regelmässige Besuche machte; bei Krankheiten
und während des Zahnens auch dem Bruder des Vaters, der eigens zum Kind
reiste, um zu berichten. Die Rolle der Mutter war beschränkt auf die Aufgabe
der Gebärerin von Nachkommen. Mit deren Erziehung hatte sie nichts zu tun,
sie musste ihren gesellschaftlichen Verpflichtungen nachkommen und hätte

durch die «animalische» Beziehung zu einem Säugling ihre Stellung in
Familie und Gesellschaft verloren. Alle Aufgaben, die mit der Körperlichkeit
des Kindes verbunden waren, wurden einer Frau aus einer niederen sozialen

Schicht übertragen.
Die Fallstudie erlaubt es, über den Rahmen der Familie hinaus für die soziale

Gruppe und schliesslich für die damalige Gesellschaft zu untersuchen, was

«Vaterschaft» bedeutete. Die Ghilinis verfolgten eine klare Strategie mit dem

Ziel, den Fortbestand der Familie und ihrer Güter zu sichern. Die
Güterkonzentration wurde durch strenge Heiratsbeschränkungen erreicht: Nur der

Ohne Namen-24 104 2.11.2007, 17:13 Uhr



105

DORIGUZZI: LA PLACE DU PÈRE

Älteste durfte heiraten und selbst Vater werden, während die übrigen Brüder
militärische oder klerikale Laufbahnen verfolgten. So konzentrierte sich die

Macht in der Familie auf einen einzigen Mann, den Vater, den Pfeiler der
Tradition, analog zum absoluten Herrscher und zum Einen Sohn der Heiligen
Familie. Über diesen Einen lebte die Familie und ihre Werte fort. Die «soziale

Geburt» des Erbfolgers erfolgte in mehreren Etappen. Die Trennung von der
Familie bald nach der Geburt versetzte das Kind in einen anderen als den

«natürlichen» nämlich in einen hierarchischen, von den sozialen Verhältnissen
geprägten Zusammenhang. Die Betreuungspersonen auf den verschiedenen
Stufen vermittelten zwischen dem Kind und seinen Eltern. Elterliche Zuneigung

und Sorge waren da, aber sie wurden durch die Vertreter der Eltern
ausgedrückt. Im 18. Jahrhundert war die Kontrolle der Affekte und die Ablehnung

der Körperlichkeit völlig verinnerlicht. Die Versorgung des «animalischen

» Säuglings durch eine Amme war eine ritualisierte Lösung dieses

Konfliktes. Die Trennung von der Mutter erleichterte wiederum, den Vater als

zentrale Figur im Leben des Kindes zu installieren. Das unterstreicht die
übergeordnete Bedeutung der symbolischen Ordnung, in der die Trennung von

Mutter und Kind die Trennung der Geschlechter spiegelte.

Übersetzung: Monica Rüthers)

Ohne Namen-24 105 2.11.2007, 17:13 Uhr


	La place du père : pères et enfants noble au XVIIIe siècle

