Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift fir Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n]

Band: 4 (1997)

Heft: 3

Artikel: Sachkultur und Zeit : die Materielisierung von Dauer im weiblichen Kleid
Autor: Antonietti, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-13969

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-13969
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SACHKULTUR UND ZEIT

DIE MATERIALISIERUNG VON DAUER IM WEIBLICHEN KLEID

THOMAS ANTONIETTI

Der historische Quellenwert der Sachkultur ist heute grundsitzlich unbestritten.
Doch wie werden Dinge des alltiglichen Lebens zu Sachzeugen immaterieller
Phinomene wie Denkarten oder Ordnungsprinzipien? Oder umgekehrt gefragt
und auf unser Thema bezogen: Wie verleiht eine Gesellschaft dem Faktor Zeit
konkreten Ausdruck?

ZEIT ORDNEN

Als zentrales gesellschaftliches Ordnungsprinzip manifestiert sich die Zeit iiber
die verschiedensten kulturellen Ausserungen, sei es in Form von Handlungen
oder in Form von Gegenstinden. Zu diesen Gegenstinden gehoren selbstver-
standlich in erster Linie Zeitmessgerite und Kalender sowie die zahlreichen
Objekte der individuellen, der familiiren und der kollektiven Erinnerung.'
Daneben kennt aber jede Gesellschaft noch eine Reihe von Dingen, an denen
sich Zeit indirekt festmachen ldsst. Zu denken ist hier in erster Linie an Ge-
genstinde, die eine bestimmte Phase oder Dauer anzeigen, sowie an solche,
welche den Rhythmus des Jahreslaufs, Ubergiinge des menschlichen Lebens
und andere zeitliche Abldufe markieren.

All diese Objekte haben die Funktion, die vergangene oder die gegenwartige
Zeit zu ordnen. Im folgenden soll anhand einer regionalen weiblichen Kleidung
die Frage erortert werden, wie sich Zeit und Dauer als immaterielle Sachver-
halte im Alltagsobjekt materialisieren konnen. Als Beispiel wurde die Kleidung
gewihlt, weil diese sich als Zeichentrigerin besonders gut eignet.? Indem das
diskutierte Material jenem Bereich entstammt, der gemeinhin mit dem Begriff
Tracht umschrieben wird, sei festgehalten, dass hier Handlungen und Ent-
wicklungen beschrieben werden, die lediglich fiir das 19. und das 20. Jahrhun-
dert Geltung beanspruchen. Die konkreten Angaben beziehen sich im iibrigen
ausschliesslich auf das 20. Jahrhundert und auf das Wallis.

m73



TEMPS / ZEIT TRAVERSE 1997/3

Abb. 1: Schwarzes Frauenkopftuch mit Fransen und farbiger Stickerei, getragen an den
sechs Sonntagen nach dem Tod eines Onkels oder einer Tante. Saastal, 1920er Jahre.

(Kantonales Museum fiir Geschichte und Ethnographie, Sitten.)

DAS MARKIEREN VON ZEITZYKLEN

Der Zeichencharakter von Kleidern spielt in unterschiedlicher Ausprigung

sozusagen in allen Gesellschaften eine Rolle. Wohl am hiufigsten bezieht er

sich auf Geschlecht und Lebenslauf. Die frithere weibliche Trachtgestaltung in

vielen Regionen Europas markierte dabei insbesondere die Lebensabschnitte

jugendlich, heiratsfahig, verheiratet und verwitwet. Zu Zeichen solcher Le-

bensphasen konnten ganze Kleidungsstiicke werden, aber auch Unterschiede in
74 B Materialien, Formen und Farben.




ANTONIETTI: SACHKULTUR UND ZEIT

Abb. 2: Braunes Frauenkopftuch mit Fransen und farbiger Stickerei, getragen als
Ubergangskopftuch zwischen Trauerzeit und normaler Zeit beim Tod von nahen Ver-
wandten. Getragen wurde das braune Kopftuch auch bei Beerdigungen von Nichi-
verwandten sowie in der Fastenzeit. Saastal, 1920er Jahre. (Foto: Kantonales Museum

fiir Geschichte und Ethnographie, Sitten; J.-Y. Glassey.)

Zur Illustration dieser Beziehung zwischen Kleid und bestimmten Lebens-
abschnitten sej stark vereinfacht das Kleidungsverhalten referiert, wie es von
der 1925 geborenen Frau B. in Visperterminen im Oberwallis erlebt wurde: Bis
zum Ende der Schulzeit trug sie an Sonn- und Feiertagen einen blauen Rock.
Mit 16 Jahren erhielt sie die ortsiibliche schwarze Frauentracht, wie sie damals
fast nur mehr am Sonntag getragen wurde. Den an Festtagen getragenen Stroh-
hut schmiickte dabei ein rotes Hutband, ein Erbstiick von Mutter und Gross-
mutter. Bei der Hochzeit gab es ein neues Kleid und ein neues, weisses Hut-
band. Dieses Hochzeitskleid entsprach dem trachtenmissigen Festtagskleid des

m75



TEMPS / ZEIT TRAVERSE 1997/3

Ortes und diente Frau B. in der Folge auch als solches. Daneben besass sie ein
Trachtenkleid fiir die gewo6hnlichen Sonntage. Nach dem Tod ihres Mannes
trug sie wihrend 19 Monaten die dunklen Trauerfarben. Noch heute trigt sie an
hohen Feiertagen das Chleidji (einteilige Festtagstracht mit Seidenschiirze und
Kreshut), an gewdhnlichen Sonntagen im Sommer Schurz, Tschopu und Fran-
sulumpo (Sonntagstracht mit Halbrock, Jacke, heller Schiirze und hellem Fran-
senkopftuch) sowie an gewohnlichen Sonntagen im Winter die Sonntagstracht
mit dunkler Schiirze und farbigem Kopftuch ohne Fransen.

Angesprochen ist damit neben dem Lebenslauf eine weitere Zeitdimension,
nédmlich der Jahreslauf.’ Die enge Verschriinkung von religiéser und profaner
Welt hat dazu gefiihrt, dass im 19. Jahrhundert an zahlreichen Orten des Wallis
die Farben der Frauenhutbander mit den liturgischen Farben der Kirche in
Ubereinstimmung gebracht wurden. Zur Illustration dessen sei noch einmal ein
Beispiel aus Visperterminen zitiert. Es diirfte sich auf die Zeit der Jahrhundert-
wende beziehen und spricht die verschiedenen Farbbinder an, die mit Steck-
nadeln auf den jeweils gleichen Strohhut geheftet wurden:* «Weiss und mit
Gold bestickt zeigt ein hohes, freudvolles Fest an, wie Weihnacht, Neujahr,
Ostern, Fronleichnam, Kirchweih, alle Marienfeste, Hochzeit, Taufe und Pri-
miz. Bei Kinderbeerdigungen diirfen auch diese Binder von der Mutter, der
<Gotta> (Patin) und den nichsten Verwandten des Kindes getragen werden.
Meist nimmt man aber dafiir einfachere weisse Biander. Schwarz, als Zeichen
der Trauer und meist ohne Stickerei, triigt man an Allerseelen, beim Stunden-
gebet zwischen Griindonnerstag und Karsamstag, bei Beerdigungen und bei
Totenédmtern. Schwarze, mit Gold bestickte Binder diirfen auch an freudvollen
Festen getragen werden, aber man sieht sie seltener in Visperterminen als in
andern Gemeinden. Advent und Fastenzeit bringen das violette und meist
unbestickte Band. Rot wird an Pfingsten getragen, an Sankt Peter und Paul oder
am Fest eines Mirtyrers, z. B. am Stefanstag (zweiter Weihnachtstag). Blaue
Béander, mit oder ohne Bestickung (meist nur Seidenbestickung), sind fiir die
meisten Sonntage bestimmt.»

Und wie auch der Wochen- und Tagesablauf seinen Ausdruck im Kleid fand,
mag schliesslich noch das folgende Beispiel aus dem Lotschental veranschau-
lichen:> «Solange sonn- und werktags die Tracht getragen wurde, besassen die
meisten Frauen vier Hiite: einen «Groosstaghuid> (Grosstaghut) fiir die gross-
ten Feiertage, einen «Sunntagshuid> (Sonntagshut) fiir den Vormittagsgottes-
dienst an den gewohnlichen Sonntagen, den <ubrzogni Huid> (iiberzogenen
Hut) fiir den sonntaglichen Nachmittags- und Abendgottesdienst und fiir den
Kommunionempfang nach der Werktagsmesse und schliesslich noch einen
«Alltaghuiéd> (Alltagshut), d. h. einen ilteren iiberzogenen Hut, fiir die Werk-

76 B tagsarbeit in Haus und Feld.»




ANTONIETTI: SACHKULTUR UND ZEIT

In der zweiten Hilfte des 19. und der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts scheint
diese Sichtbarmachung von Zeit in der weiblichen Kopfbedeckung an zahl-
reichen Orten des Wallis iiblich gewesen zu sein. So trugen an bestimmten
Orten die Frauen zum Beispiel an Sonn- und Feiertagen einen trachtenmais-
sigen Hut, an Werktagen jedoch ein Kopftuch, das seinerseits Unterschiede
aufwies, je nachdem, ob es beim Kirchgang oder zur Arbeit getragen wurde.
An gewohnlichen Sonntagen — nicht aber an hohen Feiertagen — wurde zudem
am Nachmittag oft nicht der Hut, sondern ein besseres, das heisst zum Beispiel
mit Fransen oder Stickereien versehenes Kopftuch getragen. Und natiirlich
wechselte je nach Zeit und Anlass nicht nur die Kopfbedeckung, sondern auch
das Kleid als ganzes.

Verschiedene Kleider, Farben, Formen und Stoffe sowie wechselnde Kombina-
tionen von Kleidungsteilen zeigten also Unterschiede an zwischen Alltag und
Fest, zwischen hohem Feiertag und gewdhnlichem Sonntag, zwischen Sonn-
tagvormittag und Sonntagnachmittag, zwischen werktiglicher Arbeit und werk-
taglichem Kirchgang, aber auch zwischen Kindern und Jugendlichen, zwischen
Ledigen und Verheirateten usw.

TRAUERZEIT

Eine besondere Bedeutung bei der textilen Markierung bestimmter Zeiten und
Phasen kommt der Farbensymbolik zu. Der britische Sozialanthropologe Ed-
mund Leach® schreibt, dass «Zeichen und Symbole [...] nur dadurch Bedeutung
[gewinnen], dass sie von anderen, zu ihnen im Kontrast stehenden Zeichen oder
Symbolen unterschieden werden». Sichtbar wird dieser Kontrast unter anderem
im Gegensatz zwischen den dunklen Trauerfarben und den hellen Freuden-
farben, dic im dorflichen Alltag auch gleichzeitig auftreten konnten (zum Bei-
spiel beim Kirchgang). Wie stark solche Zuordnungen kulturgebunden sind,
zeigt jedoch das Beispiel der hellen Trauerfarben: Im 19. Jahrhundert, verein-
zelt auch noch im frithen 20. Jahrhundert, trugen im Wallis Bruderschaften,
aber auch Frauen bei Beerdigungen ein weisses, hemdartiges Uberkleid. Mehr-
fach belegt findet sich auch braun als Trauerfarbe.’

Um unser Beispiel zu prizisieren, werden wir dieses im folgenden ausschliesslich
im Hinblick auf das «Trauertragen» analysieren. Neben der Farbe konnte sich
das Trauerkleid auch in Material und Form vom gewdhnlichen Kleid unter-
scheiden. Zudem kannte man an zahlreichen Orten besondere Kleidungsstiicke,
die als Trauerzeichen dienten. Bekannt ist etwa ein weisser Brustlatz — im Val
d’Anniviers oder in Evoléne barbette beziehungsweise barbetta geheissen, in
Binn Spreite — der nach dem Tod naher Verwandter getragen und im Verlaufe H77



TEMPS / ZEIT

TRAVERSE 1997/3

Schema 1: Frauenkopftuch, Saastal, ortsiibliche Trauerfarben und Trauerzeiten
(circa 1920-1968)

Todesfall Trauerfarben und -zeiten
schwarz schwarz braun
mit blauer mit bunter
Dekoration Dekoration
Eltern 2 Jahre anschliessend anschliessend
Gatte 3 Wochen 1 Sonntag
Kind
Geschwister 1,5 Jahre anschliessend anschliessend
Schwiegereltern 3 Wochen 1 Sonntag
Schwiegersohn
Schwiegertochter
Grosseltern 1 Jahr (bis 1950) anschliessend anschliessend
Enkelkind 6 Monate (ab 1950) 3 Wochen 1 Sonntag
Schwigerin/ 9 Monate anschliessend anschliessend
Schwager 3 Wochen 1 Sonntag
Pate/Patin
Patenkind - 8 Wochen anschliessend
1 Sonntag
Onkel/Tante - 6 Wochen anschliessend
1 Sonntag
Vetter/Base - - 3 Sonntage
Nicht ndher - - Beerdigung

Verwandte

Angaben: Werner und Ida Imseng-Zurbriggen, Saas-Fee.

der Trauerzeit allméhlich aufgerollt wurde. Die Linge des Leinenbandes zeigte
so die jeweilige Trauerphase an.® Was bei diesen Beispielen auffillt, ist die
stete Verwendung der Farben schwarz (vereinzelt auch braun) und weiss als
Trauerfarben. Dazu schreibt der Volkskundler Wolfgang Briickner:® «Zeichen
der Trauer war es immer schon, Farben abzulegen und nur langsam und stu-
fenweise wieder aufzunehmen in der Kleidung. Darum konnten und konnen

78 B beide Nichtfarben Schwarz wie Weiss Trauerzeichen sein.»




ANTONIETTI: SACHKULTUR UND ZEIT

Schema 2: Frauenkopftuch, Visperterminen, ortsiibliche Trauerfarben und
Trauerzeiten (circa 1900-1970)

Todesfall Trauerfarben und -zeiten

schwarz braun

Eltern 2 Jahre 2 letzte Sonntage
Gatte

Geschwister 1 Jahr 2 letzte Sonntage
Kind

Schwiegereltern

Schwiegersohn

Schwiegertochter

Pate/Patin 0,5 Jahr -
Patenkind :

Grosseltern

Enkelkind

Onkel/Tante 6 Wochen -
Neffe/Nichte
Vetter/Base

Nicht ndher Verwandte Beerdigung =

Angaben: Marie Stoffel-Zimmermann, Visperterminen.

Wie sich dieser Prozess des Ablegens und des stufenweisen Wiederaufnehmens
der Farben konkret vollziehen kann, wird in Schema 1 und 2 dargestellt. Bei den
beiden Beispielen geht es um das Saastal und die Gemeinde Visperterminen."
Bei Schema 1 wie bei Schema 2 fillt die prizise Angabe von Jahreszahlen fiir
die Aufgabe des Systems der Trauerfarben auf. Dies macht deutlich, wie stark
es sich hier um eine kollektive Praxis handelte, die auf sozialer Kontrolle
beruhte. So geht die Abschaffung des «Trauertragens» in Visperterminen auf
einen Beschluss des dortigen Miittervereins zuriick, der es den Frauen frei-
stellte, Trauer zu tragen oder nicht. Die Intervention des Miittervereins be-
wirkte, dass sich das Kleidungsverhalten beziiglich Trauer praktisch von einem
Jahr auf das andere radikal verinderte. Grundsitzlich ist die Aufgabe des
offentlichen Manifestierens von Trauer wohl vor dem Hintergrund jener allge-
meinen Entwicklung zu sehen, die einen Wandel von kollektiven zu indivi-
duellen Ausdrucksformen, aber auch eine Verlagerung des Trauerrituals in
den privaten Bereich mit sich brachte.

m79



TEMPS / ZEIT TRAVERSE 1997/3

Abb. 3: Bedrucktes Frauenkopftuch aus Baumwolle in den Farbtonen rotgelb, getragen
am Werktag zur Arbeit. Visperterminen, nach 1920. (Foto: Vereinigung der Walliser
Ortsmuseen; R. Hofer.)

Das in den beiden Schemata festgehaltene System der Trauerfarben integrierte
sich in das allgemeine Kleidungsverhalten, wie es bereits skizziert wurde.
Konkret und auf das Beispiel Visperterminen bezogen heisst das: Beim sonn-
taglichen Hochamt sowie an festlichen Anléissen, an Vespern und an Beerdi-
gungen wurde ein schwarzes Kopftuch mit Fransen getragen. (Im friihen 20. Jahr-
hundert trugen die nédchsten weiblichen Verwandten bei der Beerdigung den
Hut mit schwarzem Trauerband, die iibrigen Beerdigungsteilnehmerinnen das
schwarze Kopftuch.) Das schwarze Kopftuch ohne Fransen wurde bei kirch-
lichen Anldssen an Werktagen getragen. Das rotgelb bedruckte Baumwoll-
kopftuch, wie es zur Arbeit getragen wurde, wies wihrend der Trauerzeit ein
schwarzes Zentrum auf (vgl. Abb. 3 und 4).
Braun galt als Farbe des Ubergangs. Vor Ablauf der Trauerzeit trugen die
80 @ Frauen wihrend einer bestimmten Zeit am Sonntag ein braunes Kopftuch,




ANTONIETTI: SACHKULTUR UND ZEIT

Abb. 4: Bedrucktes Frauenkopftuch aus Baumwolle in den Farbtonen rotgelb, mit
schwarzem Zentrum als Zeichen der Trauer. Visperterminen, 1920. (Foto: Vereinigung
der Walliser Ortsmuseen; R. Hofer.) '

welches entweder ganz braun oder dann mit farbigen Blumenmustern bestickt
war. Umgekehrt konnte Braun auch den Ubergang vom Leben zum Tod mar-
kieren. So blieben die alten Frauen nach der Trauerzeit oft beim braunen
Kopftuch, kehrten also nicht mehr zum weissen zuriick. Dunkle Trauerfarben
kannte natiirlich nicht nur die Kopfbedeckung, sondern das ganze weibliche
Kleid. (Dies im Gegensatz zum miénnlichen Trauerkleid, das lediglich aus einer
schwarzen Krawatte bestand, an manchen Orten zusitzlich aus einem schwar-
zen Trauerknopf oder einem schwarzen Band am Revers.)

Das Tragen der Trauerkopftiicher war also abhingig von der verwandtschaft-
lichen Beziehung zur verstorbenen Person. Als Unterscheidungskriterien dien-
ten dabei einerseits der Faktor Zeit, anderseits Merkmale wie Farbe, Dekora-
tion, Material oder Form. Angezeigt werden mit diesen sichtbaren und un-
sichtbaren Unterscheidungskategorien der Trauerzustand, der Verwandtschafts-

B 31



TEMPS / ZEIT TRAVERSE 1997/3

Abb. 5: Weisses Fransenkopftuch, getragen von Ludwina Studer, Visperterminen, um
1940. (Foto: Emil Waldvogel, Bern.)

82n




ANTONIETTI: SACHKULTUR UND ZEIT

Abb. 6: Schwarzes Fransenkopftuch, getragen von Fridolina Zimmermann, Visperter-
minen, um 1940. (Foto: Emil Waldvogel, Bern.)

B33



TEMPS / ZEIT TRAVERSE 1997/3

grad und die Trauerphase. Das Trauerkopftuch macht so Aussagen iiber die
Beziehung zwischen Personen, iiber den Zustand bestimmter Personen und iiber
die Zeit. Die Faktoren Verwandtschaftsgrad und Zeitdauer bilden sich dabei auf
der Farbskala dunkel-hell ab, und zwar als niher verwandt — entfernter ver-
wandt sowie Tod zeitlich nahe — Tod zeitlich entfernt.

Das Abbilden verwandtschaftlicher Beziehungen im Kleidungsverhalten lisst
vermuten, dass das Verwandtschaftssystem noch relativ stark als gesellschaft-
liches Organisationsprinzip funktioniert. Entsprechend wiirde dann die Aufgabe
dieser Form von Trauerbezeugung ein Hinweis darauf sein, dass die Verwandt-
schaft als dorfliches Ordnungsprinzip an Bedeutung eingebiisst hat. Inwieweit
das hier beschriebene System der Trauerkleidung Riickschliisse auf Ver-
wandtschaftsstrukturen zuldsst, muss hier offen bleiben. Angemerkt sei zudem,
dass iiber die Kleiderfarben primér der (Trauer-)Zustand einer Person mitgeteilt
wurde, der hier interessierende Faktor Zeit jedoch von den Leuten kaum bewusst
wahrgenommen wurde.

Das System der Abstufungen im Trauerkleid fand sich auch in andern Regio-
nen Europas. So liest man etwa bei Ingeborg Weber-Kellermann: «Im katho-
lischen Mardorf bei Marburg (Hessen) galten fiir die Trauer drei verschiedene
Verwandtschaftsgrade: Bruder, Schwester, Sohn, Tochter als Verwandte ersten
Grades; Grosseltern, Enkelkinder, Onkel, Tante, Neffe, Nichte als Verwandte
zweiten Grades; alle andern Verwandte dritten Grades. Die Trauertracht war
entsprechend diesen Verwandtschaftsgraden gestaffelt: Fiir Verwandte ersten
Grades wurde drei volle Jahre getrauert und erst im vierten Jahr mit der Austrauer
begonnen. Beim Tod eines Verwandten zweiten Grades sowie des Taufpaten war
nur ein Trauerjahr vorgeschrieben. Derartige Zwinge des dorflichen Trauer-
brauches bezeugen nicht nur eine ausserordentlich intensive Trauerarbeit, son-
dern auch eine persdnliche Einengung, unter der der einzelne oft sehr zu leiden
hatte.»'" Und selbst wenn wir den geografischen Bogen noch weiter spannen,
stossen wir auf tiberraschende Analogien: «Im alten China gab es punkto Trauer-
kleidung strenge Vorschriften, die sich nach dem Verwandtschaftsverhiltnis zum
betreffenden Verstorbenen richteten. So war es méglich, an den Kleidern den
Grad der Verwandtschaft und dementsprechend oft auch den Grad der Trauer
abzulesen», schreiben die Ethnologinnen Elisabeth Biasio und Verena Miinzer. '

UBERGANGSZEIT

In seiner Arbeit iiber die rites de passage hat Arnold van Gennep® eine Theorie
entwickelt, nach der jedes Ubergangsritual grundsitzlich aus drei Phasen be-
84 W steht, nimlich aus der Trennung, der Ubergangszeit und der Wiedereinfiigung.




ANTONIETTI: SACHKULTUR UND ZEIT

Jeder dieser drei Phasen entspricht nach van Gennep eine bestimmte Art von
Riten: In der Phase der Trennung finden die einleitenden Riten statt, die das
Individuum aus dem friiheren Lebensabschnitt herauslosen. Darauf folgen die
Riten, welche in der kritischen Ubergangszeit stattfinden, wihrend der sich das
Individuum in einer prekiren Randposition befindet. Abgeschlossen wird der
ganze Ubergangsprozess mit den Riten der Einfiigung in einen neuen Lebens-
abschnitt beziehungsweise der Wiedereingliederung in die Gesellschaft.

Die Angehérigen einer verstorbenen Person befinden sich unmittelbar nach deren
Tod in einem Zustand der sozialen Absonderung, welcher der speziellen rituellen
Begleitung bedarf. Diesen Zustand beschreibt van Gennep folgendermassen:'
«Pendant le deuil, les vivants et le mort constituent une société spéciale, située
entre le monde des vivants d’une part et le monde des morts de I’autre, et dont les
vivants sortent plus ou moins vite selon qu’ils étaient plus étroitement appa-
rentés au mort. Aussi voit-on les stipulations du deuil dépendre du degré de pa-
renté et systématisées suivant le mode spécial a chaque peuple de compter cette
parenté.» Arnold van Gennep formuliert hier das Prinzip, das auch den Trauer-
kopftiichern von Saas und Visperterminen zugrunde liegt: Verwandtschaftsgrad
und Verwandtschaftssystem bestimmen Art und Dauer der Trauerriten.

Beim Trauerkopftuch handelt es sich um ein Ritual, welches der kritischen
Ubergangszeit, in dem sich das Individuum nach dem Tod eines oder einer
Angehorigen befindet, Form und Gestalt verleihen soll. Uberdies stellt das
braune Kopftuch Bestandteil eines Rituals dar, welches die betreffende Frau —
gegebenenfalls mit ihrem neuen Status als Witwe — wieder in die Gesellschaft
integrieren soll. Die Wiedereingliederung in die Gesellschaft vollzieht sich
schrittweise und manifestiert sich in den heller werdenden Trauerfarben. Die
Sichtbarmachung der Trauerzeit dient nicht zuletzt auch der Regelung des
Umgangs mit Personen, die sich in einem sozialen Ausnahmezustand befinden
und besonderen Verhaltensnormen unterliegen (zum Beispiel keine Teilnahme
an 6ffentlichen Tanzanlidssen). Durch die Trauerfarbe wird den Umstehenden
mitgeteilt, dass der Trauerprozess noch nicht abgeschlossen ist und dass die
trauernde Person der besonderen Fiirsorge bedarf.

Nach der Volkskundlerin Christine, Burckhardt-Seebass «bediirfen einschnei-
dende Ereignisse in besonderem Mass der Explikation, der Bewiltigung, Verar-
beitung und Sinndeutung, und das heisst auch, da diese nicht in jedem Fall neu
geleistet werden konnen, der Riten und Zeichen, die den Weg sinnbildlich
vorzeichnen, ordnen, begleiten und deuten».'”” Beim Trauerprozess geht es um
die Verarbeitung eines Verlustes. Rituale wie das Tragen von abgestuften
Trauerfarben verleihen dem inneren Prozess der Loslosung von der verstorbe-
nen Person eine feste dussere Form. Indem diese gesellschaftlich vorgegeben
ist, kann sie das Individuum je nachdem eher entlasten oder belasten.

H 85



TEMPS / ZEIT TRAVERSE 1997/3

«SYSTEMZEIT»

Die weibliche Kopfbedeckung, wie sie oben beschrieben worden ist, steht fiir
Phasen mit einem klaren Anfang und einem klaren Ende; sie steht aber auch fiir
stets wiederkehrende Phasen und Ereignisse. Dies illustriert einmal mehr, dass
die lineare und die zyklische Zeitvorstellung nicht bestimmten Epochen oder
Gesellschaften zugeordnet werden kénnen, sondern dass beide Konzepte im
selben kulturellen Kontext nebeneinander und miteinander bestehen. Auch die
biuerliche, katholische Gesellschaft des Wallis kannte eine Zeitordnung, die
gleichzeitig linear und zyklisch war: Der Wechsel zwischen weissem und farbi-
gem Kopftuch oder zwischen Kopftuch und Hut entsprach einer zyklischen Zeit
mit sich stets wiederholenden Abfolgen von Werktag und Sonntag, von Som-
mer und Winter, von gewohnlichen Sonntagen und hohen Feiertagen. Und die
Kleidungsunterschiede zwischen Ledigen und Verheirateten, zwischen Trau-
ernden und Nichttrauernden standen fiir ein lineares Zeitverstindnis, eine Vor-
stellung vom Leben als stets voranschreitende Abfolge von Phasen von einem
Status zum nichsten, mit dem Ubergang ins ewige Leben als letztem Ziel.
Eine allgemeinere Betrachtung dieser Gesellschaft wiirde iiberdies ein noch
wesentlich komplexeres Zeitsystem freilegen, mit einer agrarischen Zeit, be-
stimmt durch die an die Jahreszeiten gebundenen landwirtschaftlichen Arbei-
ten und Aufenthalte; mit einer heiligen Zeit, gegliedert nach den Festen und
Rhythmen des liturgischen Jahres (mit den Konstanten Geburt, Leiden, Tod
und Auferstehung); mit einer sozialen Zeit, geordnet nach generationenspezi-
fischen Rollen und gesellschaftlich definierten Phasen von Ausnahmezeiten
wie der Trauer; mit Momenten einer Zeitlosigkeit, wie sie fiir das feierliche
Gefiihl des «Aus-der-Welt-Seins» typisch ist (zum Beispiel wiihrend eines Hoch-
amtes mit Weihrauch, Chorgesang, Kerzenlicht und liturgischen Handlungen);
mit einer diesseitigen, endlichen Zeit und einer jenseitigen, ewigen Zeit; mit
einem mythischen Geschichtsbild einer vagen friiheren Zeit, wie es in der
Sagenwelt erkennbar wird, und einem klaren chronologischen Geschichtsbild
mit der Geburt Christi als unverriickbarem Fixpunkt.
Mit andern Worten: Zeit ist kulturell bestimmt, sie ist stets in Funktion zu einem
bestimmten gesellschaftlichen System zu sehen. Der Ethnologe Jiirg Helbling
spricht in diesem Zusammenhang von Systemzeiten. Das heisst, Zeit ist ein
Effekt von gesellschaftlichen Systemen: «Systemzeit ist eine solche, innerhalb
der das System sich reproduziert. Diese Zeit skandiert die Systemgeschichte in
sich wiederholende Serien von Zustandsabfolgen, etwa die Konjunkturzyklen
unterschiedlicher Lange im kapitalistischen Gesellschaftstyp. Insofern diese
Systemzeit das Funktionieren der Elemente einer Struktur in der Zeit zeigt, ist
86 W sie die Gesamtlogik des Systems, dessen Gesetzmissigkeit.»'¢ Das Verstehen




ANTONIETTI: SACHKULTUR UND ZEIT

kleiner Zeitsysteme, wie sie sich in der beschriebenen Kleidungsgestaltung
materialisieren, ist so gesehen zwar noch keine hinreichende, aber doch eine
notwendige Voraussetzung zum Verstindnis der grossen historischen Zeit.

Anmerkungen

1 Vgl. Andreas Kuntz, «Erinnerungsgegenstinde. Ein Diskussionsbeitrag zur volkskund-
lichen Erforschung rezenter Sachkultur», Ethnologia Europaea XX/1 (1990), 61-80.

2 Vgl. z. B. Christine Burckhardt-Seebass, «Trachten als Embleme. Materialien zum Um-
gang mit Zeichen», Zeitschrift fiir Volkskunde 77 (1981), 209-226.

3 Zahlreiche Beispiele zum Verhiltnis von Tracht und Lebenslauf sowie Tracht und Jahres-
lauf finden sich u. a. in: Julie Heierli, Die Volkstrachten von Bern, Freiburg und Wallis,
Erlenbach-Ziirich 1928. Atlas der schweizerischen Volkskunde, 1/4, Karte 54, Kommentar,
Basel 1956, 298-312,

4 German Studer-Freuler, Visperterminen, Visp 1980, 116.

5 Marcus Seeberger, Hutmacherinnen im Létschental (Wallis), Schweizerische Gesellschaft
fiir Volkskunde, Reihe Altes Handwerk, Heft 56, Basel 1987, 8 f.

6 Edmund Leach, Kultur und Kommunikation, Frankfurt a. M. 1978, 63.

7 Maria Beretta-Piccoli, Die Benennung der weiblichen Kopftracht des Landvolks der deut-
schen Schweiz, Basel und Bern 1936, 104. Basile Luyet, «Choses de Saviése: Le costume»,
Schweizerisches Archiv fiir Volkskunde 28 (1928), 237-251. Pierre Follonier, «Le costume
d’Evoléne», Cahiers valaisans de folklore 9 (1929). Mehrfach abgebildet findet sich das
weisse Kleid auch auf Fotografien aus dem Létschental von Albert Nyfeler; Centre valai-
san de I’image et du son, Martigny.

8 A. M. Weiss, «Volkskundliche Splitter aus dem Kanton Wallis», Schweizer Volkskunde 12
(1922), 35-40. Pierre Follonier, «Le costume d’Evoléne», Cahiers valaisans de folklore
1929/9, 21-22. Louise Witzig, «Evolena. Ein Trachtental», Heimatleben. Zeitschrift der
Schweizerischen Trachtenvereinigung 14 (1941), Nr. 1, 2-25. Yvonne Preiswerk, Le Repas
de la Mort, Sierre 1983, 53 f., 65 f.

9 Wolfgang Briickner, «Farbe als Zeichen. Kulturtraditionen im Alltag», Zeitschrift fiir
Volkskunde 78 (1982), 14-27, 22.

10 Zum Beispiel Saas siehe auch: Werner Imseng, Saaser-Chronik 1200-1988, Saas-Fee
1988. Ders., «Trachtenvielfalt bei kirchlichen Anldssen», 100 Jahre Pfarrei Saas-Fee
1893-1993, Saas-Fee 1993, 49-54. Analoge Belege aus andern Regionen des Wallis und
der iibrigen Schweiz finden sich im Atlas der schweizerischen Volkskunde, wie Anm. 3.

11 Ingeborg Weber-Kellermann, Landleben im 19. Jahrhundert, Miinchen 1987, 243. Gleich-
lautende Belege von Abstufungen im Trauerkleid im lindlichen Schweden des 18., 19. und
20. Jahrhunderts finden sich bei Yves Delaporte, «Le deuil dans les costumes populaires
suédois», Les hommes et la mort. Rituels funéraires a travers le monde, Objets et Mondes,
Paris 1979, 27-33. Fiir weitere Beispiele siehe: Hannes Stubbe, Formen der Trauer. Eine
kulturanthropologische Untersuchung, Berlin 1985.

12 Elisabeth Biasio, Verena Miinzer, Uberginge im menschlichen Leben. Geburt, Initiation,
Hochzeit und Tod in aussereuropdischen Gesellschaften, Ziirich 1980, 159.

13 Arnold van Gennep, Les rites de passage. Etude systématique des rites, Paris 1981.

14 Wie Anm. 13, 211.

15 Christine Burckhardt-Seebass, «Zeichen im Lebenslauf», Umgang mit Sachen. Zur Kultur-
geschichte des Dinggebrauchs, Regensburg 1983, 267-281, 267.

16 lJiirg Helbling, «Evolutionismus, Strukturfunktionalismus und die Analyse von Geschichte
in der Ethnologie», Diachronica. Zum Verhiltnis von Ethnologie, Geschichte und Ge-
schichtswissenschaft, Ethnologica Helvetica 8 (1984), 83-102, 96. W37



8s m

TEMPS / ZEIT TRAVERSE 1997/3

RESUME

CULTURE MATERIELLE ET TEMPS: LA MATERIALISATION DU
TEMPS A TRAVERS LES VETEMENTS FEMININS

Comment une société attribue-t-elle une forme d’expression concréte au fac-
teur temps? La présente contribution interroge la valeur historique de la culture
matérielle en prenant pour exemple les vétements féminins en Valais aux XIXe
et XXe siecles et, en particulier, le comportement vestimentaire pendant le
deuil.

L’organisation du temps, considérée comme un besoin fondamental de ’homme,
s’exprime dans de multiples objectivations. Des études sur les vétements fémi-
nins paysans montrent avec clarté que les sociétés préindustrielles connais-
saient une organisation du temps a la fois cyclique et linéaire: le changement
d’un foulard blanc par un foulard de couleurs, ou d’un foulard par un chapeau,
correspond a un temps cyclique qui se développe selon une suite répétée de
jours de labeur et de jours de repos, d’étés et d’hivers, de dimanches et de jours
fériés. Les différences au point de vue vestimentaire entre les célibataires et les
femmes mariées, les femmes en deuil et celles qui ne le sont pas, témoignent
d’une conception du temps linéaire, d’une vision de la vie considérée comme
une succession permanente de phases, de passage d’un statut a 1’autre.

En ce qui concerne les vétements de deuil, il existe un lien étroit entre systéme
de parenté et temps. A la gradation des couleurs des vétements correspond un
état de deuil, un degré de parenté et une phase de deuil. Le temps est ainsi
déterminé culturellement, il doit toujours étre percu en fonction d’un systéme
social déterminé. La connaissance de «micro-sytémes» de temps, tels qu’ils se
manifestent dans la conception du temps de deuil, est une condition nécessaire
a la compréhension du temps historique.

(Traduction: Chantal Lafontant)




	Sachkultur und Zeit : die Materielisierung von Dauer im weiblichen Kleid

