
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 4 (1997)

Heft: 3

Artikel: Sachkultur und Zeit : die Materielisierung von Dauer im weiblichen Kleid

Autor: Antonietti, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-13969

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-13969
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SACHKULTUR UND ZEIT

DIE MATERIALISIERUNG VON DAUER IM WEIBLICHEN KLEID

THOMAS ANTONIETTI

Der historische Quellenwert der Sachkultur ist heute grundsätzlich unbestritten.

Doch wie werden Dinge des alltäglichen Lebens zu Sachzeugen immaterieller
Phänomene wie Denkarten oder Ordnungsprinzipien? Oder umgekehrt gefragt
und auf unser Thema bezogen: Wie verleiht eine Gesellschaft dem Faktor Zeit
konkreten Ausdruck?

ZEIT ORDNEN

Als zentrales gesellschaftliches Ordnungsprinzip manifestiert sich die Zeit über

die verschiedensten kulturellen Äusserungen, sei es in Form von Handlungen
oder in Form von Gegenständen. Zu diesen Gegenständen gehören selbstverständlich

in erster Linie Zeitmessgeräte und Kalender sowie die zahlreichen

Objekte der individuellen, der familiären und der kollektiven Erinnerung.1

Daneben kennt aber jede Gesellschaft noch eine Reihe von Dingen, an denen

sich Zeit indirekt festmachen lässt. Zu denken ist hier in erster Linie an

Gegenstände, die eine bestimmte Phase oder Dauer anzeigen, sowie an solche,

welche den Rhythmus des Jahreslaufs, Übergänge des menschlichen Lebens

und andere zeitliche Abläufe markieren.

All diese Objekte haben die Funktion, die vergangene oder die gegenwärtige
Zeit zu ordnen. Im folgenden soll anhand einer regionalen weiblichen Kleidung
die Frage erörtert werden, wie sich Zeit und Dauer als immaterielle Sachverhalte

im Alltagsobjekt materialisieren können. Als Beispiel wurde die Kleidung

gewählt, weil diese sich als Zeichenträgerin besonders gut eignet.2 Indem das

diskutierte Material jenem Bereich entstammt, der gemeinhin mit dem Begriff
Tracht umschrieben wird, sei festgehalten, dass hier Handlungen und

Entwicklungen beschrieben werden, die lediglich für das 19. und das 20. Jahrhundert

Geltung beanspruchen. Die konkreten Angaben beziehen sich im übrigen

ausschliesslich auf das 20. Jahrhundert und auf das Wallis.

173



TEMPS/ZEIT TRAVERSE 1997/3

:

r*T
z

153

**rJz
¦

a -
ZZ

&1Sä

,z'Ä
::: ,,: Z * Z' ^:H;t

rf±*l
*-.»«;ülE

Sri.« ¦zzz

fe3?*

N

Abb. 1: Schwarzes Frauenkopftuch mit Fransen und farbiger Stickerei, getragen an den
sechs Sonntagen nach dem Tod eines Onkels oder einer Tante. Saastal, 1920er Jahre.
(Kantonales Museum für Geschichte und Ethnographie, Sitten.)

DAS MARKIEREN VON ZEITZYKLEN

Der Zeichencharakter von Kleidern spielt in unterschiedlicher Ausprägung
sozusagen in allen Gesellschaften eine Rolle. Wohl am häufigsten bezieht er
sich auf Geschlecht und Lebenslauf. Die frühere weibliche Trachtgestaltung in
vielen Regionen Europas markierte dabei insbesondere die Lebensabschnitte
jugendlich, heiratsfähig, verheiratet und verwitwet. Zu Zeichen solcher
Lebensphasen konnten ganze Kleidungsstücke werden, aber auch Unterschiede in

74 ¦ Materialien, Formen und Farben.



ANTONIETTI: SACHKULTUR UND ZEIT

Wi

m&
ä.-'¦m.

i'.:'""'ilti

_»

;;,:;:

*"*^
.'¦¦:.

'—*
•»

^:¦:¦¦:¦"•;

i */S

£^

Abb. 2: Braunes Frauenkopftuch mit Fransen und farbiger Stickerei, getragen als

Übergangskopftuch zwischen Trauerzeit und normaler Zeit beim Tod von nahen
Verwandten. Getragen wurde das braune Kopftuch auch bei Beerdigungen von
Nichtverwandten sowie in der Fastenzeit. Saastal, 1920er Jahre. (Foto: Kantonales Museum

für Geschichte und Ethnographie, Sitten; J.-Y. Glassey.)

Zur Illustration dieser Beziehung zwischen Kleid und bestimmten
Lebensabschnitten sei stark vereinfacht das Kleidungsverhalten referiert, wie es von
der 1925 geborenen Frau B. in Visperterminen im Oberwallis erlebt wurde: Bis

zum Ende der Schulzeit trug sie an Sonn- und Feiertagen einen blauen Rock.

Mit 16 Jahren erhielt sie die ortsübliche schwarze Frauentracht, wie sie damals

fast nur mehr am Sonntag getragen wurde. Den an Festtagen getragenen Strohhut

schmückte dabei ein rotes Hutband, ein Erbstück von Mutter und

Grossmutter. Bei der Hochzeit gab es ein neues Kleid und ein neues, weisses

Hutband. Dieses Hochzeitskleid entsprach dem trachtenmässigen Festtagskleid des 175



TEMPS /ZEIT traverse 1997/3

Ortes und diente Frau B. in der Folge auch als solches. Daneben besass sie ein
Trachtenkleid für die gewöhnlichen Sonntage. Nach dem Tod ihres Mannes
trug sie während 19 Monaten die dunklen Trauerfarben. Noch heute trägt sie an
hohen Feiertagen das Chleidji (einteilige Festtagstracht mit Seidenschürze und
Kreshut), an gewöhnlichen Sonntagen im Sommer Schurz, Tschopu und Fran-
sulumpo (Sonntagstracht mit Halbrock, Jacke, heller Schürze und hellem
Fransenkopftuch) sowie an gewöhnlichen Sonntagen im Winter die Sonntagstracht
mit dunkler Schürze und farbigem Kopftuch ohne Fransen.

Angesprochen ist damit neben dem Lebenslauf eine weitere Zeitdimension,
nämlich der Jahreslauf.3 Die enge Verschränkung von religiöser und profaner
Welt hat dazu geführt, dass im 19. Jahrhundert an zahlreichen Orten des Wallis
die Farben der Frauenhutbänder mit den liturgischen Farben der Kirche in
Übereinstimmung gebracht wurden. Zur Illustration dessen sei noch einmal ein
Beispiel aus Visperterminen zitiert. Es dürfte sich auf die Zeit der Jahrhundertwende

beziehen und spricht die verschiedenen Farbbänder an, die mit
Stecknadeln auf den jeweils gleichen Strohhut geheftet wurden:4 «Weiss und mit
Gold bestickt zeigt ein hohes, freudvolles Fest an, wie Weihnacht, Neujahr,
Ostern, Fronleichnam, Kirchweih, alle Marienfeste, Hochzeit, Taufe und Pri-
miz. Bei Kinderbeerdigungen dürfen auch diese Bänder von der Mutter, der
<Gotta> (Patin) und den nächsten Verwandten des Kindes getragen werden.
Meist nimmt man aber dafür einfachere weisse Bänder. Schwarz, als Zeichen
der Trauer und meist ohne Stickerei, trägt man an Allerseelen, beim Stundengebet

zwischen Gründonnerstag und Karsamstag, bei Beerdigungen und bei
Totenämtern. Schwarze, mit Gold bestickte Bänder dürfen auch an freudvollen
Festen getragen werden, aber man sieht sie seltener in Visperterminen als in
andern Gemeinden. Advent und Fastenzeit bringen das violette und meist
unbestickte Band. Rot wird an Pfingsten getragen, an Sankt Peter und Paul oder
am Fest eines Märtyrers, z. B. am Stefanstag (zweiter Weihnachtstag). Blaue
Bänder, mit oder ohne Bestickung (meist nur Seidenbestickung), sind für die
meisten Sonntage bestimmt.»
Und wie auch der Wochen- und Tagesablauf seinen Ausdruck im Kleid fand,
mag schliesslich noch das folgende Beispiel aus dem Lötschental veranschaulichen:5

«Solange sonn- und werktags die Tracht getragen wurde, besassen die
meisten Frauen vier Hüte: einen <Groosstaghuäd> (Grosstaghut) für die gröss-
ten Feiertage, einen <Sunntagshuäd> (Sonntagshut) für den Vormittagsgottesdienst

an den gewöhnlichen Sonntagen, den <ubrzogni Huäd> (überzogenen
Hut) für den sonntäglichen Nachmittags- und Abendgottesdienst und für den

Kommunionempfang nach der Werktagsmesse und schliesslich noch einen
<Alltaghuäd> (Alltagshut), d. h. einen älteren überzogenen Hut, für die Werk-

76 ¦ tagsarbeit in Haus und Feld.»



ANTONIETTI: SACHKULTUR UND ZEIT

In der zweiten Hälfte des 19. und der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts scheint

diese Sichtbarmachung von Zeit in der weiblichen Kopfbedeckung an
zahlreichen Orten des Wallis üblich gewesen zu sein. So trugen an bestimmten

Orten die Frauen zum Beispiel an Sonn- und Feiertagen einen trachtenmäs-

sigen Hut, an Werktagen jedoch ein Kopftuch, das seinerseits Unterschiede

aufwies, je nachdem, ob es beim Kirchgang oder zur Arbeit getragen wurde.

An gewöhnlichen Sonntagen - nicht aber an hohen Feiertagen - wurde zudem

am Nachmittag oft nicht der Hut, sondern ein besseres, das heisst zum Beispiel
mit Fransen oder Stickereien versehenes Kopftuch getragen. Und natürlich
wechselte je nach Zeit und Anlass nicht nur die Kopfbedeckung, sondern auch

das Kleid als ganzes.
Verschiedene Kleider, Farben, Formen und Stoffe sowie wechselnde Kombinationen

von Kleidungsteilen zeigten also Unterschiede an zwischen Alltag und

Fest, zwischen hohem Feiertag und gewöhnlichem Sonntag, zwischen

Sonntagvormittag und Sonntagnachmittag, zwischen werktäglicher Arbeit und

werktäglichem Kirchgang, aber auch zwischen Kindern und Jugendlichen, zwischen

Ledigen und Verheirateten usw.

TRAUERZEIT

Eine besondere Bedeutung bei der textilen Markierung bestimmter Zeiten und

Phasen kommt der Farbensymbolik zu. Der britische Sozialanthropologe
Edmund Leach6 schreibt, dass «Zeichen und Symbole [...] nur dadurch Bedeutung

[gewinnen], dass sie von anderen, zu ihnen im Kontrast stehenden Zeichen oder

Symbolen unterschieden werden». Sichtbar wird dieser Kontrast unter anderem

im Gegensatz zwischen den dunklen Trauerfarben und den hellen Freudenfarben,

die im dörflichen Alltag auch gleichzeitig auftreten konnten (zum
Beispiel beim Kirchgang). Wie stark solche Zuordnungen kulturgebunden sind,

zeigt jedoch das Beispiel der hellen Trauerfarben: Im 19. Jahrhundert, vereinzelt

auch noch im frühen 20. Jahrhundert, trugen im Wallis Bruderschaften,
aber auch Frauen bei Beerdigungen ein weisses, hemdartiges Überkleid. Mehrfach

belegt findet sich auch braun als Trauerfarbe.7

Um unser Beispiel zu präzisieren, werden wir dieses im folgenden ausschliesslich

im Hinblick auf das «Trauertragen» analysieren. Neben der Farbe konnte sich

das Trauerkleid auch in Material und Form vom gewöhnlichen Kleid
unterscheiden. Zudem kannte man an zahlreichen Orten besondere Kleidungsstücke,
die als Trauerzeichen dienten. Bekannt ist etwa ein weisser Brustlatz - im Val

d'Anniviers oder in Evolene barbette beziehungsweise barbetta geheissen, in

Binn Spreite - der nach dem Tod naher Verwandter getragen und im Verlaufe ¦ 77



TEMPS/ZEIT TRAVERSE 1997/3

Schema 1: Frauenkopftuch, Saastal, ortsübliche Trauerfarben und Trauerzeiten
(circa 1920-1968)

Todesfall Trauerfarben und -Zeiten

schwarz schwarz braun
mit blauer mit bunter
Dekoration Dekoration

Eltern 2 Jahre anschliessend anschliessend
Gatte
Kind

3 Wochen 1 Sonntag

Geschwister 1,5 Jahre anschliessend anschliessend
Schwiegereltern 3 Wochen 1 Sonntag
Schwiegersohn
Schwiegertochter

Grosseltern 1 Jahr (bis 1950) anschliessend anschliessend
Enkelkind 6 Monate (ab 1950) 3 Wochen 1 Sonntag

Schwägerin/ 9 Monate anschliessend anschliessend
Schwager 3 Wochen 1 Sonntag

Pate/Patin
Patenkind 8 Wochen anschliessend

1 Sonntag

Onkel/Tante - 6 Wochen anschliessend
1 Sonntag

Vetter/Base - - 3 Sonntage

Nicht näher
Verwandte

- - Beerdigung

Angaben: Werner und Ida Imseng-Zurbriggen, Saas-Fee.

78 1

der Trauerzeit allmählich aufgerollt wurde. Die Länge des Leinenbandes zeigte
so die jeweilige Trauerphase an.8 Was bei diesen Beispielen auffällt, ist die
stete Verwendung der Farben schwarz (vereinzelt auch braun) und weiss als

Trauerfarben. Dazu schreibt der Volkskundler Wolfgang Brückner:9 «Zeichen
der Trauer war es immer schon, Farben abzulegen und nur langsam und
stufenweise wieder aufzunehmen in der Kleidung. Darum konnten und können
beide Nichtfarben Schwarz wie Weiss Trauerzeichen sein.»



ANTONIETTI: SACHKULTUR UND ZEIT

Schema 2: Frauenkopftuch, Visperterminen, ortsübliche Trauerfarben und
Trauerzeiten (circa 1900-1970)

Todesfall Trauerfarben und -Zeiten

schwarz braun

Eltern
Gatte

2 Jahre 2 letzte Sonntage

Geschwister
Kind
Schwiegereltern
Schwiegersohn
Schwiegertochter

Pate/Patin
Patenkind
Grosseltern
Enkelkind

1 Jahr

0,5 Jahr

2 letzte Sonntage

Onkel/Tante
Neffe/Nichte
Vetter/Base

6 Wochen

Nicht näher Verwandte Beerdigung

Angaben: Marie Stoffel-Zimmermann, Visperterminen.

Wie sich dieser Prozess des Ablegens und des stufenweisen Wiederaufnehmens

der Farben konkret vollziehen kann, wird in Schema 1 und 2 dargestellt. Bei den

beiden Beispielen geht es um das Saastal und die Gemeinde Visperterminen.10

Bei Schema 1 wie bei Schema 2 fällt die präzise Angabe von Jahreszahlen für
die Aufgabe des Systems der Trauerfarben auf. Dies macht deutlich, wie stark

es sich hier um eine kollektive Praxis handelte, die auf sozialer Kontrolle
beruhte. So geht die Abschaffung des «Trauertragens» in Visperterminen auf

einen Beschluss des dortigen Müttervereins zurück, der es den Frauen

freistellte, Trauer zu tragen oder nicht. Die Intervention des Müttervereins
bewirkte, dass sich das Kleidungsverhalten bezüglich Trauer praktisch von einem

Jahr auf das andere radikal veränderte. Grundsätzlich ist die Aufgabe des

öffentlichen Manifestierens von Trauer wohl vor dem Hintergrund jener
allgemeinen Entwicklung zu sehen, die einen Wandel von kollektiven zu
individuellen Ausdrucksformen, aber auch eine Verlagerung des Trauerrituals in

den privaten Bereich mit sich brachte. 179



TEMPS/ZEIT TRAVERSE 1997/3

_^,

-.—••.

*

***;z

*.
>\

wmm
^-«.-.*«_,*, i»4»-^'t w-. -x.

<t :Ä*
Zz'v.z: *«r *r

Abb. 3: Bedrucktes Frauenkopftuch aus Baumwolle in den Farbtönen rotgelb, getragen
am Werktag zur Arbeit. Visperterminen, nach 1920. (Foto: Vereinigung der Walliser
Ortsmuseen; R. Hofer.)

801

Das in den beiden Schemata festgehaltene System der Trauerfarben integrierte
sich in das allgemeine Kleidungsverhalten, wie es bereits skizziert wurde.
Konkret und auf das Beispiel Visperterminen bezogen heisst das: Beim
sonntäglichen Hochamt sowie an festlichen Anlässen, an Vespern und an Beerdigungen

wurde ein schwarzes Kopftuch mit Fransen getragen. (Im frühen 20.
Jahrhundert trugen die nächsten weiblichen Verwandten bei der Beerdigung den
Hut mit schwarzem Trauerband, die übrigen Beerdigungsteilnehmerinnen das
schwarze Kopftuch.) Das schwarze Kopftuch ohne Fransen wurde bei
kirchlichen Anlässen an Werktagen getragen. Das rotgelb bedruckte Baumwollkopftuch,

wie es zur Arbeit getragen wurde, wies während der Trauerzeit ein
schwarzes Zentrum auf (vgl. Abb. 3 und 4).
Braun galt als Farbe des Übergangs. Vor Ablauf der Trauerzeit trugen die
Frauen während einer bestimmten Zeit am Sonntag ein braunes Kopftuch,



ANTONIETTI: SACHKULTUR UND ZEIT

it ,...;. -. -¦. -*'v* * ^ * «_*_* ;
'

'¦;-, :¦ ¦ .¦ .:¦

15ÜBMH8ÜI

BI W
,-z-

z.
TOB

*.'• ?*-,!*
zzB

«»*. j
;,z

|rzz.^z:

':• ¦ ..."... ,„¦„!: *

i«BBV*H ^ ¦

*¦* f*i kzB*

sz~y

Abb. 4: Bedrucktes Frauenkopftuch aus Baumwolle in den Farbtönen rotgelb, mit

schwarzem Zentrum als Zeichen der Trauer. Visperterminen, 1920. (Foto: Vereinigung
der Walliser Ortsmuseen; R. Hofer.)

welches entweder ganz braun oder dann mit farbigen Blumenmustern bestickt

war. Umgekehrt konnte Braun auch den Übergang vom Leben zum Tod

markieren. So blieben die alten Frauen nach der Trauerzeit oft beim braunen

Kopftuch, kehrten also nicht mehr zum weissen zurück. Dunkle Trauerfarben

kannte natürlich nicht nur die Kopfbedeckung, sondern das ganze weibliche

Kleid. (Dies im Gegensatz zum männlichen Trauerkleid, das lediglich aus einer

schwarzen Krawatte bestand, an manchen Orten zusätzlich aus einem schwarzen

Trauerknopf oder einem schwarzen Band am Revers.)

Das Tragen der Trauerkopftücher war also abhängig von der verwandtschaftlichen

Beziehung zur verstorbenen Person. Als Unterscheidungskriterien dienten

dabei einerseits der Faktor Zeit, anderseits Merkmale wie Farbe, Dekoration,

Material oder Form. Angezeigt werden mit diesen sichtbaren und

unsichtbaren Unterscheidungskategorien der Trauerzustand, der Verwandtschafts- 181



TEMPS/ZEIT TRAVERSE 1997/3

SÜ

...»

1*•*>" V
* \ \':1 Is
Vv„

I BMz
z v
z-zi*

ili; z ¦ z

••*.-. z,

¦

z

•Mt

»»S

,,a
:

kz Z..z

" I
1' tt

Abb. 5: Weisses Fransenkopftuch, getragen von Ludwina Studer, Visperterminen,
1940. (Foto: Emil Waldvogel, Bern.)

82



ANTONIETTI: SACHKULTUR UND ZEIT

13;-ü

:¦:¦:.
¦¦:. ¦

¦

;.::z

J

Abb. 6: Schwarzes Fransenkopftuch, getragen von Fridolina Zimmermann, Visperterminen,

um 1940. (Foto: Emil Waldvogel, Bern.)

183



TEMPS/ZEIT traverse 1997/3

grad und die Trauerphase. Das Trauerkopftuch macht so Aussagen über die

Beziehung zwischen Personen, über den Zustand bestimmter Personen und über
die Zeit. Die Faktoren Verwandtschaftsgrad und Zeitdauer bilden sich dabei auf
der Farbskala dunkel-hell ab, und zwar als näher verwandt - entfernter
verwandt sowie Tod zeitlich nahe - Tod zeitlich entfernt.
Das Abbilden verwandtschaftlicher Beziehungen im Kleidungsverhalten lässt

vermuten, dass das Verwandtschaftssystem noch relativ stark als gesellschaftliches

Organisationsprinzip funktioniert. Entsprechend würde dann die Aufgabe
dieser Form von Trauerbezeugung ein Hinweis darauf sein, dass die Verwandtschaft

als dörfliches Ordnungsprinzip an Bedeutung eingebüsst hat. Inwieweit
das hier beschriebene System der Trauerkleidung Rückschlüsse auf
Verwandtschaftsstrukturen zulässt, muss hier offen bleiben. Angemerkt sei zudem,
dass über die Kleiderfarben primär der (Trauer-)Zustand einer Person mitgeteilt
wurde, der hier interessierende Faktor Zeit jedoch von den Leuten kaum bewusst

wahrgenommen wurde.
Das System der Abstufungen im Trauerkleid fand sich auch in andern Regionen

Europas. So liest man etwa bei Ingeborg Weber-Kellermann: «Im
katholischen Mardorf bei Marburg (Hessen) galten für die Trauer drei verschiedene

Verwandtschaftsgrade: Bruder, Schwester, Sohn, Tochter als Verwandte ersten

Grades; Grosseltern, Enkelkinder, Onkel, Tante, Neffe, Nichte als Verwandte
zweiten Grades; alle andern Verwandte dritten Grades. Die Trauertracht war
entsprechend diesen Verwandtschaftsgraden gestaffelt: Für Verwandte ersten
Grades wurde drei volle Jahre getrauert und erst im vierten Jahr mit der Austrauer
begonnen. Beim Tod eines Verwandten zweiten Grades sowie des Taufpaten war
nur ein Trauerjahr vorgeschrieben. Derartige Zwänge des dörflichen
Trauerbrauches bezeugen nicht nur eine ausserordentlich intensive Trauerarbeit,
sondern auch eine persönliche Einengung, unter der der einzelne oft sehr zu leiden
hatte.»11 Und selbst wenn wir den geografischen Bogen noch weiter spannen,
stossen wir auf überraschende Analogien: «Im alten China gab es punkto
Trauerkleidung strenge Vorschriften, die sich nach dem Verwandtschaftsverhältnis zum
betreffenden Verstorbenen richteten. So war es möglich, an den Kleidern den

Grad der Verwandtschaft und dementsprechend oft auch den Grad der Trauer
abzulesen», schreiben die Ethnologinnen Elisabeth Biasio und Verena Münzer.12

ÜBERGANGSZEIT

In seiner Arbeit über die rites de passage hat Arnold van Gennep13 eine Theorie

entwickelt, nach der jedes Übergangsritual grundsätzlich aus drei Phasen be-

84 ¦ steht, nämlich aus der Trennung, der Übergangszeit und der Wiedereinfügung.



ANTONIETTI: SACHKULTUR UND ZEIT

Jeder dieser drei Phasen entspricht nach van Gennep eine bestimmte Art von

Riten: In der Phase der Trennung finden die einleitenden Riten statt, die das

Individuum aus dem früheren Lebensabschnitt herauslösen. Darauf folgen die

Riten, welche in der kritischen Übergangszeit stattfinden, während der sich das

Individuum in einer prekären Randposition befindet. Abgeschlossen wird der

ganze Übergangsprozess mit den Riten der Einfügung in einen neuen

Lebensabschnitt beziehungsweise der Wiedereingliederung in die Gesellschaft.

Die Angehörigen einer verstorbenen Person befinden sich unmittelbar nach deren

Tod in einem Zustand der sozialen Absonderung, welcher der speziellen rituellen

Begleitung bedarf. Diesen Zustand beschreibt van Gennep folgendermassen:14

«Pendant le deuil, les vivants et le mort constituent une societe speciale, situee

entre le monde des vivants d'une part et le monde des morts de l'autre, et dont les

vivants sortent plus ou moins vite selon qu'ils etaient plus etroitement appa-

rentes au mort. Aussi voit-on les stipulations du deuil dependre du degre de

parente et systematisees suivant le mode special ä chaque peuple de compter cette

parente.» Arnold van Gennep formuliert hier das Prinzip, das auch den

Trauerkopftüchern von Saas und Visperterminen zugrunde liegt: Verwandtschaftsgrad

und Verwandtschaftssystem bestimmen Art und Dauer der Trauerriten.

Beim Trauerkopftuch handelt es sich um ein Ritual, welches der kritischen

Übergangszeit, in dem sich das Individuum nach dem Tod eines oder einer

Angehörigen befindet, Form und Gestalt verleihen soll. Überdies stellt das

braune Kopftuch Bestandteil eines Rituals dar, welches die betreffende Frau -
gegebenenfalls mit ihrem neuen Status als Witwe - wieder in die Gesellschaft

integrieren soll. Die Wiedereingliederung in die Gesellschaft vollzieht sich

schrittweise und manifestiert sich in den heller werdenden Trauerfarben. Die

Sichtbarmachung der Trauerzeit dient nicht zuletzt auch der Regelung des

Umgangs mit Personen, die sich in einem sozialen Ausnahmezustand befinden

und besonderen Verhaltensnormen unterliegen (zum Beispiel keine Teilnahme

an öffentlichen Tanzanlässen). Durch die Trauerfarbe wird den Umstehenden

mitgeteilt, dass der Trauerprozess noch nicht abgeschlossen ist und dass die

trauernde Person der besonderen Fürsorge bedarf.

Nach der Volkskundlerin Christine Burckhardt-Seebass «bedürfen einschneidende

Ereignisse in besonderem Mass der Explikation, der Bewältigung,
Verarbeitung und Sinndeutung, und das heisst auch, da diese nicht in jedem Fall neu

geleistet werden können, der Riten und Zeichen, die den Weg sinnbildlich

vorzeichnen, ordnen, begleiten und deuten».15 Beim Trauerprozess geht es um

die Verarbeitung eines Verlustes. Rituale wie das Tragen von abgestuften

Trauerfarben verleihen dem inneren Prozess der Loslösung von der verstorbenen

Person eine feste äussere Form. Indem diese gesellschaftlich vorgegeben

ist, kann sie das Individuum je nachdem eher entlasten oder belasten. ¦ 85



TEMPS /ZEIT TRAVERSE 1997/3

«SYSTEMZEIT»

Die weibliche Kopfbedeckung, wie sie oben beschrieben worden ist, steht für
Phasen mit einem klaren Anfang und einem klaren Ende; sie steht aber auch für
stets wiederkehrende Phasen und Ereignisse. Dies illustriert einmal mehr, dass
die lineare und die zyklische Zeitvorstellung nicht bestimmten Epochen oder
Gesellschaften zugeordnet werden können, sondern dass beide Konzepte im
selben kulturellen Kontext nebeneinander und miteinander bestehen. Auch die
bäuerliche, katholische Gesellschaft des Wallis kannte eine Zeitordnung, die
gleichzeitig linear und zyklisch war: Der Wechsel zwischen weissem und farbigem

Kopftuch oder zwischen Kopftuch und Hut entsprach einer zyklischen Zeit
mit sich stets wiederholenden Abfolgen von Werktag und Sonntag, von Sommer

und Winter, von gewöhnlichen Sonntagen und hohen Feiertagen. Und die
Kleidungsunterschiede zwischen Ledigen und Verheirateten, zwischen
Trauernden und Nichttrauernden standen für ein lineares Zeitverständnis, eine
Vorstellung vom Leben als stets voranschreitende Abfolge von Phasen von einem
Status zum nächsten, mit dem Übergang ins ewige Leben als letztem Ziel.
Eine allgemeinere Betrachtung dieser Gesellschaft würde überdies ein noch
wesentlich komplexeres Zeitsystem freilegen, mit einer agrarischen Zeit,
bestimmt durch die an die Jahreszeiten gebundenen landwirtschaftlichen Arbeiten

und Aufenthalte; mit einer heiligen Zeit, gegliedert nach den Festen und
Rhythmen des liturgischen Jahres (mit den Konstanten Geburt, Leiden, Tod
und Auferstehung); mit einer sozialen Zeit, geordnet nach generationenspezifischen

Rollen und gesellschaftlich definierten Phasen von Ausnahmezeiten
wie der Trauer; mit Momenten einer Zeitlosigkeit, wie sie für das feierliche
Gefühl des «Aus-der-Welt-Seins» typisch ist (zum Beispiel während eines Hochamtes

mit Weihrauch, Chorgesang, Kerzenlicht und liturgischen Handlungen);
mit einer diesseitigen, endlichen Zeit und einer jenseitigen, ewigen Zeit; mit
einem mythischen Geschichtsbild einer vagen früheren Zeit, wie es in der
Sagenwelt erkennbar wird, und einem klaren chronologischen Geschichtsbild
mit der Geburt Christi als unverrückbarem Fixpunkt.
Mit andern Worten: Zeit ist kulturell bestimmt, sie ist stets in Funktion zu einem
bestimmten gesellschaftlichen System zu sehen. Der Ethnologe Jürg Helbling
spricht in diesem Zusammenhang von Systemzeiten. Das heisst, Zeit ist ein
Effekt von gesellschaftlichen Systemen: «Systemzeit ist eine solche, innerhalb
der das System sich reproduziert. Diese Zeit skandiert die Systemgeschichte in
sich wiederholende Serien von Zustandsabfolgen, etwa die Konjunkturzyklen
unterschiedlicher Länge im kapitalistischen Gesellschaftstyp. Insofern diese
Systemzeit das Funktionieren der Elemente einer Struktur in der Zeit zeigt, ist

86 ¦ sie die Gesamtlogik des Systems, dessen Gesetzmässigkeit.»16 Das Verstehen



ANTONIETTI: SACHKULTUR UND ZEIT

kleiner Zeitsysteme, wie sie sich in der beschriebenen Kleidungsgestaltung
materialisieren, ist so gesehen zwar noch keine hinreichende, aber doch eine

notwendige Voraussetzung zum Verständnis der grossen historischen Zeit.

Anmerkungen

1 Vgl. Andreas Kuntz, «Erinnerungsgegenstände. Ein Diskussionsbeitrag zur volkskundlichen

Erforschung rezenter Sachkultur», Ethnologia Europaea XX/1 (1990), 61-80.
2 Vgl. z. B. Christine Burckhardt-Seebass, «Trachten als Embleme. Materialien zum

Umgang mit Zeichen», Zeitschrift für Volkskunde 11 (1981), 209-226.
3 Zahlreiche Beispiele zum Verhältnis von Tracht und Lebenslauf sowie Tracht und Jahres¬

lauf finden sich u. a. in: Julie Heierli, Die Volkstrachten von Bern, Freiburg und Wallis,
Erlenbach-Zürich 1928. Atlas der schweizerischen Volkskunde, 1/4, Karte 54, Kommentar,
Basel 1956,298-312.

4 German Studer-Freuler, Visperterminen, Visp 1980, 116.
5 Marcus Seeberger, Hutmacherinnen im Lötschental (Wallis), Schweizerische Gesellschaft

für Volkskunde, Reihe Altes Handwerk, Heft 56, Basel 1987, 8 f.
6 Edmund Leach, Kultur und Kommunikation, Frankfurt a. M. 1978, 63.
7 Maria Beretta-Piccoli, Die Benennung der weiblichen Kopftracht des Landvolks der deut¬

schen Schweiz, Basel und Bern 1936, 104. Basile Luyet, «Choses de Saviese: Le costume»,
Schweizerisches Archivßr Volkskunde 28 (1928), 237-251. Pierre Follonier, «Le costume
d'Evolene», Cahiers valaisans de folklore 9 (1929). Mehrfach abgebildet findet sich das
weisse Kleid auch auf Fotografien aus dem Lötschental von Albert Nyfeler; Centre valai-
san de l'image et du son, Martigny.

8 A. M. Weiss, «Volkskundliche Splitter aus dem Kanton Wallis», Schweizer Volkskunde 12

(1922), 35^10. Pierre Follonier, «Le costume d'Evolene», Cahiers valaisans de folklore
1929/9, 21-22. Louise Witzig, «Evolena. Ein Trachtental», Heimatleben. Zeitschrift der
Schweizerischen Trachtenvereinigung 14 (1941), Nr. 1, 2-25. Yvonne Preiswerk, Le Repas
de la Mort, Sierre 1983, 53 f., 65 f.

9 Wolfgang Brückner, «Farbe als Zeichen. Kulturtraditionen im Alltag», Zeitschriftßr
Volkskunde 78 (1982), 14-27, 22.

10 Zum Beispiel Saas siehe auch: Werner Imseng, Saaser-Chronik 1200-1988, Saas-Fee
1988. Ders., «Trachtenvielfalt bei kirchlichen Anlässen», 100 Jahre Pfarrei Saas-Fee

1893-1993, Saas-Fee 1993, 49-54. Analoge Belege aus andern Regionen des Wallis und
der übrigen Schweiz finden sich im Atlas der schweizerischen Volkskunde, wie Anm. 3.

11 Ingeborg Weber-Kellermann, Landleben im 19. Jahrhundert, München 1987, 243. Gleich¬
lautende Belege von Abstufungen im Trauerkleid im ländlichen Schweden des 18., 19. und
20. Jahrhunderts finden sich bei Yves Delaporte, «Le deuil dans les costumes populaires
suedois», Les hommes et la mort. Rituels ßneraires ä travers le monde, Objets et Mondes,
Paris 1979, 27-33. Für weitere Beispiele siehe: Hannes Stubbe, Formen der Trauer. Eine
kulturanthropologische Untersuchung, Berlin 1985.

12 Elisabeth Biasio, Verena Münzer, Übergänge im menschlichen Leben. Geburt, Initiation,
Hochzeit und Tod in aussereuropäischen Gesellschaften, Zürich 1980, 159.

13 Arnold van Gennep, Les rites de passage. Etude systematique des rites, Paris 1981.
14 Wie Anm. 13,211.
15 Christine Burckhardt-Seebass, «Zeichen im Lebenslauf», Umgang mit Sachen. Zur Kultur¬

geschichte des Dinggebrauchs, Regensburg 1983, 267-281, 267.
16 Jürg Helbling, «Evolutionismus, Strukturfunktionalismus und die Analyse von Geschichte

in der Ethnologie», Diachronica. Zum Verhältnis von Ethnologie, Geschichte und

Geschichtswissenschaft, Ethnologica Helvetica 8 (1984), 83-102, 96. ¦ 87



TEMPS/ZEIT traverse 1997/3

RESUME

CULTURE MATERIELLE ET TEMPS: LA MATERIALISATION DU
TEMPS Ä TRAVERS LES VETEMENTS FEMININS

Comment une societe attribue-t-elle une forme d'expression concrete au
facteur temps? La presente contribution interroge la valeur historique de la culture
materielle en prenant pour exemple les vetements feminins en Valais aux XIXe
et XXe siecles et, en particulier, le comportement vestimentaire pendant le

deuil.

L'organisation du temps, consideree comme un besoin fondamental de l'homme,
s'exprime dans de multiples objectivations. Des etudes sur les vetements feminins

paysans montrent avec clarte que les societes preindustrielles connais-
saient une Organisation du temps ä la fois cyclique et lineaire: le changement
d'un foulard blanc par un foulard de couleurs, ou d'un foulard par un chapeau,

correspond ä un temps cyclique qui se developpe selon une suite repetee de

jours de labeur et de jours de repos, d'etes et d'hivers, de dimanches et de jours
feries. Les differences au point de vue vestimentaire entre les celibataires et les

femmes mariees, les femmes en deuil et Celles qui ne le sont pas, temoignent
d'une conception du temps lineaire, d'une vision de la vie consideree comme
une succession permanente de phases, de passage d'un Statut ä l'autre.
En ce qui concerne les vetements de deuil, il existe un lien etroit entre Systeme
de parente et temps. A la gradation des couleurs des vetements correspond un
etat de deuil, un degre de parente et une phase de deuil. Le temps est ainsi
determine culturellement, il doit toujours etre pergu en fonction d'un Systeme
social determine. La connaissance de «micro-sytemes» de temps, tels qu'ils se

manifestent dans la conception du temps de deuil, est une condition necessaire
ä la comprehension du temps historique.

(Traduction: Chantal Lafontant)

88 1


	Sachkultur und Zeit : die Materielisierung von Dauer im weiblichen Kleid

