
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 4 (1997)

Heft: 3

Artikel: Islamische Kalenderreform in einer matrilinearen Gesellschaft
Zentralsumatras

Autor: Znoj, Heinzpeter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-13965

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-13965
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ISLAMISCHE KALENDERREFORM
IN EINER MATRILINEAREN GESELLSCHAFT
ZENTRALSUMATRAS

HEINZPETER ZNOJ

"In some districts much confusion in regard to the period ofsowing is said to
have arisen from a very extraordinary cause. Anciently, say the natives, it was

regulated by the stars, and particularly by the appearance (heliacal rising) of
the bintang baniak or pleiades; but after the introduction of the Mahometan

religion, they were induced to follow the returns of the puasa or great annual

fast, and forgot their old rules. The consequence of this was obvious; for the

lunar year of the hejrah being eleven days short of the sydereal or solar year,
the order of the seasons was soon inverted; and it is only astonishing that its

inaptness to the purposes of agriculture should not have been immediately
discovered." (William Marsden, The History ofSumatra)

«DIE ZEIT UND DAS FREMDE»

Johannes Fabian hat in seinen Arbeiten gezeigt, dass die ethnographische

Repräsentation oft mit der Technik der «temporalen Distanzierung» in einem

«allochronischen Diskurs» gearbeitet hat.' Ethnologinnen schrieben über fremde

Zeitgenossinnen als ob sie unberührt von den grossen historischen Entwicklungen
lebten und schlössen sie so von der praktisch erlebten Zeitgenossenschaft

symbolisch wieder aus.2 Dies betrifft in besonderem Masse die Zeitregimes

aussereuropäischer Gesellschaften, die allzuoft mit dem orientalistischen Topos
der zyklischen Zeit - im Gegensatz zur linearen abendländischen Zeit -
vereinfachend etikettiert worden sind.3 Historikerinnen haben die Veränderung

temporaler Regimes in der europäischen Geschichte von der Übertragung

religiöser Zeitdisziplin auf die Arbeitswelt im ausgehenden Mittelalter bis zur
immer exakteren und abstrakteren temporalen Standardisierung im Lauf der

Industrialisierung als Jahrhunderte dauernden Prozess erkannt. Doch wir neigen

- getreu dem allochronischen Diskurs - dazu, solche Veränderungen in

den aussereuropäischen bäuerlichen Kulturen erst mit dem Beginn ihrer Ko-

lonialisierung und Industrialisierung zu erwarten. Ich möchte im folgenden

versuchen, Langzeitveränderungen des temporalen Regimes in einer ausser- B23



TEMPS/ZEIT traverse 1997/3

europäischen bäuerlichen Gesellschaft Südostasiens aufzuzeigen, die schon

vor der Kolonialisierung begonnen haben. In auffallender Parallele zur
europäischen Geschichte der Zeitregimes beginnen auch hier die temporalen
Veränderungsprozesse im rituellen Bereich und schaffen die Grundlagen für eine
individualisierte Zeitdisziplin auch im wirtschaftlichen Bereich.
Ich werde zeigen, wie sich eine matrilineare Gesellschaft im Hochland
Zentralsumatras im Lauf der letzten rund 150 Jahre schrittweise dem universalen
temporalen Regime des Islam unterworfen hat, das entscheidend mitgewirkt hat,
das Alltagsleben, die Ökonomie und insbesondere das Geschlechterverhältnis
tiefgreifend umzugestalten, lange bevor staatliche Erschliessungs- und Entwick-
lungsmassnahmen wirksam wurden. Dieses neue zeitliche Regime begann mit
der Übernahme des islamischen Ritualkalenders, und es bestimmt heute immer
stärker auch die Rhythmen des Alltagslebens. Es löst dabei ein stark lokalisiertes,

im Sinne Luckmanns4 wenig objektiviertes temporales Regime ab.

DIE TEMPORALE PRAXIS DES ALLTAGS

In Mendingin5 sind die alltäglichen Routinen zu Tagesbeginn in hohem Masse
synchronisiert, und es besteht ein starker sozialer Druck, bestimmte Termine
einzuhalten. Frauen sollten sich nicht nach 6 Uhr, Männer nicht nach halb 7 Uhr
morgens im Fluss waschen, man sollte vor 8 Uhr morgens gefrühstückt haben.
Der Druck auf die Gleichzeitigkeit der Morgenroutinen mag mit einem
allgemeinen Zwang zur Konformität erklärbar sein, der im Dienste einer egalitären
Ideologie - und weitgehend egalitären Praxis - steht. Doch im Kontext der
traditionellen Subsistenzwirtschaft erweist sich diese Konformität als
zweckgerichtet, hängt doch davon die vieles entscheidende Möglichkeit ab, Beginn
und Ende der Feldarbeit zu standardisieren, um Arbeitstage austauschen zu
können. Der Arbeitsaustausch findet meist in Gruppen von vier bis acht Frauen
oder Männern statt. Eine Frau, die auf dem Feld einer Freundin mitarbeitet,
wird ein paar Tage später die gegebene Hilfe von ihr zurückfordern. Die
miteinander arbeitenden Gruppen kommen aufgrund solcher individueller
Verträge zusammen und wechseln in ihrer Zusammensetzung. Der standardisierte
Arbeitstag beginnt etwa um 9 Uhr vormittags und endet um 4 Uhr nachmittags.
Aber die Uhrzeit ist kein fester Zeitmassstab für diese traditionelle Tauschform.
Zwar besitzen fast alle Männer Uhren, doch sie benützen sie vorwiegend zur
Bestimmung der Gebetszeiten. Zur gemeinsamen Arbeit treffen sich Gruppen
von Männern und Frauen vielmehr scheinbar spontan, manchmal etwas früher,
manchmal etwas später. Nachbarinnen beobachten sich gegenseitig, wann sie

24 ¦ die Wäsche zum Trocknen auslegen, wann der Rauch aus ihrer Küche aufsteigt,



ZNOJ: KALENDERREFORM

ob Kindergeschrei eine Verzögerung ankündigt und wissen, ob sie selbst hin-

tendrein sind und sich beeilen müssen oder ob sie sich Zeit lassen können.

Wenn sie dann ihr Haus verlassen, müssen sie nicht lange aufeinander warten
und gehen in kleineren oder grösseren Gruppen auf ihre Felder. Meine Frau und

ich haben es schwierig gefunden, solche Gruppen nicht zu verpassen, wenn wir
uns tags zuvor verabredet hatten, da wir immer etwas abweichende Morgenroutinen

hatten und die Zeichen der Feinsynchronisierung kaum wahrnahmen

und noch weniger selbst richtig zu geben imstande waren.

Trotz der unexakten Methode der Synchronisierung ist die Dauer des Arbeitstages

festgelegt, und in den Gruppen, die Arbeitstage austauschen, herrscht eine

bemerkenswerte Arbeitsdisziplin. In der Tat dient der Arbeitsaustausch unter

anderem dazu, mittels sozialer Kontrolle eine hohe Arbeitsdisziplin
aufrechtzuerhalten. Alleine für sich arbeitend würden nur wenige dieselbe Ausdauer

aufbringen können. Das heisst nicht, dass die Arbeitsleistung aller Teilnehmerinnen

gleich gross zu sein braucht. Wenn Schwächere und Stärkere in
wechselnden Gruppen Arbeit miteinander austauschen, so gleichen sich die

Unterschiede ein Stück weit aus. Einzig im Kontext der Marktproduktion von Zimt
und Kaffee bin ich der abweichenden Praxis begegnet, dass sich Männer in

Gruppen zusammenschlössen, die sich an ihre eigenen Standards der Dauer und

Leistung hielten. Ein junger unverheirateter Mann machte in mehreren Gruppen

mit, um auszuprobieren, welche ihm am ehesten entspricht. Die «Gruppe der

Fleissigen» arbeitete von 8 Uhr morgens bis 5 Uhr nachmittags und bestand aus

Familienvätern. Der junge Mann arbeitete nur einen Zyklus lang in dieser

Gruppe und suchte sich dann weniger ehrgeizige, jüngere Kollegen.
Diese Standardisierungen von Dauer und Intensität im Arbeitsaustausch
reduzieren die Möglichkeit von Konflikten über seine Ausgeglichenheit. Die so

erleichterte Praxis des Arbeitsaustausches ermöglicht den einzelnen
Haushalten die zeitliche Optimierung von Feldarbeiten, und sie erlaubt es ihnen,
das soziale Beziehungsnetz zu unterhalten und auszubauen. Ohne die nicht

weiter hinterfragte Synchronisationsleistung zu Tagesbeginn wären der

Arbeitsaustausch - und die Allianzenbildung, die darauf beruht - von zeitraubenden

Ad-hoc-Koordinationen abhängig, entsprechend viel schwieriger zu

bewerkstelligen und ständigen Streitigkeiten über die Ausgeglichenheit des

Tausches ausgeliefert. Mit ihr vergrössert sich das Potential relativ konfliktfreier

und egalitärer sozialer Integration. Doch der Arbeitsaustausch macht

den gesamten Tagesablauf verhältnismässig starr, und er verpflichtet die, die

daran regelmässig teilnehmen, ständig bereit zu sein, empfangene Hilfe an

einem andern Tag zu erwidern. Es ist klar, dass eine solche soziale Integration

nur möglich ist, wenn individuelle Flexibilität und abweichende Arbeitstechniken

unterdrückt werden. ¦ 25



TEMPS/ZEIT traverse 1997/3

Während der Feldarbeit selbst unterhalten sich die Arbeitenden gegenseitig mit
Klatsch, Scherzen und Diskussionen, und die Besitzerin des Feldes gibt den

Rhythmus der Arbeit, ihre Intensität und ihre Unterbrechungen vor. Besonders
Frauen schätzen den Arbeitsaustausch in Gärten und Feldern. Er ist die Basis
einer weiblichen Öffentlichkeit, die unter anderem auch ein Forum für soziale

Kontrolle im Dorf bedeutet und den Frauen hilft, laufende Angelegenheiten zu
beeinflussen.

DIE TEMPORALE PRAXIS ISLAMISCHER RITUALE

Die genaue Einhaltung islamischer Rituale erfordert ebenfalls eine hohe, aber

andersartige Zeitdisziplin. Zum Freitagsgebet erscheinen alle erwachsenen
Männer pünktlich am Mittag in der Moschee. Und während des Fastenmonats
hält sich wer kann auf die Minute genau an die Zeiten, während denen Essen,
Trinken und Rauchen erlaubt bzw. verboten sind. Doch auch wenn die
islamischen Rituale das genaue Einhalten von Terminen verlangen, ist die Syn-
chronizität, die sie erzeugen, weniger umfassend als die der alltäglichen
Routinen. Nur wenige alte Männer verrichten das erste Gebet des Tages um halb
5 Uhr morgens. Kinder sind an den Ritualen nicht beteiligt. Und Frauen nehmen

am wöchentlichen Hauptritual der islamischen Gemeinde, dem Freitagsgebet

in der Moschee, nicht teil. Aber Frauen aus strikt islamischen Familien
beten häufig mittags auf den Reisfeldern, während die meisten Männer ausser

freitags selten am Mittag beten. Der strikte Gebetsrhythmus lässt so Spielraum
für individuelle Variationen offen. Der Grund dafür ist, dass die Zeitdisziplin
der islamischen rituellen Praxis nicht einfach aus einem Druck zur Synchroni-
zität und den spezifischen Mitteln zur Synchronisierung innerhalb der

Dorfgemeinschaft entsteht - ausser für die Teilnahme am Freitagsgebet der Männer
und die Einhaltung der Fastenzeiten gibt es keinen solchen sozialen Druck -,
sondern weitgehend aus der Internalisierung eines universalen Rhythmus, der

unabhängig von den konkreten Koordinationsbedürfnissen der Dorfgemeinschaft

besteht. Die temporale Disziplin der rituellen Praxis soll also, auch

wenn sie weitgehend durch die Nachahmung von Vorbildern im Dorf gelernt
wird, im Individuum verankert sein. Sie wird nicht, wie die der
Morgenroutinen, durch direkten sozialen Druck und wirtschaftliche Notwendigkeit
erzeugt. Sie ist objektivierter und abstrakter. Sie lässt innerhalb eines starren
und universalen temporalen Regimes individuelle Flexibilität zu. Und die
Gemeinschaft, die durch die flexibel-synchrone Ausführung der Rituale
erzeugt wird, ist im wesentlichen eine vorgestellte Gemeinschaft, die der welt-

26 ¦ weiten Islamischen Umma.



ZNOJ: KALENDERREFORM

DIE TEMPORALE PRAXIS NICHTALLTAGLICHER
VERSAMMLUNGEN

Ich beschreibe hier zwei Szenen, welche die temporale Praxis nichtalltäglicher
kollektiver Handlungen, wie Feste und politische Versammlungen, illustrieren
sollen.

Am Morgen des Nationalfeiertags, dem 17. August, ziehen junge Männer mit
einer Lautsprecheranlage durchs Dorf und rufen die Bewohnerinnen auf den

Dorfplatz, wo Punkt halb 9 mit dem Festprogramm begonnen werden soll. Als
ich um halb 9 Uhr eintreffe, ist niemand dort ausser ein paar aufgeregten
Kindern. Während der Lautsprecher weiter davon spricht, dass sofort begonnen

werde, gehe ich zurück ins Haus und trinke in Ruhe Kaffee. Gelassener

gehe ich um Viertel vor 10 wieder auf den Dorfplatz. Es scheint, als ob sich

das Schlendern Erwachsener über den kleinen Platz ein wenig verdichtet habe.

Aber niemand bleibt länger stehen, ausser wie zufällig im Gespräch mit
andern. Die jungen Männer am Lautsprecher behaupten immer noch den

augenblicklichen Beginn des Festes. Es gibt einen indonesischen Ausdruck,
«Gummizeit», und er bezeichnet die Ausdehnung von Terminen ins
Unbestimmte. Für mich konnotiert er in diesen Minuten des Wartens die Zähigkeit
des gekochten Gummisaftes. Was für Widerstände sind da am Werk. Wie
schwer sind die Leute zu koordinieren. Wie gering ist die zeitliche Disziplin. -
Und dann, während ich abseits in ein Gespräch verwickelt bin, erscheinen

plötzlich mehrere ältere Männer auf dem Platz, und sie werden zum
Anziehungspunkt eines allgemeinen Gedränges. Die Bänke sind voll, noch bevor ich

mich irgendwo hingesetzt habe.

Ein anderes Mal erlebe ich dieselbe Unpünktlichkeit, als der Dorfrat für ein

Treffen um 9 Uhr abends einberufen worden war. Die ersten Teilnehmer neben

dem Gastgeber treffen um halb 10 Uhr ein. Um 10 Uhr streckt sich der Dorfchef
auf dem Boden aus. Um halb 11 wird begonnen. Viele sind todmüde und halten

sich mit Rauchen wach. Nur die Zähesten mögen überhaupt das Wort ergreifen.
Der so verminderte Widerstand verhilft der Traktandenliste zur raschen aber

oberflächlichen Abwicklung. Um Mitternacht geht die Dorfregierung
schlaftrunken nach Hause. An die Beschlüsse, so scheint mir, wird sich niemand

gebunden fühlen.
Während die Routinen des Alltags und der religiösen Verrichtungen einem

strikten temporalen Regime unterworfen sind, das ohne grossen Aufwand die

Koordination hunderter individueller Tagesabläufe in der traditionellen
Ökonomie und in religiösen Ritualen ermöglicht, bricht an politischen Versammlungen

und ausserordentlichen kollektiven Unternehmungen die zeitliche
Disziplin weitgehend zusammen, und der Koordinationsaufwand steigt ins Uner- ¦ 27



TEMPS/ZEIT traverse 1997/3

messliche. Daran lassen sich die Grenzen kollektiver Handlungsfähigkeit dieser
bäuerlichen Gesellschaft ablesen. In den Alltagsroutinen effizient und

kooperationsfähig, in der rituellen Praxis pflichtbewusst und pünktlich, erfahren die
Bewohnerinnen von Mendingin dennoch immer wieder, dass ihre zeitliche
Disziplin nur in bestimmten Kontexten wirksam wird.

DIE HISTORISCHE ÜBERLAGERUNG TEMPORALER MODI

Temporale Praktiken mit unterschiedlichen Formen zeitlicher Disziplinierung
bestehen in Sungai Tenang nebeneinander, nicht völlig beziehungslos zueinander,

aber keineswegs reibungslos aufeinander abgestimmt. Ihre Kombination ist
das Resultat einer langen historischen Entwicklung, die ich kurz schildern will.
Sungai Tenang im Hochland Zentralsumatras gehört zu den am spätesten,
nämlich erst zu Beginn des 20. Jahrhunderts kolonialisierten Regionen
Indonesiens. Bis heute ist das fruchtbare Hochland dünn besiedelt, und erst kürzlich

wurde es ans nationale Strassennetz angeschlossen. In früheren Jahrhunderten,

während eines anhaltenden Booms auf dem Weltmarkt für Pfeffer, war
Sungai Tenang der Nähe der Märkte wegen wahrscheinlich stärker in

Handelsbeziehungen eingebunden. Im Zuge dieser Handelsbeziehungen begann
im 17. Jahrhundert eine allmähliche Islamisierung des Hochlandes. Doch mit
dem Niedergang vieler kleiner Marktorte an der Westküste, als sich der Handel

zu Beginn des 19. Jahrhunderts an die Ostküste Sumatras und in die Strasse

von Malakka verlagerte, verstärkte sich die Isolation dieses Teils des Hochlandes

wieder, bis schliesslich die niederländische Kolonialregierung vor bald
100 Jahren mit zaghaften Massnahmen eine neue Phase wirtschaftlicher
Erschliessung einleitete.
In früheren Zeiten und bis zu Beginn dieses Jahrhunderts lebten die
Bewohnerinnen Sungai Tenangs in kleinen Dörfern von ungefähr 20 Häusern. Und die
meiste Zeit des Jahres, die Dauer der Reissaison, verbrachten sie in Feldhütten
in winzigen Weilern. Nach der Reisernte versammelten sich die Bewohnerinnen
zu einer Zeit gemeinsamer Feste in den Dörfern. Die Bewohnerinnen mehrerer
Dörfer trafen sich zudem zu einem alljährlichen Ahnenritual, an dem Opfer
dargebracht wurden. Diese Versammlung der Föderation erlaubte die Lösung
schwelender Konflikte, die Erneuerung der Dorfallianzen und die Koordination
von Heiratsplänen - und sie führte naturgemäss auch zu neuen Konflikten. Der

Höhepunkt der Festzeit war ein Hochzeitsfest mit oft mehreren Paaren. Den

Hochzeiten, arrangiert von den Müttern der Brautleute und den Vertreterinnen
ihrer Matrilinien, gingen intensive Verhandlungen und oft hastige Entscheidun-

28 ¦ gen voraus, in denen die Matrilinien ihre langfristigen Beziehungen zueinander



ZNOJ: KALENDERREFORM

gestalteten.6 Den Abschluss bildete das kenduri tauh, das ebenfalls von Frauen

geleitete grosse Fruchtbarkeitsritual für die neue Reissaat, an dem noch ungelöste

Konflikte in rituellen Wechselgesängen symbolisch ausgetragen wurden, so

dass das neue Agrarjahr in Harmonie beginnen konnte. Diese etwa dreimonatige

Festzeit diente somit der Reproduktion der sozialen Ordnung, bevor sich

die Bevölkerung wieder in den Weilern zerstreute. Die rasche Folge der Feste

stellte eine grosse Koordinationsleistung dar, weil es keine Befehlsstruktur

ausserhalb enger Verwandtschaftsverbände gab. Ohne die Koordination dieser

Feste auf dem Niveau der Dörfer und der Dorfföderationen wäre unter anderem

auch die Synchronisierung des Agrarjahres unmöglich gewesen. Denn es gibt

im Hochland keine ausgeprägten Jahreszeiten, die den Zeitpunkt des Anpflan-

zens unverrückbar vorgeben würden.

Wahrscheinlich folgte der Reisanbau in Sungai Tenang früher dennoch den

Jahreszeiten. Das Ende einer kurzen etwas trockeneren Zeit im August und

September war ideal um Trockenreis auf Brandrodungsfeldern anzupflanzen.

In dieser Zeit brannte das ausgedörrte Unterholz gut, der Brand gab den Boden

zum Anpflanzen frei und die Asche wirkte als mineralreicher Dünger. Die

bald darauffolgenden Niederschläge erlaubten den jungen Reispflanzen so ein

gutes Wachstum. Für den Bewässerungsreisbau, der seltener betrieben wurde,

spielte die Jahreszeit keine Rolle, doch war der gleichzeitige Anbau von Reis

ebenfalls notwendig, um Ernteverluste durch Fressschäden und Reiskrankeiten

zu vermindern.7 Der gleichzeitige Anbau ist in der Dorfökonomie aber auch

deshalb erforderlich, weil er den Arbeitsaustausch mit strukturiert. Und schliesslich

ist er seinerseits Voraussetzung für die gemeinsame Festzeit und die durch

sie ermöglichte umfassendere soziale Integration. Es ist deshalb kaum

übertrieben zu sagen, dass die traditionelle soziale Ordnung der Gesellschaft Sungai

Tenangs, weil sie über keine ausgeprägten Herrschaftspositionen verfügte,

vor allem aus gegenseitiger Koordination, Synchronisierung und Rhythmisierung

bestand.

Dieser alte saisonale Jahresrhythmus wurde entscheidend modifiziert, als die

Bewohnerinnen Sungai Tenangs, die bereits islamisch waren, Ende des 19.

Jahrhunderts von Missionaren zur Unterordnung des Agrarjahres unter das

islamische Ritualjahr bewegt wurden.8 Zweifellos hatte zuvor der Fastenmonat

wenig Beachtung gefunden, wenn er in eine Jahreszeit fiel, während der die

Bauern und Bäuerinnen verstreut in ihren Weilern wohnten, und noch weniger,

wenn er mit der Periode der sehr anstrengenden Felderzubereitung
zusammenfiel. Heute fällt der Fastenmonat immer in die Zeit kurz nach der

Reisernte, und die dreimonatige Festzeit zwischen den Reissaisons wird von

den Hauptmomenten des islamischen Ritualkalenders - neben dem Fastenmonat

die Feste von Idhul Fitri und Idhul Adha - gerahmt. Ihrer Koordina- ¦ 29



TEMPS/ZEIT ,nn-,,->— TRAVERSE 1997/3

tionsfunktion beraubt und von islamischen Reformern kritisiert, wurden in
Mendingin die animistischen dörflichen Reisrituale und der Ahnenkult
abgeschafft und die Bindungen an die alte Dorfföderation, die sie mit getragen
hatten, aufgelöst. Einzig die Dramatik der Hochzeitsvorbereitungen und die
gleichzeitige Heirat von acht und mehr Paaren sind sich gleich geblieben.
Andere Dörfer haben weit mehr von den alten Ritualen beibehalten und halten

sie jeweils nach den grossen islamischen Festen ab.
Die Übernahme des islamischen Ritualkalenders war also vordergründig mit
dem Versuch verbunden, ihn mit dem Ritualkalender des Reisanbauzyklus in
Übereinstimmung zu bringen. Dies könnte als kalendarischer Synkretismus im
Sinne der Anpassungsfähigkeit der lokalen Ritualspezialistinnen verstanden
werden. Tatsächlich war eine frühe Phase der Islamisierung Zentralsumatras
dadurch geprägt, dass islamische Rituale als Dorfgemeinschaftsrituale
durchgeführt wurden.9 Und noch heute wird zum Beispiel der Fastenmonat in jenen
Dörfern, wo die islamische Reformbewegung bisher wenig Einfluss gehabt hat,
als eigentliches Dorffest inszeniert, und weniger als Zeit individueller Reinigung

und Besinnung. Doch hier einfach von Synkretismus zu sprechen, würde
heissen, den Konflikt zu verleugnen, der zwischen dem universalen und
unverrückbaren Zeitregime des Islam und dem kleinräumig adaptierten Zeitregime

des Reisanbaus und der dörflichen Synchronisation besteht. Die
Unterordnung des lokalen Zeitregimes unter das des islamischen Ritualkalenders war
in der Praxis gleichbedeutend mit der Errichtung einer Hierarchie unter
Ritualspezialistinnen, wie sie zuvor nicht bestanden hatte. Schamanen, welche die
jährlichen Ahnenrituale durchführten, und Schamaninnen, die mit Reisritualen
das Agrarjahr synchronisierten, mussten sich einer neuen Gruppe ausschliesslich
männlicher Ritualspezialisten unterordnen, welche die Einhaltung islamischer
Rituale zur rechten Zeit durchsetzten. Die «synkretistische» Kombination der
beiden Ritualkalender, von denen einer starr ist und der andere zur Flexibilität

gezwungen wird, ist deshalb als Ausdruck einer frühen Zurückdrängung von
Schamaninnen und Schamanen aus der rituellen Öffentlichkeit zu verstehen.
Schamanen waren davon weniger betroffen als ihre Kolleginnen, denn sie
hatten eher Zugang zu islamischer Bildung und begannen früh, ihr Wissen in
den Begriffen islamischer Kosmologie umzudeuten.10 Schamaninnen dagegen
hielten an ihren von Mutter zu Tochter weitergegebenen animistischen Ritualen

entweder weitgehend in der alten Form fest oder gaben sie, wie in Mendingin,
unter dem Druck einer starken Reformbewegung ganz auf. In der Kunst der
Auslegung islamischer Texte nicht ausgebildet, waren sie nicht in der Lage, ihre
rituelle Kompetenz in die neue Religion hinüberzuretten. Heute, über 100 Jahre
nachdem der islamische Ritualkalender den Jahresrhythmus des Dorflebens zu

30 ¦ bestimmen begann, ist dieser Prozess sehr viel weiter fortgeschritten, und der



ZNOJ: KALENDERREFORM

immer noch fortbestehenden weitgehenden Privilegierung der Frauen im
Erbrecht entsprechen in Mendingin nur noch geringfügige symbolische Positionen

in der Öffentlichkeit.

War die religiöse Praxis der Bauern und Bäuerinnen Sungai Tenangs
traditionell nicht vom Reisanbau und den Ritualen, die ihn leiteten, zu trennen, so

löste sich der Reisanbau allmählich aus seiner animistischen rituellen Verankerung,

sobald der islamische Ritualkalender zum Taktgeber des Agrarjahres
gemacht worden war. An die Stelle einer eigentlichen Reisreligion ist also

heute eine universale Religion getreten, die deren Funktion, das Agrarjahr
zu takten, übernommen hat. Auf diese Weise hat der islamische Ritualkalender

die animistischen Rituale in ihrer Funktion der wirtschaftlichen Koordination

und der Gemeinschaftsintegration zunächst überlagert und später
geschwächt und unterdrückt.

DAS ABSEHBARE ENDE DES ISLAMISCHEN AGRARJAHRES UND
DER MATR1LINEARITÄT

Im regionalen Vergleich ist das «islamische Agrarjahr» Sungai Tenangs heute

eine Ausnahme. An der Westküste, wo es William Watson vor zwei Jahrhunderten

beobachtete,11 ist es längst wieder verschwunden. In Sungai Tenang
herrschen besonders günstige ökologische Umstände, die sein Fortbestehen

erlauben. Fruchtbare vulkanische Böden, reichliche Niederschläge und grosse
Landreserven erlaubten, die in vielen Jahren zu erwartenden Ertragseinbussen
mit der Anlage etwas grösserer Felder auszugleichen. Und bis in die jüngste
Vergangenheit herrschten soziale Bedingungen, welche die Beibehaltung des

islamischen Agrarjahres auch erforderten. Weit abgelegen von den nächsten

Strassen und Märkten waren die Bewohnerinnen Sungai Tenangs darauf
angewiesen, ihre Versorgungssicherheit mit einer synchronisierten Subsistenz-

wirtschaft zu gewährleisten. Nach der Unterdrückung der alten Reis- und Ahnenrituale

gab es ausser dem islamischen Ritualkalender nichts, das diese
Koordination hätte ermöglichen können.

Die Frauen waren also in der Lage, unter dem rigider werdenden Islam, der sie

ihrer rituellen Autorität beraubt hatte, wenigstens noch «ihre» Subsistenz-

wirtschaft beizubehalten, und damit die matrilineare Vererbung des Reislandes

zu legitimieren und eine funktionierende weibliche Öffentlichkeit auf den

Feldern aufrechtzuerhalten.

Die matrilineare islamische Dorfgemeinschaft, die sich auf diese Weise in den

letzten rund 100 Jahren gebildet hat, ist aber in jüngster Vergangenheit unter

wachsenden Veränderungsdruck geraten und wird in ihrer heutigen Form wohl H31



TEMPS/ZEIT
__^ traverse 1997/3

nicht mehr lange weiterbestehen. Seit kurzem führt eine asphaltierte Strasse ins
Dorf und erlaubt intensivere Marktbeziehungen und Einflussnahme staatlicher
Stellen. Der Vergleich mit benachbarten Regionen, die schon seit Jahrzehnten
vom Verkehrsnetz erschlossen sind, lässt erwarten, dass es nun in Sungai
Tenang zu einer stärkeren Arbeitsteilung und zu einer besseren Ausnützung der
Ressourcen kommen wird. Bereits hat die Konkurrenz um gutes Land
zugenommen. Junge Männer, die früher oft in andere Dörfer geheiratet haben,
wollen jetzt im eigenen Dorf heiraten, um einen Teil des elterlichen Landes
als Erbe zu beanspruchen. Sie berufen sich bei diesem Bruch mit der
matrilinearen Tradition auf das islamische Erbrecht, das die Söhne privilegiert.
Staatliche Stellen planen, in naher Zukunft neue landwirtschaftliche Technologien

einzuführen und wenden sich dabei ausschliesslich an Männer als Haushaltsvorsteher,

was nicht nur der landwirtschaftlichen Rollenverteilung, sondern
auch der matrilinearen und matrifokalen Tradition im Haushalt widerspricht.
Wohlhabendere Haushalte, die sich Saatgut, Dünger, Pestizide und die
Auslagen für Arbeitskraft zu leisten vermögen, werden auf einem Feld pro Jahr
zwei Reisernten einbringen können, oder sie werden Gemüse für den Markt
produzieren und Reis einkaufen. Andere werden einem langsameren Rhythmus

folgen, sich keine Hochleistungssorten und ihre chemischen Zutaten
leisten können und im entstehenden asynchronen Anbau mit sinkenden Erträgen
zu kämpfen haben.

Das wachsende Bedürfnis nach Geld wird die Armen zur Lohnarbeit zwingen
und sie vom Arbeitsaustausch ausschliessen. Die Reicheren werden am
Arbeitsaustausch nicht mehr mitmachen, weil sie Arbeitslöhne bezahlen können und
ihre eigene Zeit flexibler einsetzen wollen. So wird es nur noch wenige geben,
die regelmässig Arbeitstage austauschen und jene alltäglichen Allianzen bilden,
welche die soziale Integration der traditionellen Gemeinschaft ausmachen. Die
Arbeitsdisziplin wird auch nicht mehr durch Gruppendruck aufrechterhalten
werden, und die Individuen werden gezwungen sein, sich selbst zu disziplinieren.

So wie die islamische rituelle Praxis Flexibilität in einem starren Rhythmus

zulässt, wird der wirtschaftliche Wettbewerb Flexibilität in einem strikten
Zeitregime belohnen und das ebenso effiziente, aber unflexible Zeitregime der
Dorfökonomie ablösen.

Hängt heute die «traditionelle» Dorfgemeinschaft von der Synchronisation des

Agrarjahres mit dem islamischen Ritualkalender ab, so wird umgekehrt das
Bestehen der islamischen Ritualgemeinschaft nicht von diesen konkreten
Koordinations- und Integrationsleistungen für die Dorfgemeinschaft legitimiert.
Wenn im nächsten Jahr die Anbaumethoden der Grünen Revolution den
synchronen Reisanbau im Dorf beenden sollten, so würde das zwar die traditionelle

32 ¦ Dorfökonomie und den konkreten sozialen Integrationsmodus, der auf ihr be-



ZNOJ: KALENDERREFORM

ruht, zur Unbedeutsamkeit reduzieren, gleichzeitig würden aber andere kollektive

Identifikationen an ihre Stelle treten. In diesem Prozess wird die Islamische

Umma in Konkurrenz zu staatlichen und konsumistischen Identifikationsangeboten

treten. Nach der weitgehenden Desillusionierung der Indonesierinnen

mit ihrem Staat ist sie heute aber das am besten legitimierte
Gemeinschaftsideal. Es ist darum zu erwarten, dass der Islam vom Verlust seiner Rolle
als landwirtschaftlicher Taktgeber und Koordinator der Dorfintegration nur
profitieren wird.
Das «Islamische Agrarjahr» erweist sich so als eine Phase der Islamisierung, die

an die Persistenz einer archaischen Subsistenzökonomie gebunden war. In
dieser Phase behielten die Frauen ihre Rolle als Garantinnen der Subsistenz bei.

Auch wenn sie unter dem strikter werdenden Islam ihre rituelle Kompetenz
einbüssten, behielten sie doch ihre praktische Kompetenz als Organisatorinnen
des Reisanbaus und als Besitzerinnen des Reislandes. So ergab sich jener
paradoxe Kompromiss von Matrilinearität und Islam, für den Zentralsumatra
bekannt ist. Doch die historischen Bedingungen, unter denen dieser Kompromiss

zustandegekommen ist, bestehen nicht länger. Der Islam entledigt sich

seiner Funktion zur Integration von «Dorfgemeinschaften». Es ist längst eine

Schicht islamischer Gelehrter entstanden, die sich an den Entwicklungen in den

Städten orientiert und der die spezifischen rituellen Bedürfnisse in den Dörfern
als rückständig gelten. Und während früher der Widerspruch zwischen
matrilinearer Praxis und islamischen Rollenvorstellungen für Frauen aus pragmatischen

Gründen offen gelassen wurde, werden islamische Reformer unter
veränderten wirtschaftlichen und institutionellen Bedingungen mit guten Chancen

versuchen, ihn mit der Abschaffung der Matrilinearität zu beseitigen.

Anmerkungen

Johannes Fabian, Time and the Other, New York 1983. Diese Kritik betrifft vorwiegend
die evolutionistische und die strukturfunktionalistische Ethnologie, nicht aber die
historische Ethnologie, die heute wieder stärker aufkommt.
Johannes Fabian, «Of Dogs Alive, Birds Dead, and Time to Teil a Story», in John Bender
und David E. Wellbery (Hg.), Chronotypes. The Construction ofTime, Stanford 1991, 186.

Zur Kritik dieser Vorstellung vgl. Thomas R. Trautmann, «Indian Time, European Time»,
in Diane O. Hughes und Thomas R. Trautmann, Time. Histories and Ethnologies, Ann
Arbor 1995.

Thomas Luckmann, «The Constitution of Human Life in Time», in John Bender and David
E. Wellbery (Hg.), Chronotypes. The Construction ofTime, Stanford 1991, 151-166.
Das Dorf Mendingin befindet sich auf einer Hochebene im Westen der Provinz Jambi,
Indonesien. Mein letzter Forschungsaufenthalt, zusammen mit Kathrin Oester, fand dort
während 10 Monaten 1995/96 statt. Zur allgemeinen Ethnographie vgl. Heinzpeter Znoj,
Tausch und Geld in Zentralsumatra. Zur Kritik des Schuldbegriffs in der Wirtschaftsethnologie,

Berlin 1995. ¦ 33



TEMPS/ZEIT traverse 1997/3

6 Vgl. zu diesem Thema den Film Kathrin Oesters, The Tiger in the Yard, Bern (in Produktion).

7 Ich bin in einem andern Aufsatz näher auf die Ökologie des synchronen Reisanbaus und
auf jene des asynchronen Produktionsregimes der «Grünen Revolution» eingegangen.
Vgl. Heinzpeter Znoj, «Le riz et le temps ä Sumatra», Archipel 51 (1996), 161-178.

8 Anonymus, Krijgsverrichtingen van 1900-1904 in de residentie Djambi, Jambi 1904,
113 f.

9 William C. Watson, «Islamization in Kerinci», in Franz v. Benda-Beckmann und Lynn
L. Thomas (Hg.), Change and Continuity in Minangkabau, Ohio 1985, 173.

10 Vgl. John Bowen, Muslims Through Discourse. Religion and Ritual in Gayo Society,
Princeton 1993; Thomas Psota, Waldgeister und Reisseelen in Südwestsumatra: Die
Revitalisierung von Ritualen zur Erhaltung der komplementären Produktion, Berlin 1997.

11 William Marsden, The History ofSumatra, Singapur 1986, 71, Nachdruck der 3. Auflage
von 1811. Vgl. Eingangszitat.

RESUME

LA REFORME DU CALENDRIER ISLAMIQUE DANS UNE SOCIETE
MATRILINEAIRE DU CENTRE DE SUMATRA

Dans les etudes ethnologiques, le centre de Sumatra est connu pour la coexistence
du matrilignage et de l'Islam. Un examen plus approfondi montre que cette
coexistence - suggeree par la notion de «societe islamique matrilineaire» - se

revele etre un champ de conflits perpetuels entre genres. Les rythmes, qui
structurent la vie sociale, refletent ce conflit, comme je le montre dans cet
article. Aux XVIIIe et XIXe siecles, on assiste ä la Synchronisation du calendrier
rituel, local, originel et saisonnier avec le cycle de la riziculture, et les calendriers
lunaire et solaire de l'annee rituelle islamique. Les femmes ont du adapter et

soumettre leurs rituels agraires et les echeances de la riziculture ä l'annee plus
breve du calendrier islamique. Cette «annee agraire islamique» a marque une
phase d'islamisation - qui etait liee ä la persistance d'une economie de subsis-
tance archai'que - oü les femmes conservent leurs röles de garantes des sub-
sistances et oü les rituels islamiques sont accomplis comme autant de rituels de
la communaute villageoise. Si sous l'emprise d'un Islam toujours plus strict, les
femmes ont perdu nombre de leurs competences rituelles, elles ont neanmoins
conserve des prerogatives pratiques en qualite d'organisatrices de la riziculture,
de proprietaires de plantations de riz et d'instigatrices des alliances matrimoniales.
Sous l'islamisation, une mutation du temps long s'est amorcee, mutation qui va
bien au delä de la simple reforme du calendrier. Alors que la societe villageoise
traditionnelle se caracterise par un Systeme de Synchronisation quotidienne et

annuelle, 1'Islam requiert la soumission de l'individu ä un rythme de rituels
34 ¦ strict et detache de la routine locale. Lors du developpement administratif des



ZNOJ: KALENDERREFORM

hautes terres et de la modemisation economique du pays, l'economie de sub-

sistance synchronisee a perdu sa fonction integrative. Avec les nouvelles
conditions de la concurrence du marche, une discipline du temps individualisee se

substitue ä la Synchronisation dans le domaine economique.

A la suite de ce developpement, l'«annee agraire islamique» devient obsolete.

LTslam s'affranchit de sa fonction d'integration de la communaute villageoise
matrilineaire et rejoint toujours plus l'ideal d'une communaute de croyance

independante du lieu. Alors que par le passe, la contradiction entre pratique
matrilineaire et representation islamique du röle des femmes demeurait ouverte
ä des fins pragmatiques, les reformateurs islamiques tenteront, dans des conditions

economiques et institutionnelles nouvelles, de la lever en supprimant le

matrilignage. Cette tentative a de bonnes chances de succes.

(Traduction: Chantal Lafontant)

135


	Islamische Kalenderreform in einer matrilinearen Gesellschaft Zentralsumatras

