
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 3 (1996)

Heft: 3

Artikel: Entre famille biologique et famille symbolique : la domesticité féminine
en Suisse romande entre 1920 et 1945

Autor: L'Hoste, Louis-Philippe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-87859

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-87859
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L’HOSTE: FAMILLE BIOLOGIQUE ET FAMILLE SYMBOLIQUE

79

ENTRE FAMILLE BIOLOGIQUE ET
FAMILLE SYMBOLIQUE

LA DOMESTICITÉ FÉMININE EN SUISSE ROMANDE
ENTRE 1920 ET 1945

LOUIS-PHILIPPE L’HOSTE

La recherche présentée ici se fonde sur plus de trente entretiens semi-directifs
auprès de femmes qui ont travaillé entre 1920 et 1945 comme personnel de

maison principalement dans le canton de Vaud.1 Les entretiens sont de durée

variable, allant de une à neuf heures. Il faut mentionner l’homogénéité sociale
des personnes interrogées. L’ensemble des témoins est originaire du monde
rural ou de communes de petites dimensions. Le placement de ces jeunes filles
s’inscrit dans le flux migratoire qui se déverse sur les villes. C’est une
maind’oeuvre autochtone; en effet, les employées italiennes et espagnoles ne viendront
qu’à partir du début des années 1950. Toutes2 les témoins ont vécu plusieurs
années sous le toit des employeurs.

Le recours à l’oralité est une démarche particulière de l’histoire plus qu’une
méthode. Elle peut s’apparenter quelque peu aux travaux de la micro-histoire
italienne.3 En effet, la place donnée à l’individu ainsi que la notion de réseau

social se retrouvent dans les deux approches, particulièrement lorsque l’historien

élabore son propos en multipliant les entretiens. Un des intérêts de la
démarche réside dans la possibilité de croiser ces divers entretiens. Tout ici se

rattache à la subjectivité des individus interrogés. Ce sont leurs images, leurs
représentations, leurs déformations, parfois leurs rêves qui se révèlent.4

Rien dans la recherche ni dans l’écriturene distingue véritablement une démarche

historique classique d’une approche sur des sources orales: classification, choix,
critique, établissement d’hypothèses, et écriture sont le lot de tous les courants
de la corporation. Il y a eu débat entre les tenants de l’histoire ayant l’écriture
comme support et les autres qui pensent que l’histoire peut aussi s’appuyer sur
l’oralité; le débat n’est pas terminé mais son propos n’est pas toujours d’un
grand intérêt.5 En effet, la parole n’est pas vérité mais l’écriture non plus! La
seule différence que je concède à l’historien oral sur son collègue attaché à

l’écrit c’est de travailler sur et avec des vivants. Quelle est la position de
l’historien face à ces vivants qui lui racontent des histoires? Telle est peut-être

actuellement la seule question pertinente dans cette joute qui consiste à savoir si
la subjectivité et la mémoire individuelle peuvent fournir un objet de recherche
à l’histoire.6



TRAVERSE 1996/3

80

FORCE DES LIENS

Une remarque préliminaire est nécessaire. La chronologie, un outil et un souci

de l’historien, semble ne pas avoir beaucoup marqué les personnes interrogées.

Le temps, l’organisation événementielle, le rythme sont des préoccupations de
savants et des objectifs pédagogiques à l’usage des institutions scolaires. Mais
que reste-t- il de cette manière de penser une fois franchies les frontières de ce

monde de spécialistes? Interrogez les témoins du «temps» du Front populaire,
ils parleront beaucoup, mais le Front populaire n’y aura guère de place. L’histoire
n’est pas leur histoire.7

Mon propos s’articulera autour de deux pôles: la famille biologique et la
pseudo-famille, ou mieux encore la famille symbolique. Ces deux idées ne

seront pas envisagées en opposition. Il s’agit plutôt d’un relais, à la fois dans

l’histoire de vie des témoins, mais également dans la construction de leur

existence au sortir de ce monde professionnel de la domesticité.

La famille biologique n’a guère besoin d’ajouts explicatifs. Ce n’est pas le cas

de la famille symbolique. En effet, vivre plusieurs années sous le même toit
que des personnes qui paient, nourrissent et transmettent une certaine forme
d’éducation n’est pas sans incidence sur le parcours de vie de ces jeunes filles.
La famille symbolique ne semble pas envisager son employée simplement dans

une relation pécuniaire. Elle ajoute à cela des formes «affectives» diverses. J’ai
caractérisé ce pôle familial de famille symbolique parce qu’elle véhicule des

valeurs, qu’elle édicte des normes et élabore des rites qu’elle impose parfois à

la nouvelle venue à l’image du nouveau-né dans sa famille biologique. Comment
la famille symbolique prend-elle soin des personnes qui lui sont confiées?

Comment la jeune fille vit-elle la transition entre la famille biologique et la

famille symbolique? Que fait-elle de ce double rapport affectif et professionnel?

Quel sens lui donner lorsque le rapport avec la famille symbolique est

consommé? Le temps d’une existence humaine écoulée permet aux témoins
d’énoncer cette phrase lapidaire mais récurrente lorsque leurs relations avec

l’employeur s’étaient déroulées dans une relative harmonie: «J’étais comme en

famille.»

RECHERCHER SA PLACE

«Aller en place» c’est pour la plupart de ces jeunes filles quitter un état, un lieu
et des liens affectifs. L’enquête a bien relevé ce moment décisif dans l’existence
des témoins. On n’échappe pas toujours à la règle de la mélancolie qui fait
regretter le temps de l’enfance. En effet, aller en place cela signifie d’abord
avoir terminé sa scolarité obligatoire et son éducation religieuse: la communion
ou la confirmation. Ces deux épisodes ont lieu au printemps. Les entretiens se



L’HOSTE: FAMILLE BIOLOGIQUE ET FAMILLE SYMBOLIQUE

81

font l’écho de souvenirs précis qui ont perduré pour la plupart des personnes

interrogées. La confirmation semble cependant avoir plus marqué les témoins

comme rupture d’un état que la scolarité: «C’était donc au printemps, la date j’ai
oublié, mais il avait neigé, il avait fait froid, c’était fin mars […] et pis j’avais
balayé la neige autour de la ferme. Il faisait froid, j’avais quand même eu froid
même que je faisais de la gymnastique [balayer]. Alors je m’étais mise à
tousser. […] J’étais un peu gênée parce que j’avais une toux, ce dimanche des

Rameaux. Pis des photos, oui, justement, alors, on prenait quand même une

photo de ces communiants, de ces confirmés.»
La confirmation est l’occasion d’un repas de famille, de l’acquisition d’une
première robe qualifiée comme telle en tous cas. Mais c’est surtout la
photographie qui marque le souvenir de la confirmation. Il s’agit parfois de la
première, surtout dans les années 1920. Les témoins l’emportent avec elles, la
gardent précieusement. Ces jeunes filles quittent un état, celui de l’enfance, de

la scolarité. C’est aussi la période de l’adolescence que le XIXe siècle a mis en
place comme un «moment critique» de la maturité humaine.8 Malgré cela,

certaines personnes sont en activité avant seize ans pour des raisons
économiques, après avoir perdu leurs parents, ou même seulement leur mère. «Moi,
j’ai été en place avant qu’on ait perdu papa [la témoin était orpheline de mère,

son père est décédé quelque temps après son arrivée dans cette famille
d’accueil]. Bien avant parce qu’ils n’avaient pas de quoi nous nourrir. Parce qu’il
n’y avait pas d’oeuvres sociales à ce moment-là. Rien du tout. Rien. Après c’est
la commune qui est venue à notre secours. Tous [les enfants de la famille]. Mon
frère était dans une famille de paysans à Mézières. On était séparé. On n’était
pas ensemble, c’est pour ça qu’on a tant souffert. C’est pour ça qu’on a tant été

réunis plus tard.»
Cette étape printanière passée, c’est de lieu qu’il faut changer. Il faut trouver
une place.9 Ces jeunes filles ne recherchent pas une place en fonction de la
proximité spatiale de leur famille. Etre proche des siens n’est pas un critère
déterminant. On trouve néanmoins cette forme de placement repérée par Jean-

Pierre Gutton durant l’Ancien Régime.10 Une dame se souvient: «Et bien en

sortant [fin de la scolarité] de l’école, j’étais engagée chez des paysans qu’on
connaissait bien, qu’étaient des voisins. J’étais engagée à la campagne pour
travailler […]. Oh, on faisait tout! On s’aidait à préparer les légumes, faire le
ménage, soigner les bêtes, tout ce qu’on doit faire.» La plupart du temps, on

trouve une place de domestique à partir de réseaux interpersonnels préexistants:

«C’est par une dame qui nous connaissait, qui m’avait donné cette
adresse.»
La parenté, directe ou plus éloignée – cousine, oncle, etc. – peut être utilisée de

manière confidentielle pour trouver une place ou pour quitter un endroit



TRAVERSE 1996/3

82

FORCE DES LIENS

indésirable. «Des fois je ronchonnais, c’est pour ça qu’ils [les parents] m’avaient
placée à Berne. Ils se sont dit: ‹Elle va arrêter de se plaindre quelque temps celle
là!› J’avais rien dit que je partais de Berne. Je leur avais dit seulement après.

J’avais écrit à ma tante de Nyon, elle m’a dit: ‹Il faut écrire tout de suite là-bas et
tu auras la place.›»

Quelques témoins ont opté pour l’insertion d’une annonce dans un journal, le
plus souvent la Feuille d’Avis de Lausanne, espérant ainsi se trouver dans une

grande ville. Les places de domestiques dont le revenu et les conditions de

travail semblent les plus prisées se trouvent dans le milieu urbain. Dans le cas

des annonces, la future employée attend des réponses écrites. La plupart du

temps, suite à une réponse positive elle va se présenter et si l’engagement se

conclut, elle fait un aller et retour dans sa famille pour chercher ses affaires et
peut prendre place dès le lendemain chez ses employeurs. D’autres dépouillent
les journaux et font leurs offres.11 Les agences de placement existent, les

témoins les connaissent.12 Elles semblent parfois s’en méfier sans avancer

d’arguments, tout comme elles se font un point d’honneur de ne pas appartenir à

un syndicat des gens de maison. Rétrospectivement, elles aiment à se montrer
capables d’avoir surmonté les épreuves et de l’avoir fait sans l’aide d’une

institution. Cependant, il semble que le plus souvent ce soit par un réseau

familial ou local – au niveau du village par exemple – que les futures employées
de maison trouvent leur place. Quelques personnages de la communauté sont

bien informés de la demande en personnel même dans un rayon de plusieurs
dizaines de kilomètres. Le pasteur ou l’instituteur en sont des exemples. De

plus, leur notoriété leur confère une confiance qui ne fait aucunement douter de

la qualité de la place que trouveront les filles du village. Les paysans qui sont

marchands de bétail se trouvent également au croisement des informations du

marché des employées de maison: «Mon père m’a dit: ‹Écoute, si tu veux aller
quelque part, si tu veux pas apprendre de métier.› Ça me disait rien d’apprendre
couturière […], je ne trouvais pas assez intéressant. Il m’a dit: ‹Écoute, tu vas en

ville, parce que chez nous tu es en campagne, alors tu vas en ville, je t’ai trouvé

une place, à Yverdon, au Café du Tilleul.› Voyez, ils allaient à la foire, ils
allaient toujours dans un restaurant, ces paysans, et puis là, ils ont demandé une

jeune fille pour faire la cuisine. J’avais à peine seize ans.»

Si ce n’est pas par un membre de la famille ou une personnalité locale ou encore

par le biais d’un journal que la place est trouvée, ce peut être par une fille plus
âgée qui se marie, et dont la soeur trop jeune pour aller en place, propose à une

camarade de classe la place vacante. On le voit, le choix de la place ne projette
pas la domestique dans un monde complètement inconnu. La jeune fille arrive
dans une famille qui, le plus souvent, a déjà été «testée» par une connaissance

précédente.



L’HOSTE: FAMILLE BIOLOGIQUE ET FAMILLE SYMBOLIQUE

83

LE DÉPART

Au printemps, ou à la fin de l’été pour les exploitants agricoles qui utilisent la
main-d’oeuvre familiale, la future employée de maison prendra le chemin de

son emploi. Elle emporte peu de choses avec elle. À part quelques vêtements,
pas toujours du goût de la famille dans laquelle la domestique travaille, les
objets personnels sont rares: une photographie de confirmation ou de la famille,
parfois une poupée. L’ensemble est empaqueté, ficelé dans une malle, une
valise ou dans un carton qui est parfois resté jusqu’à nos jours dans un grenier.
Le départ se fait sans grande démonstration. La mère ou le père accompagne

l’adolescente à la gare. Plus rarement, elle est conduite jusqu’au domicile des

employeurs. Tout se passe, en effet, dans une relation entre la domestique et
les patrons, les parents interviennent peu. Aux dires des témoins, les parents

peuvent très bien ne jamais voir le lieu ni les personnes qui occupent leur
progéniture. Il y a une forme de confiance faite aux employeurs et peut-être de

désintérêt du sort de ses enfants. La famille peut s’indigner des conditions de

vie de l’adolescente mais ce sont rarement les domestiques qui prennent

l’initiative de rompre leur contrat comme en témoigne l’extrait suivant: «Et pis
quand je suis arrivée à la maison [pour un congé], ma maman m’a soignée, et
pis mon frère est venu le soir et pis il m’a dit: ‹Toi, tu repars plus, parce

qu’alors dans des conditions pareilles c’est pas la peine que tu vas en place et
pis t’es pas mieux soignée.›» Trait frappant, le stéréotype touchant l’assignation

des rôles entre les sexes surgit aussitôt: Maman soigne, le frère – la gent
masculine – décide!
Si le moment du départ fait aussi l’objet de recommandations de la part des

parents, ce ne sont pas seulement des mises en garde des fréquentations
urbaines, mais surtout des invitations à bien se tenir et à obéir. Les parents aiment
que leur éducation ait porté ses fruits. Elle doit se voir et ainsi faire honneur à la
famille rurale garante d’une certaine morale, souvent idéalisée par le monde
urbain.13 Les témoins et leur famille n’apparentent pas la ville à un lieu de

perversité comme le Paris de la fin du XIXe siècle.14 Les villes romandes ne sont

évidemment pas comparables à la capitale française. Cependant, l’éveil à cette

idée provient le plus souvent des patrons qui mettent en garde leur personnel

contre les tentations et les dangers extérieurs à la maison. On retrouve ainsi
l’argument bourgeois du «home, sweet-home» la régénérescence de l’individu
ne semble possible qu’au sein de la famille. C’est la manière de se préserver du

monde extérieur perçu comme violent.15 On a ici un signe tangible de l’influence
de la famille symbolique. L’inquiétude de laisser ces jeunes filles dans la ville
reste une peur sociale. Des institutions existent ayant pour mission de les
protéger et de les orienter. Écoutons une domestique: «Elle [la maîtresse de maison]



TRAVERSE 1996/3

84

FORCE DES LIENS

était blonde, très blonde. Ils avaient tout encore leurs bagages. Ils n’avaient pas

mis encore en place leurs affaires, j’ai trouvé drôle [étrange]. [Les patrons lui
donnent deux jours de congé pour aller voir sa mère. À son retour:] Je sonne à la
porte, personne ne répondait […]. Quelqu’un m’a amené à ‹l’Amie de la Jeune

fille›. Ils m’ont dit: ‹Vous coucherez là, on va s’occuper de vous.› Et le

lendemain matin, ils sont allés avec moi. Je leur ai montré où c’était. Ils ont
tellement tapé après cette porte, ils voulaient pas ouvrir ces gens. Ils on dit:
‹Mademoiselle restez seulement dehors.› Ils sont entrés, ils sont ressortis, ils ont

pris mon petit ballot. ‹Heureusement que vous êtes pas restée, c’était des gens

de la traite des blanches.› Ils m’auraient emmené, moi. C’est pour ça qu’ils
défaisaient pas leurs bagages.»16

Dans l’existence de ces jeunes filles, la recherche de la place et le départ sont

vécus comme «une émigration apprivoisée» 17 Elles les acceptent comme un

ordre du monde, immuable parce que leurs parents les ont vécus de la même

manière. La plupart des témoins se souviennent bien des récits que leur faisait
leur mère lorsque celle-ci avait été en place.

RELATIONS AVEC LA FAMILLE BIOLOGIQUE

Pour la plupart des personnes qui m’on livré leur histoire de vie, entrer dans le
monde des employées de maison, c’est quitter sa famille. Il y a une idée de non

retour sans qu’elles en soient conscientes. En effet, la majorité des femmes

interrogées vivent cette phase de leur existence comme une situation d’attente:
quitter la sphère familiale et attendre le mariage. Aller en place ressemble

alors à un «entre-deux mondes» En règle générale, on ne revient pas dans sa

famille s’il n’y a pas un accident, une maladie ou un autre événement
exceptionnel. Même le cas de la perte de la place ou d’un changement volontaire de

la part de l’employée ne remet pas toujours en cause cet ordre des choses. Il y
a bien sûr des exceptions. Par exemple cette dame: «Entre deux, moi, j’aidais
un petit peu mes parents, parce qu’on avait des vignes. On avait deux vignes à

la Conversion.»
Cette dame était fille unique, ce qui explique peut-être le besoin de main
d’oeuvre dans une exploitation de petite dimension. Un autre exemple est issu

d’une famille d’agriculteur. Cette personne avait fait une école de nurse et ne

travaillait que durant la période creuse de la campagne auprès de familles
juives. Quant aux autres personnes, elles restent éloignées de leur famille. Cet

éloignement permet une forme de soutien à sa propre famille. La jeune fille ne

coûte plus à la cellule familiale. Elle est indépendante financièrement, elle peut
même envoyer quelque argent, ce qui n’est d’ailleurs pas une règle générale,



L’HOSTE: FAMILLE BIOLOGIQUE ET FAMILLE SYMBOLIQUE

85

sauf si la domestique est une aînée ou si la mère est veuve. Les gages servent à

acheter des habits, des objets personnels, des timbres, du papier de correspondance

et à confectionner le trousseau. Parfois, on trouve encore une forme
d’épargne personnelle, lorsque les patrons se sentent particulièrement
soucieux de l’avenir de leurs domestiques. «Les servantes et les ouvrières sérieuses

sont prisées: avec leurs économies, les jeunes ouvriers paient leurs dettes ou
tentent de s’établir […]. Les femmes sont les caisses d’épargne des milieux
populaires.»18

Cette distance peut diminuer les conflits familiaux et se traduit ainsi comme
un soutien indirect. Les parents semblentainsi plus à l’aisepour gérer l’éventuelle
transmission du patrimoine. La famille est éclatée et comme mise entre
parenthèses durant cette période. Ceux qui restent s’organisent aux
détriments de ceux qui ne sont plus là ou qui ne reviennent qu’épisodiquement:
«J’me disais même des fois, j’aurais mieux fait même de toujours rester avec

eux [les parents de la témoin]. Seulement, alors, de toute façon, après, quand
mes frères se sont mariés, j’pouvais plus rester. Mon frère [celui qui reprend
le domaine], il a épousé la fille de la poste, une enfant gâtée […], alors elle
m’énervait aussi, parce qu’elle mettait sur le banc des pelures avec, on avait
souvent la saucisse aux choux, on faisait boucherie, alors elle mettait dessus

[sur le banc], […]. Mais je trouvais que c’était, que tout d’un coup elle était
pas gentille.»
La trivialité des propos justificatifs qui permet à la témoin de tenir à distance,

de critiquer sa belle-soeur est aussi une manière d’établir une rupture, certainement

inconsciente, avec sa propre famille. Dans la même famille, un frère
revenant de Suisse allemande réintégre le domaine familial, mais ne reste pas

longtemps car les places sont prises.
La correspondance est un autre lien entre la domestique et sa famille d’origine.

Il s’établit de la manière suivante: un contact épistolaire entre la fille et la
mère, plus rarement entre les enfants lorsqu’ils sont plusieurs à être en place,
mais aucune trace de cette forme de relation entre la fille et le père.19 Dans tous
les cas c’est la fille qui prend l’initiative d’engager la correspondance. Elle
demande des nouvelles concernant les cultures, les travaux des champs. Les
réponses se font dans le même sens. Il n’y a pas de traces d’ennui, de compassion.

Personne n’a conservé de lettres. Une seule femme tenait un journal
intime, elle l’a détruit en entrant dans une institution pour personnes âgées. Ce

qu’elles ont bien voulu me transmettre sur le contenu de ces lettres ne révèle
aucune forme de sentiments, de conseils, d’épanchements. Mais sitôt franchie
la correspondance familiale, les émotions s’expriment plus volontiers: «Et
puis j’écrivais à mon fiancé. Oui, je l’ai connu que deux, trois ans après que je
suis chez eux [les patrons]. On avait beaucoup écrit, on s’est écrit trois cents



TRAVERSE 1996/3

86

FORCE DES LIENS

lettres. On pouvait pas faire de téléphone, on n’avait pas le droit de toucher le
téléphone. Et puis pas d’argent pour téléphoner […], et puis c’est dommage,

j’ai encore jeté la dernière. Parce qu’à ce moment-là j’en avais trop. C’était du
papier vert avec des hirondelles en relief vert, ton sur ton.»

LA FAMILLE SYMBOLIQUE OU COMMENT VIVRE
CHEZ LES AUTRES

Après avoir quitté sa famille pour entrer en service domestique, les jeunes filles
sont confrontées à de multiples changements d’ordre affectif, personnel et

culturel. La plupart des témoins, une fois trouvée une place acceptable – toute
relative selon le vécu antérieur de chacune – ont passé des années importantes
dans ces familles, généralement avant de se marier. Elles se trouvent dans cette
situation parfois de tiraillement qui font s’entrecroiser les normes et l’éducation

de leur famille d’origine et l’ensemble du bagage – culturel, moral – que

leur transmet la famille symbolique.
Ce croisement culturel ne semble pas les affecter particulièrement. Il n’y a

guère de regret exprimé, on reste dans cette «émigration apprivoisée» que j’ai
relevée plus haut. A l’arrivée dans la famille, les patrons mettent rapidement
les choses au point. Les employées s’en accommodent comme elles peuvent.

L’une d’elle se souvient: «Madame m’a dit, lui [le mari] était aussi là. Alors
écoutez. On me disait Ruthy quand j’étais chez eux puisqu’elle s’appelait Ruth

[homonyme de la jeune fille]. Pour distinguer. Je n’aimais pas du tout mon
deuxième prénom, je m’appelle Ruth Émilie. Elle [la patronne] s’appelle Ruth

Elisabeth. Oui, mêmes initiales. Alors je lui ai dis: ‹Elisabeth est tellement
beau›. C’était la candeur de la jeune fille qui pense que la patronne peut

changer de prénom.»
Madeleine Lamouille se souvient de son patron lui disant: «Nous avons déjà
une bonne qui s’appelle Madeleine, on vous appellera Marie.»20 La nouvelle
arrivante peut donc être «baptisée» lors de son arrivée chez ses employeurs; il
s’agit, là encore, d’une marque forte de l’empreinte donnée par la famille
symbolique sur les individus qui y transite. Dans ce contexte, l’ordre de la
maison qui emploie prime sur toutes les autres considérations. L’exemple de la

religion le montre. Si les patrons vont au culte ou à la messe, les domestiques

s’y rendent également. Il est vrai que le repas de midi du dimanche ne peut se

passer de la cuisinière. Qu’à cela ne tienne, elle ira, mais à un autre moment. A
l’inverse, si une famille ne se rend pas au culte et que la domestique désire s’y
rendre, elle devra réitérer sans cesse sa demande et prendre sur son temps de

congé pour réaliser son désir.



L’HOSTE: FAMILLE BIOLOGIQUE ET FAMILLE SYMBOLIQUE

87

Contrairement à une naissance biologique, lors de l’arrivée dans la famille
symbolique, la patronne peut compter sur l’existence d’un acquis de gestes,

essentiellement de cuisine ou de nettoyage. Il s’agit d’un savoir d’ordre commun

que toutes ces jeunes filles issues de la campagne possèdent. Ces gestes

ont le plus souvent été appris de manière empirique. Elles ont regardé faire
leur mère, leurs grandes soeurs. Il s’agit d’un apprentissage sans consignes qui
consiste à observer avec peu d’oralité et une absence quasi totale de savoir
livresque. Si ces jeunes filles ont suivi une école ménagère, elles avouent ne

pas toujours faire grand usage de cette expérience.21 Cependant, elles
reconnaissent parfois se trouver pour la première fois dans la famille qui les emploie
à organiser des repas pour des tablées importantes. L’angoisse les tenaille
mais elles assument ce qu’elles considéreront par la suite comme un exploit.
Certaines garderont ce mode d’apprentissage dans la famille qui les emploie:
observer d’un coup d’oeil ce que la patronne prépare, comment elle le prépare.

Elles doivent comprendre rapidement ce que désire les employeurs, quels sont
leurs goûts, leurs préférences culinaires, leurs manies quotidiennes.22 Après
quelques années, on voit une forme d’acculturation s’opérer. En effet, la
plupart des témoins reconnaissent avoir organisé, une fois mariée, leur cuisine
comme elles l’avaient trouvée dans la famille des employeurs. Habitude,
certes, mais aussi transition entre la vie du monde rural et celle du monde
urbain. La plupart du temps ces femmes restent en effet dans ce dernier. La
famille symbolique semble porteuse de nombreuses valeurs, on l’imite dans la
mesure du possible, mais parfois avec quelques surprises: «Ça a été très dur au

début [mariage et mise en ménage en 1935 à Lausanne]. Mais quand même,
moi qui savais bien cuire à l’époque, qui avais bien appris. J’essayais de faire
des choses comme ça [une cuisine du genre de celle de la famille dans laquelle
cette dame avait travaillé]. Ça a pas duré! J’arrivais pas. J’ai dû beaucoup me
restreindre.» Le train de vie n’est évidemment plus le même. D’autres souvenirs

sont restés ancrés chez de nombreux témoins. C’est le cas des vacances ou

de certains spectacles, lorsque la famille entière se rendait au concert ou au

théâtre et que la domestique était invitée. Elles n’ont pas toujours eu la
possibilité de réitérer ces pratiques après le mariage. Ce qui frappe surtout à

l’écoute des témoins, ce sont les types de discours qu’elles tiennent lorsqu’elles
se souviennent des situations familiales qu’elles ont vécues. J’y perçois deux
formes d’idéalisation.
La première concerne celle de leurs patrons et patronnes. Lorsqu’elles en font
une description physique et morale, ils sont incontestablement mesurés et
haussés au niveau de leur rang social. En effet, les employeurs sont grands,

beaux et d’une intelligence plus que supérieure. Il y a une valorisation et une

idéalisation de la position sociale, même lorsque l’employée se trouve chez des



TRAVERSE 1996/3

88

FORCE DES LIENS

ménages de condition modeste. Plus les patrons sont d’un rang élevé, plus leur

grandeur, leur beauté et leur intelligence les accompagne dans la même

proportion.
La seconde idéalisation a trait à la famille d’origine des domestiques.
Incontestablement elles en font un idéal, un âge d’or qu’il leur est difficile de reproduire
elles-mêmes lors de la constitution de leur propre cellule familiale. Si cet idéal
est si fort c’est peut-être parce que la réalité familiale n’a jamais été vécue

comme elle est décrite. Ces adolescentes ont imaginé leur famille. Rappelonsnous

ici les relations épistolaires, sentimentalement pauvres entre les membres

de la famille de la domestique. J’émets ici l’hypothèse qu’elles ont, en partie,
idéalisé leur famille, à la fois par la distance qui les séparait mais également à

cause des valeurs éducatives, d’apprentissage et de morale que ces jeunes filles
véhiculaient avec elles. Malgré toute l’admiration qu’elles portent à leur famille
symbolique, elles ne rejettent pas leur famille d’origine. Dans leur mémoire,
elles en ont fait un idéal de vie saine, de valeurs fortes, parfois même un modèle
de pauvreté, souvent aussi d’une entente plus que cordiale au sein de la famille
et d’un respect des parents.

LES EMPLOYÉS ENTRE EUX

La famille symbolique ne s’arrête pas aux relations entre les patrons et les

employées de maison.Ellepeut comprendre aussi les relations entre les employés
eux-mêmes. Ce type de relation est flou, parfois difficile à saisir, même si deux
domestiques suffisent à créer ce mode relationnel.
La présence de plusieurs employés génère une hiérarchie stricte et cloisonnée.23

La hiérarchie est due au rang ou à l’ancienneté. Aux dires des témoins, les

tensions peuvent être quotidiennes. Il faut garder sa place, s’imposer. Il est rare

de voir, dans les entretiens, les domestiques ligués contre les patrons. Il s’agirait
plutôt du contraire, les employeurs jouant le rôle du médiateur. Les exceptions
existent, par exemple dans cette famille: «Une des filles était professeur de

piano. C’était une petite fluette. Moi je l’appelais petit singe, elle faisait comme
une espèce de danseuse. Et pis alors le canard c’était la régente, parce qu’alors
elle marchait vraiment comme les canards […]. La femme de chambre, elle
devait faire l’argenterie […]. Alors, Mademoiselle C. s’en est aperçue et pis elle
m’a dit: ‹Après vous la ferez!› J’ai dit: ‹Non, c’est pas mon travail, c’est pour

ma copine que je le fais, c’est pas pour vous […].› Mais bon ça a été six mois

qu’on a tiraillé, qu’on a fait entre les deux, on s’accordait très bien.»
Même si chacun était bien à sa place, une certaine convivialité était possible.

Une autre dame se souvient: «Le personnel se réunissait dans cette lingerie le



L’HOSTE: FAMILLE BIOLOGIQUE ET FAMILLE SYMBOLIQUE

89

soir, alors on chantait, on jouait au mikado. Oh, ceux qui voulaient, y en

avait qui partaient, c’était pas [obligatoire]. C’était surtout les camarades, les

gouvernantes [elle-même est gouvernante] et pis les femmes de chambres […].
On chantait, y en avait qui jouaient aux cartes, et pis on avait des jeux de table

‹Hâte-toi lentement›, des trucs comme ça, on faisait la veillée comme ça.»

Ces formes de gestes solidaires sont rares. Le plus fréquemment, les domestiques
ne se côtoient que professionnellement, l’avis et les demandes des employeurs
priment sur les éventuels élans de compassion. Même la mémoire et le temps

n’ont pas tenté de déformer les petites lâchetés quotidiennes.24

Ayant quitté la cellule familiale, ces jeunes filles en fonction de domestique
appartiennent en fait à plusieurs «familles» et activent ainsi ces différents liens
dans leur vie à venir. La famille biologique et le réseau villageois permettent
de partir en place et sont en quelque sorte la carte de visite de la jeune fille.
Même si les contacts sont minces, la domestique va respecter et véhiculer les

valeurs de sa communauté d’origine. Même à soixante ou septante ans de
distance, la mémoire camoufle certainement les éléments déshonorants. La
fille qui a dû quitter sa place parce qu’elle était enceinte, c’est toujours
« l’autre»; aucune des témoins ne se souvient en avoir connue! Le réseau est
toujours loyal.
La famille symbolique, quel que soit le temps passé à son service, marque

durablement la vie des témoins. Elles cherchent à l’imiter dans l’aménagement

et l’organisation de leur logement conjugal. Ces femmes leur sont

parfois redevables d’une ouverture culturelle. Ce qu’elles apprécieront des

arts ou des spectacles aura été découvert dans la famille symbolique. Le plus
souvent, la représentation de la famille biologique idéalisée rendra cet
élément opaque.

Les relations entre les domestiques, la vie de compagnonnage en quelque
sorte, sont dans l’état de ma recherche actuelle, les plus difficile à saisir.
Cependant, si quelques femmes y ont trouvé un mari, des amies qu’elles
rencontrent encore aujourd’hui, elles ne comptent guère dans la trajectoire du

récit de vie.
Ces femmes semblent donc faire un syncrétisme tout à fait particulier des

« familles» dans lesquelles elles ont vécu. Il y a une forme d’acculturation par

la transition lente entre le monde rural et le monde urbain et par le passage

entre le monde parental et le monde du travail domestique cheminement qui
de toute évidence doit aboutir à un mariage. Une fois celui-ci célébré, la
domestique élira son logement en ville et pour arrondir les fins de mois… elle
ira faire des heures de ménages!



TRAVERSE 1996/3

90

FORCE DES LIENS

Notes

1 Cette recherche a reçu le soutien du comité de l’Encyclopédie illustrée du Pays de Vaud en

1994. Les entretiens n’étant pas encore tous transcrits, les bandes magnétiques n’ont pas

encore été confiées à un dépôt d’archives et nous préserverons l’anonymat des témoins.
2 J’ai opté pour la règle de l’accord féminin du terme «témoin» Maurice Grévisse, Le bon

usage, Paris 1983, 999.
3 Jacques Revel éd.), Jeux d’échelles. La micro-analyse à l’expérience, Paris 1996.
4 Sur l’histoire orale et l’histoire des femmes, «Histoire orale et histoire des femmes» Bulletin

de l’Institut d’Histoire du Temps Présent, supplément 3 1982).
5 Danièle Voldmann éd.), «La bouche de la vérité? La recherche historique et les sources

orales » Cahiers de l’Institut d’Histoire du Temps Présent 21 1992), 7–9.

6 Sur la démarche des «sources provoquées»: Jacques et Mona Ozouf, La République des
instituteurs, Paris 1992.

7 Voir à ce propos Philippe Joutard, Ces voix qui nous viennent du passé, Paris 1983.
8 Michelle Perrot, «Figures et rôles» in Philippe Ariès et Georges Duby éd.), Histoire de la

vie privée, Paris 1987, vol. 4, 162–167.
9 A ce propos, voir l’ouvrage de Maurizio Gribaudi, Itinéraires ouvriers. Espaces et groupes

sociaux à Turin au début du XXe siècle, Paris 1987, 89–154.
10 Jean-Pierre Gutton, Domestiques et serviteurs dans la France d’Ancien Régime, Paris

1981, 79.
11 Madeleine Lamouille, Pipes de terre et pipes de porcelaine. Souvenirs d’une femme de

chambre en Suisse romande, 1920–1940, Genève 1978, 39.
12 Geneviève Heller, Propre en ordre. Habitation et vie domestique 1850–1930: l’exemple

vaudois, Lausanne 1979, 153–155.
13 Claudine Marenco, Manières de table, modèles de moeurs, 17–20e siècles, Cachan 1992,

125–138.
14 C’est l’idée que propose Anne Martin-Fugier à la lecture des écrits littéraires de la fin du

XIXe siècle. Anne Martin-Fugier, La place des bonnes. La domesticité féminine en 1900,
Paris 1979, notamment le chapitre I.

15 Outre Claudine Marenco, Manières de table, voir également: Catherine Hall, «Sweet
Home» in Philippe Ariès et Georges Duby éd.), Histoire de la vie privée, Paris 1987,
vol. 4, 53–87.

16 Dans le même ordre d’idée, Anne-Françoise Praz, Regard sur une Belle Epoque, la Suisse

de 1900 à 1909, Lausanne 1990, vol. 1, 152–153.
17 En paraphrasant Philippe Ariès concernant la «mort apprivoisée» Philippe Ariès, Essai sur

l’histoire de la mort en Occident. Du Moyen Age à nos jours, Paris 1975, 17 s.

18 Michelle Perrot, in Philippe Ariès et Georges Duby éd.), Histoire de la vie privée, Paris
1987, vol. 4, 136.

19 Roger Chartier et al. éd.), La correspondance. Les usages de la lettre au XIXe siècle, Paris
1991, 407–427.

20 Madeleine Lamouille, Pipes de terre et pipes de porcelaine, 39.
21 Pour la mise en place de ce type d’enseignement, Geneviève Heller, Propre en ordre,

155 s., ainsi que Claudine Marenco, Manières de table, modèles de moeurs.

22 Quelques belles pages sur les rapports entre maîtresses de maison et domestiques dans:

Alain Corbin, Le temps, le Désir et l’Horreur, Paris 1991, 81–90.
23 Pierre Guiral, Guy Thuiller, La vie quotidienne des domestiques en France au XIXe siècle,

Paris 1978, 152 s.

24 Tzvetan Todorov, Annick Jacquet, Guerre et paix sous l’Occupation, Paris 1996, 15– 16.



L’HOSTE: FAMILLE BIOLOGIQUE ET FAMILLE SYMBOLIQUE

91

ZUSAMMENFASSUNG

ZWISCHEN BIOLOGISCHER UND SYMBOLISCHER FAMILIE.
WEIBLICHE HAUSANGESTELLTE IN DER WESTSCHWEIZ
1920–1945

Der vorliegende Beitrag stützt sich auf die Erinnerungen von Frauen, die
zwischen 1920 und 1945 im Kanton Waadt als Hausangestellte gearbeitet haben.

Im Mittelpunkt stehen Aspekte des alltäglichen Lebens und die Beziehungen
der Frauen zu ihren Familien. Dabei geht es sowohl um die «biologische»

Familie als auch um diejenige, in der die jungen Frauen arbeiteten, die
sogenannte «symbolische» Familie: eine Bezeichnung, die verdeutlichen soll,
dass sich die Beziehung zwischen dieser und der angestellten Frau nicht auf
eine zwischen Arbeitgeberin und Lohnempfängerin reduzieren lässt. Der «
symbolischen» Familie kam eine weitaus grössere Bedeutung zu, schrieb sie doch
ein Gemeinschaftsleben mit alltäglichen Ritualen und Normen vor, an das sich

die Hausangestellten anpassen mussten.

Ihren Arbeitsplatz fanden die jungen Frauen – sie waren zumeist ländlicher
Herkunft – mit Hilfe von Zeitungsinseraten oder durch nachbarschaftliche und

familiäre Beziehungen. Gerade letztere boten den Eltern der 15–17jährigen eine

gewisse Garantie, da ihre Töchter auf diese Weise in Familien kamen, die

bereits andere «getestet» und für gut befunden hatten. War der Entschluss

einmal gefasst, blieb kaum mehr Zeit für Gefühlsausbrüche und lange Abschiede.

Die jungen Frauen wurden zum Bahnhof gebracht, in seltenen Fällen direkt
zu den Arbeitgebern. Nach Antritt der Stelle blieben die Beziehungen zu den

Eltern auf vereinzelte Besuche und einige Briefe beschränkt; die «biologische»

Familie verlor an Bedeutung.
Dann, nach einigen Jahren der Erwerbsarbeit, heirateten die meisten. In die Ehe
nahmen sie neben den Erfahrungen aus der «biologischen» auch diejenigen aus

der «symbolischen» Familie mit. Oftmals versuchten sie ihren eigenen Haushalt

nach den Grundsätzen ihrer ehemaligen Arbeitgeberinnen zu organisieren.

Dies konnte Schwierigkeiten verursachen, weil in der Regel die dafür
notwendigen finanziellen Mittel fehlten. Schwierig blieb aber auch die Beziehung

zur «biologischen» Familie. Sie wurde nun in der Erinnerung ähnlich wie
die breits vor Jahren verlassene ländliche Welt stark idealisiert und zu einem
eigentlichen Hort der Rechtschaffenheit emporstilisiert. Beide Familien – die

«biologische» und die «symbolische» – prägten so die Frauen in ihrem alltäglichen

Verhalten.

Übersetzung: Simone Chiquet)


	Entre famille biologique et famille symbolique : la domesticité féminine en Suisse romande entre 1920 et 1945

