Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift fir Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n]

Band: 3 (1996)

Heft: 3

Artikel: Entre famille biologique et famille symbolique : la domesticité féminine
en Suisse romande entre 1920 et 1945

Autor: L'Hoste, Louis-Philippe

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-87859

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-87859
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ENTRE FAMILLE BIOLOGIQUE ET
FAMILLE SYMBOLIQUE

LA DOMESTICITE FEMININE EN SUISSE ROMANDE
ENTRE 1920 ET 1945

LOUIS-PHILIPPE L'"HOSTE

La recherche présentée ici se fonde sur plus de trente entretiens semi-directifs
aupres de femmes qui ont travaillé entre 1920 et 1945 comme personnel de
maison principalement dans le canton de Vaud.! Les entretiens sont de durée
variable, allant de une a neuf heures. Il faut mentionner 1’homogénéité sociale
des personnes interrogées. L.’ensemble des témoins est originaire du monde
rural ou de communes de petites dimensions. Le placement de ces jeunes filles
s’inscrit dans le flux migratoire qui se déverse sur les villes. C’est une main-
d’ceuvre autochtone; en effet, les employées italiennes et espagnoles ne viendront
qu’a partir du début des années 1950. Toutes? les témoins ont vécu plusieurs
années sous le toit des employeurs.

Le recours a l'oralité est une démarche particulicre de I’histoire plus qu’une
méthode. Elle peut s’apparenter quelque peu aux travaux de la micro-histoire
italienne.® En effet, la place donnée a I'individu ainsi que la notion de réseau
social se retrouvent dans les deux approches, particulicrement lorsque I’histo-
rien élabore son propos en multipliant les entretiens. Un des intéréts de la
démarche réside dans la possibilité de croiser ces divers entretiens. Tout ici se
rattache a la subjectivité des individus interrogés. Ce sont leurs images, leurs
représentations, leurs déformations, parfois leurs réves qui se révélent.*

Rien dans la recherche ni dans I’écriture ne distingue véritablement une démarche
historique classique d’une approche sur des sources orales: classification, choix,
critique, établissement d hypoth&ses, et écriture sont le lot de tous les courants
de la corporation. Il y a eu débat entre les tenants de I'histoire ayant 1’écriture
comme support et les autres qui pensent que 1’histoire peut aussi s’appuyer sur
Ioralité; le débat n’est pas terminé mais son propos n’est pas toujours d’un
grand intérét.’ En effet, la parole n’est pas vérité mais 1’écriture non plus! La
seule différence que je concede a I'historien oral sur son collegue attaché a
Iécrit c’est de travailler sur et avec des vivants. Quelle est la position de
I’historien face a ces vivants qui lui racontent des histoires? Telle est peut-étre
actuellement la seule question pertinente dans cette joute qui consiste a savoir si
la subjectivité et la mémoire individuelle peuvent fournir un objet de recherche
a I'histoire.®

m79



FORCE DES LIENS TRAVERSE 1996/3

Une remarque préliminaire est nécessaire. La chronologie, un outil et un souci
de I’historien, semble ne pas avoir beaucoup marqué les personnes interrogées.
Le temps, I'organisation événementielle, le rythme sont des préoccupations de
savants et des objectifs pédagogiques a I'usage des institutions scolaires. Mais
que reste-t-il de cette maniere de penser une fois franchies les frontieres de ce
monde de spécialistes? Interrogez les t¢moins du «temps» du Front populaire,
ils parleront beaucoup, mais le Front populaire n’y aura guere de place. L histoire
n’est pas leur histoire.’

Mon propos s’articulera autour de deux pdles: la famille biologique et la
pseudo-famille, ou mieux encore la famille symbolique. Ces deux idées ne
seront pas envisagées en opposition. Il s’agit plutdt d’un relais, a la fois dans
I’histoire de vie des témoins, mais également dans la construction de leur
existence au sortir de ce monde professionnel de la domesticité.

La famille biologique n’a guere besoin d’ajouts explicatifs. Ce n’est pas le cas
de la famille symbolique. En effet, vivre plusieurs années sous le méme toit
que des personnes qui paient, nourrissent et transmettent une certaine forme
d’éducation n’est pas sans incidence sur le parcours de vie de ces jeunes filles.
La famille symbolique ne semble pas envisager son employée simplement dans
une relation pécuniaire. Elle ajoute a cela des formes «affectives» diverses. J ai
caractérisé ce pole familial de famille symbolique parce qu’elle véhicule des
valeurs, qu’elle édicte des normes et élabore des rites qu’elle impose parfois a
la nouvelle venue a I'image du nouveau-né dans sa famille biologique. Comment
la famille symbolique prend-elle soin des personnes qui lui sont confiées?
Comment la jeune fille vit-elle la transition entre la famille biologique et la
famille symbolique? Que fait-elle de ce double rapport affectif et profession-
nel? Quel sens lui donner lorsque le rapport avec la famille symbolique est
consommé? Le temps d’une existence humaine écoulée permet aux témoins
d’énoncer cette phrase lapidaire mais récurrente lorsque leurs relations avec
I’employeur s’étaient déroulées dans une relative harmonie: «J’étais comme en
famille.»

RECHERCHER SA PLACE

«Aller en place», ¢’est pour la plupart de ces jeunes filles quitter un état, un lieu
et des liens affectifs. L.’enquéte a bien relevé ce moment décisif dans 1’existence
des témoins. On n’échappe pas toujours a la regle de la mélancolie qui fait
regretter le temps de 'enfance. En effet, aller en place cela signifie d’abord
avoir terminé sa scolarité obligatoire et son éducation religieuse: la communion
80 m ou la confirmation. Ces deux épisodes ont lieu au printemps. Les entretiens se



L'HOSTE: FAMILLE BIOLOGIQUE ET FAMILLE SYMBOLIQUE

font I’écho de souvenirs précis qui ont perduré pour la plupart des personnes
interrogées. La confirmation semble cependant avoir plus marqué les témoins
comme rupture d un état que la scolarité: «C’était donc au printemps, la date j’ai
oublié, mais il avait neigé, il avait fait froid, ¢’était fin mars [...] et pis j’avais
balay¢ la neige autour de la ferme. Il faisait froid, j’avais quand méme eu froid
méme que je faisais de la gymnastique [balayer]. Alors je m’étais mise a
tousser. [...] J'étais un peu génée parce que j’avais une toux, ce dimanche des
Rameaux. Pis des photos, oui, justement, alors, on prenait quand méme une
photo de ces communiants, de ces confirmés.»

La confirmation est I’occasion d'un repas de famille, de I’acquisition d’une
premiére robe qualifiée comme telle en tous cas. Mais ¢’est surtout la photo-
graphie qui marque le souvenir de la confirmation. Il s’agit parfois de la
premicre, surtout dans les années 1920. Les témoins I’emportent avec elles, la
gardent précieusement. Ces jeunes filles quittent un état, celui de I’enfance, de
la scolarité. C’est aussi la période de 1’adolescence que le XIXe si¢cle a mis en
place comme un «moment critique» de la maturité humaine.® Malgré cela,
certaines personnes sont en activité avant seize ans pour des raisons écono-
miques, apres avoir perdu leurs parents, ou méme seulement leur mere. «Moi,
j’ai été en place avant qu’on ait perdu papa [la témoin était orpheline de mere,
son pere est décédé quelque temps apres son arrivée dans cette famille d’ac-
cueil]. Bien avant parce qu’ils n’avaient pas de quoi nous nourrir. Parce qu’il
n’y avait pas d’ceuvres sociales a ce moment-la. Rien du tout. Rien. Apres ¢’est
la commune qui est venue a notre secours. Tous [les enfants de la famille]. Mon
frére était dans une famille de paysans a Mézieres. On était séparé. On n’était
pas ensemble, ¢’est pour ¢a qu’on a tant souffert. C’est pour ¢a qu’on a tant été
réunis plus tard.»

Cette ¢tape printanicre passée, c¢’est de lieu qu’il faut changer. Il faut trouver
une place.’ Ces jeunes filles ne recherchent pas une place en fonction de la
proximité spatiale de leur famille. Etre proche des siens n’est pas un critere
déterminant. On trouve néanmoins cette forme de placement repérée par Jean-
Pierre Gutton durant I’Ancien Régime.!” Une dame se souvient: «Et bien en
sortant [fin de la scolarité] de 1I’école, j’étais engagée chez des paysans qu’on
connaissait bien, qu’étaient des voisins. J¢étais engagée a la campagne pour
travailler [...]. Oh, on faisait tout! On s’aidait a préparer les 1égumes, faire le
ménage, soigner les bétes, tout ce qu’on doit faire.» La plupart du temps, on
trouve une place de domestique a partir de réseaux interpersonnels préexis-
tants: «C’est par une dame qui nous connaissait, qui m’avait donné cette
adresse.»

La parenté, directe ou plus éloignée — cousine, oncle, etc. — peut étre utilisée de
manicre confidentielle pour trouver une place ou pour quitter un endroit 81



FORCE DES LIENS TRAVERSE 1996/3

indésirable. «Des fois je ronchonnais, ¢’est pour ¢ca qu’ils [les parents] m’avaient
placée a Berne. Ils se sont dit: <Elle va arréter de se plaindre quelque temps celle
1al> J avais rien dit que je partais de Berne. Je leur avais dit seulement apres.
J’avais écrit 2 ma tante de Nyon, elle m’a dit: <Il faut écrire tout de suite 1a-bas et
tu auras la place.>»

Quelques témoins ont opté pour I'insertion d une annonce dans un journal, le
plus souvent la Feuille d' Avis de Lausanne, espérant ainsi se trouver dans une
grande ville. Les places de domestiques dont le revenu et les conditions de
travail semblent les plus prisées se trouvent dans le milieu urbain. Dans le cas
des annonces, la future employée attend des réponses écrites. La plupart du
temps, suite a une réponse positive elle va se présenter et si I’engagement se
conclut, elle fait un aller et retour dans sa famille pour chercher ses affaires et
peut prendre place des le lendemain chez ses employeurs. D’autres dépouillent
les journaux et font leurs offres.!! Les agences de placement existent, les
témoins les connaissent.'”” Elles semblent parfois s’en méfier sans avancer
d’arguments, tout comme elles se font un point d "honneur de ne pas appartenir a
un syndicat des gens de maison. Rétrospectivement, elles aiment a se montrer
capables d’avoir surmonté les épreuves et de I'avoir fait sans 1’aide d’une
institution. Cependant, il semble que le plus souvent ce soit par un réseau
familial ou local — au niveau du village par exemple — que les futures employées
de maison trouvent leur place. Quelques personnages de la communauté sont
bien informés de la demande en personnel méme dans un rayon de plusieurs
dizaines de kilometres. Le pasteur ou l'instituteur en sont des exemples. De
plus, leur notoriété leur confere une confiance qui ne fait aucunement douter de
la qualité de la place que trouveront les filles du village. Les paysans qui sont
marchands de bétail se trouvent également au croisement des informations du
marché des employées de maison: «Mon pere m’a dit: <Ecoute, si tu veux aller
quelque part, si tu veux pas apprendre de métier.> Ca me disait rien d’apprendre
couturiere [...], je ne trouvais pas assez intéressant. Il m’a dit: <Ecoute, tu vas en
ville, parce que chez nous tu es en campagne, alors tu vas en ville, je t’ai trouvé
une place, a Yverdon, au Café du Tilleul.> Voyez, ils allaient a la foire, ils
allaient toujours dans un restaurant, ces paysans, et puis 13, ils ont demandé une
jeune fille pour faire la cuisine. J’avais a peine seize ans.»

Si ce n’est pas par un membre de la famille ou une personnalité locale ou encore
par le biais d’un journal que la place est trouvée, ce peut étre par une fille plus
agée qui se marie, et dont la sceur trop jeune pour aller en place, propose a une
camarade de classe la place vacante. On le voit, le choix de la place ne projette
pas la domestique dans un monde complétement inconnu. La jeune fille arrive
dans une famille qui, le plus souvent, a déja été «testée» par une connaissance

82 m précédente.



L'HOSTE: FAMILLE BIOLOGIQUE ET FAMILLE SYMBOLIQUE

LE DEPART

Au printemps, ou a la fin de I'été pour les exploitants agricoles qui utilisent la
main-d’ceuvre familiale, la future employée de maison prendra le chemin de
son emploi. Elle emporte peu de choses avec elle. A part quelques vétements,
pas toujours du goiit de la famille dans laquelle 1a domestique travaille, les
objets personnels sont rares: une photographie de confirmation ou de la famille,
parfois une poupée. L’ensemble est empaqueté, ficelé dans une malle, une
valise ou dans un carton qui est parfois resté jusqu’a nos jours dans un grenier.
Le départ se fait sans grande démonstration. L.a mere ou le pere accompagne
I’adolescente a la gare. Plus rarement, elle est conduite jusqu’au domicile des
employeurs. Tout se passe, en effet, dans une relation entre la domestique et
les patrons, les parents interviennent peu. Aux dires des témoins, les parents
peuvent treés bien ne jamais voir le lieu ni les personnes qui occupent leur
progéniture. Il y a une forme de confiance faite aux employeurs et peut-étre de
désintérét du sort de ses enfants. La famille peut s’indigner des conditions de
vie de I'adolescente mais ce sont rarement les domestiques qui prennent
I’initiative de rompre leur contrat comme en témoigne 1’ extrait suivant: «Et pis
quand je suis arrivée a la maison [pour un congé], ma maman m’a soignée, et
pis mon frére est venu le soir et pis il m’a dit: <Toi, tu repars plus, parce
qu’alors dans des conditions pareilles ¢’est pas la peine que tu vas en place et
pis t’es pas mieux soignée.>» Trait frappant, le stéréotype touchant I’ assigna-
tion des roles entre les sexes surgit aussitot: Maman soigne, le frére — la gent
masculine — décide!

Si le moment du départ fait aussi I’'objet de recommandations de la part des
parents, ce ne sont pas seulement des mises en garde des fréquentations ur-
baines, mais surtout des invitations a bien se tenir et a obéir. Les parents aiment
que leur éducation ait porté ses fruits. Elle doit se voir et ainsi faire honneur a la
famille rurale garante d’une certaine morale, souvent idéalisée par le monde
urbain.” Les témoins et leur famille n’apparentent pas la ville 2 un lieu de
perversité comme le Paris de 1a fin du XIXe si¢cle.! Les villes romandes ne sont
évidemment pas comparables a la capitale francaise. Cependant, 1’éveil a cette
idée provient le plus souvent des patrons qui mettent en garde leur personnel
contre les tentations et les dangers extérieurs a la maison. On retrouve ainsi
I’argument bourgeois du «home, sweet-home», la régénérescence de I'individu
ne semble possible qu’au sein de la famille. C’est 1a maniere de se préserver du
monde extérieur pergu comme violent.” On a ici un signe tangible de I'influence
de la famille symbolique. L inquiétude de laisser ces jeunes filles dans la ville
reste une peur sociale. Des institutions existent ayant pour mission de les pro-
téger et de les orienter. Ecoutons une domestique: «Elle [la maitresse de maison] W83



FORCE DES LIENS TRAVERSE 1996/3

était blonde, tres blonde. Ils avaient tout encore leurs bagages. Ils n’avaient pas
mis encore en place leurs affaires, j’ai trouvé drole [étrange]. [Les patrons lui
donnent deux jours de congé pour aller voir sa mére. A son retour:] Je sonne  la
porte, personne ne répondait [...]. Quelqu’un m’a amené a <I’Amie de la Jeune
fille>. Ils m’ont dit: <Vous coucherez 1a, on va s’occuper de vous.> Et le
lendemain matin, ils sont allés avec moi. Je leur ai montré ou c¢’était. Ils ont
tellement tapé apres cette porte, ils voulaient pas ouvrir ces gens. Ils on dit:
«Mademoiselle restez seulement dehors.> Ils sont entrés, ils sont ressortis, ils ont
pris mon petit ballot. <Heureusement que vous €tes pas restée, ¢’était des gens
de la traite des blanches.> Ils m’auraient emmené, moi. C’est pour ¢a qu’ils
défaisaient pas leurs bagages.»'

Dans I'existence de ces jeunes filles, la recherche de la place et le départ sont
vécus comme «une émigration apprivoisée».!” Elles les acceptent comme un
ordre du monde, immuable parce que leurs parents les ont vécus de la méme
manicre. La plupart des témoins se souviennent bien des récits que leur faisait
leur mere lorsque celle-ci avait été en place.

RELATIONS AVEC LA FAMILLE BIOLOGIQUE

Pour la plupart des personnes qui m’on livré leur histoire de vie, entrer dans le
monde des employées de maison, ¢’est quitter sa famille. Il y a une idée de non
retour sans qu’elles en soient conscientes. En effet, la majorité des femmes
interrogées vivent cette phase de leur existence comme une situation d’attente:
quitter la sphére familiale et attendre le mariage. Aller en place ressemble
alors a un «entre-deux mondes». En régle générale, on ne revient pas dans sa
famille s’il n’y a pas un accident, une maladie ou un autre événement excep-
tionnel. Méme le cas de la perte de la place ou d’un changement volontaire de
la part de I’employée ne remet pas toujours en cause cet ordre des choses. Il y
a bien siir des exceptions. Par exemple cette dame: «Entre deux, moi, j aidais
un petit peu mes parents, parce qu’on avait des vignes. On avait deux vignes a
la Conversion.»
Cette dame était fille unique, ce qui explique peut-tre le besoin de main
d’ceuvre dans une exploitation de petite dimension. Un autre exemple est issu
d’une famille d’agriculteur. Cette personne avait fait une école de nurse et ne
travaillait que durant la période creuse de la campagne aupres de familles
juives. Quant aux autres personnes, elles restent éloignées de leur famille. Cet
éloignement permet une forme de soutien a sa propre famille. La jeune fille ne
cotite plus a la cellule familiale. Elle est indépendante financi¢rement, elle peut
84 m méme envoyer quelque argent, ce qui n’est d’ailleurs pas une régle générale,



L'HOSTE: FAMILLE BIOLOGIQUE ET FAMILLE SYMBOLIQUE

sauf si la domestique est une ainée ou si la mere est veuve. Les gages servent a
acheter des habits, des objets personnels, des timbres, du papier de correspon-
dance et a confectionner le trousseau. Parfois, on trouve encore une forme
d’épargne personnelle, lorsque les patrons se sentent particulicrement sou-
cieux de I’avenir de leurs domestiques. «Les servantes et les ouvrieres sérieuses
sont prisées: avec leurs économies, les jeunes ouvriers paient leurs dettes ou
tentent de s’établir [...]. Les femmes sont les caisses d’épargne des milieux
populaires.»'®

Cette distance peut diminuer les conflits familiaux et se traduit ainsi comme
un soutien indirect. Les parents semblent ainsi plus a I’aise pour gérer 1’éventuelle
transmission du patrimoine. La famille est éclatée et comme mise entre
parentheéses durant cette période. Ceux qui restent s’organisent aux détri-
ments de ceux qui ne sont plus 1a ou qui ne reviennent qu’épisodiquement:
«J’me disais méme des fois, j’aurais mieux fait méme de toujours rester avec
eux [les parents de la témoin]. Seulement, alors, de toute facon, apres, quand
mes fréres se sont mariés, j"pouvais plus rester. Mon frére [celui qui reprend
le domaine], il a épousé la fille de la poste, une enfant gatée [...], alors elle
m’énervait aussi, parce qu’elle mettait sur le banc des pelures avec, on avait
souvent la saucisse aux choux, on faisait boucherie, alors elle mettait dessus
[sur le banc], [...]. Mais je trouvais que ¢’était, que tout d’un coup elle était
pas gentille.»

La trivialité des propos justificatifs qui permet a la témoin de tenir a distance,
de critiquer sa belle-sceur est aussi une mani¢re d’établir une rupture, certaine-
ment inconsciente, avec sa propre famille. Dans la méme famille, un frere
revenant de Suisse allemande réintégre le domaine familial, mais ne reste pas
longtemps car les places sont prises.

La correspondance est un autre lien entre la domestique et sa famille d’origine.
Il s’établit de la mani¢re suivante: un contact épistolaire entre la fille et la
mere, plus rarement entre les enfants lorsqu’ils sont plusieurs a étre en place,
mais aucune trace de cette forme de relation entre la fille et le pére.’ Dans tous
les cas c’est la fille qui prend l'initiative d’engager la correspondance. Elle
demande des nouvelles concernant les cultures, les travaux des champs. Les
réponses se font dans le méme sens. Il n’y a pas de traces d’ennui, de compas-
sion. Personne n’a conservé de lettres. Une seule femme tenait un journal
intime, elle 1’a détruit en entrant dans une institution pour personnes agées. Ce
qu’elles ont bien voulu me transmettre sur le contenu de ces lettres ne révele
aucune forme de sentiments, de conseils, d’épanchements. Mais sit6t franchie
la correspondance familiale, les émotions s’expriment plus volontiers: «Et
puis j’écrivais a mon fiancé. Oui, je 1’ai connu que deux, trois ans apres que je
suis chez eux [les patrons]. On avait beaucoup écrit, on s’est écrit trois cents M85



FORCE DES LIENS TRAVERSE 1996/3

lettres. On pouvait pas faire de téléphone, on n’avait pas le droit de toucher le
téléphone. Et puis pas d’argent pour téléphoner [...], et puis ¢’est dommage,
j’ai encore jeté la dernicre. Parce qu’a ce moment-1a j’en avais trop. C’était du
papier vert avec des hirondelles en relief vert, ton sur ton.»

LA FAMILLE SYMBOLIQUE OU COMMENT VIVRE
CHEZ LES AUTRES

Apres avoir quitté sa famille pour entrer en service domestique, les jeunes filles
sont confrontées a de multiples changements d’ordre affectif, personnel et
culturel. La plupart des témoins, une fois trouvée une place acceptable — toute
relative selon le vécu antérieur de chacune — ont passé des années importantes
dans ces familles, généralement avant de se marier. Elles se trouvent dans cette
situation parfois de tiraillement qui font s’entrecroiser les normes et 1’éduca-
tion de leur famille d’origine et I’ensemble du bagage — culturel, moral — que
leur transmet la famille symbolique.

Ce croisement culturel ne semble pas les affecter particulierement. Il n’y a
guere de regret exprimé, on reste dans cette «émigration apprivoisée» que j’ai
relevée plus haut. A I'arrivée dans la famille, les patrons mettent rapidement
les choses au point. Les employées s’en accommodent comme elles peuvent.
L’une d’elle se souvient: «Madame m’a dit, lui [le mari] était aussi la. Alors
écoutez. On me disait Ruthy quand j’étais chez eux puisqu’elle s’appelait Ruth
[homonyme de la jeune fille]. Pour distinguer. Je n’aimais pas du tout mon
deuxiéme prénom, je m’appelle Ruth Emilie. Elle [la patronne] s’appelle Ruth
Elisabeth. Oui, mémes initiales. Alors je lui ai dis: <Elisabeth est tellement
beaw. C’était la candeur de la jeune fille qui pense que la patronne peut
changer de prénom.»

Madeleine Lamouille se souvient de son patron lui disant: «Nous avons déja
une bonne qui s’appelle Madeleine, on vous appellera Marie.»*° La nouvelle
arrivante peut donc étre «baptisée» lors de son arrivée chez ses employeurs; il
s’agit, 1a encore, d’une marque forte de I’empreinte donnée par la famille
symbolique sur les individus qui y transite. Dans ce contexte, I'ordre de la
maison qui emploie prime sur toutes les autres considérations. L’exemple de la
religion le montre. Si les patrons vont au culte ou a la messe, les domestiques
s’y rendent également. Il est vrai que le repas de midi du dimanche ne peut se
passer de la cuisini¢re. Qu’a cela ne tienne, elle ira, mais a un autre moment. A
I'inverse, si une famille ne se rend pas au culte et que la domestique désire s’y
rendre, elle devra réitérer sans cesse sa demande et prendre sur son temps de

86 B congé pour réaliser son désir.



L'HOSTE: FAMILLE BIOLOGIQUE ET FAMILLE SYMBOLIQUE

Contrairement a une naissance biologique, lors de 1’arrivée dans la famille
symbolique, la patronne peut compter sur I’existence d’un acquis de gestes,
essentiellement de cuisine ou de nettoyage. Il s’agit d’un savoir d’ordre com-
mun que toutes ces jeunes filles issues de la campagne posseédent. Ces gestes
ont le plus souvent été appris de maniere empirique. Elles ont regardé faire
leur mere, leurs grandes sceurs. I1 s’agit d’un apprentissage sans consignes qui
consiste a observer avec peu d’oralité et une absence quasi totale de savoir
livresque. Si ces jeunes filles ont suivi une école ménagere, elles avouent ne
pas toujours faire grand usage de cette expérience.”! Cependant, elles recon-
naissent parfois se trouver pour la premiere fois dans la famille qui les emploie
a organiser des repas pour des tablées importantes. L.’angoisse les tenaille
mais elles assument ce qu’elles considéreront par la suite comme un exploit.
Certaines garderont ce mode d’apprentissage dans la famille qui les emploie:
observer d’un coup d’ceil ce que la patronne prépare, comment elle le prépare.
Elles doivent comprendre rapidement ce que désire les employeurs, quels sont
leurs goiits, leurs préférences culinaires, leurs manies quotidiennes.?? Aprés
quelques années, on voit une forme d’acculturation s’opérer. En effet, la
plupart des témoins reconnaissent avoir organisé, une fois mariée, leur cuisine
comme elles I’avaient trouvée dans la famille des employeurs. Habitude,
certes, mais aussi transition entre la vie du monde rural et celle du monde
urbain. La plupart du temps ces femmes restent en effet dans ce dernier. La
famille symbolique semble porteuse de nombreuses valeurs, on I'imite dans la
mesure du possible, mais parfois avec quelques surprises: «Ca a été tres dur au
début [mariage et mise en ménage en 1935 a Lausanne]. Mais quand méme,
moi qui savais bien cuire a I’époque, qui avais bien appris. J essayais de faire
des choses comme ¢a [une cuisine du genre de celle de la famille dans laquelle
cette dame avait travaillé]. Ca a pas duré! J arrivais pas. J’ai dii beaucoup me
restreindre.» Le train de vie n’est évidemment plus le méme. D’autres souve-
nirs sont restés ancrés chez de nombreux témoins. C’est le cas des vacances ou
de certains spectacles, lorsque la famille entiere se rendait au concert ou au
théatre et que la domestique était invitée. Elles n’ont pas toujours eu la
possibilité de réitérer ces pratiques apres le mariage. Ce qui frappe surtout a
I’écoute des témoins, ce sont les types de discours qu’elles tiennent lorsqu’elles
se souviennent des situations familiales qu’elles ont vécues. I’y percois deux
formes d’idéalisation.

La premicre concerne celle de leurs patrons et patronnes. Lorsqu’elles en font
une description physique et morale, ils sont incontestablement mesurés et
haussés au niveau de leur rang social. En effet, les employeurs sont grands,
beaux et d’une intelligence plus que supérieure. Il y a une valorisation et une
idéalisation de la position sociale, méme lorsque I’employée se trouve chez des W87



FORCE DES LIENS TRAVERSE 1996/3

ménages de condition modeste. Plus les patrons sont d’un rang élevé, plus leur
grandeur, leur beauté et leur intelligence les accompagne dans la méme
proportion.

La seconde idéalisation a trait a la famille d’origine des domestiques. Incontes-
tablement elles en font un idéal, un age d’or qu’il leur est difficile de reproduire
elles-mémes lors de la constitution de leur propre cellule familiale. Si cet idéal
est si fort c’est peut-€tre parce que la réalité familiale n’a jamais été vécue
comme elle est décrite. Ces adolescentes ont imaginé leur famille. Rappelons-
nous ici les relations épistolaires, sentimentalement pauvres entre les membres
de la famille de la domestique. J’émets ici ’hypoth&se qu’elles ont, en partie,
idéalisé leur famille, a la fois par la distance qui les séparait mais également a
cause des valeurs éducatives, d’apprentissage et de morale que ces jeunes filles
véhiculaient avec elles. Malgré toute 1’admiration qu’elles portent a leur famille
symbolique, elles ne rejettent pas leur famille d’origine. Dans leur mémoire,
elles en ont fait un idéal de vie saine, de valeurs fortes, parfois méme un modele
de pauvreté, souvent aussi d’une entente plus que cordiale au sein de la famille
et d’un respect des parents.

LES EMPLOYES ENTRE EUX

La famille symbolique ne s’arréte pas aux relations entre les patrons et les
employées de maison. Elle peut comprendre aussi les relations entre les employés
eux-mémes. Ce type de relation est flou, parfois difficile a saisir, méme si deux
domestiques suffisent a créer ce mode relationnel.
La présence de plusieurs employés génére une hiérarchie stricte et cloisonnée.?
La hiérarchie est due au rang ou a I'ancienneté. Aux dires des témoins, les
tensions peuvent étre quotidiennes. Il faut garder sa place, s’imposer. 1l est rare
de voir, dans les entretiens, les domestiques ligués contre les patrons. Il s’ agirait
plutdt du contraire, les employeurs jouant le role du médiateur. Les exceptions
existent, par exemple dans cette famille: «Une des filles était professeur de
piano. C’était une petite fluette. Moi je I’appelais petit singe, elle faisait comme
une espece de danseuse. Et pis alors le canard ¢’était la régente, parce qu’alors
elle marchait vraiment comme les canards [...]. La femme de chambre, elle
devait faire I’argenterie [...]. Alors, Mademoiselle C. s’en est apercue et pis elle
m’a dit: <Apres vous la ferez!> J’ai dit: <Non, ¢’est pas mon travail, ¢’est pour
ma copine que je le fais, ¢’est pas pour vous [...].» Mais bon ¢a a été six mois
qu’on a tiraillé, qu’on a fait entre les deux, on s’accordait trés bien.»
Méme si chacun était bien a sa place, une certaine convivialité était possible.
838 W Une autre dame se souvient: «Le personnel se réunissait dans cette lingerie le



L'HOSTE: FAMILLE BIOLOGIQUE ET FAMILLE SYMBOLIQUE

soir, alors on chantait, on jouait au mikado. Oh, ceux qui voulaient, y en
avait qui partaient, ¢’était pas [obligatoire]. C’était surtout les camarades, les
gouvernantes [elle-méme est gouvernante] et pis les femmes de chambres [...].
On chantait, y en avait qui jouaient aux cartes, et pis on avait des jeux de table
<Hate-toi lentement>, des trucs comme ¢a, on faisait la veillée comme ¢a.»

Ces formes de gestes solidaires sont rares. Le plus fréquemment, les domestiques
ne se cotoient que professionnellement, 1’avis et les demandes des employeurs
priment sur les éventuels élans de compassion. Méme la mémoire et le temps
n’ont pas tenté de déformer les petites lachetés quotidiennes.*

Ayant quitté la cellule familiale, ces jeunes filles en fonction de domestique
appartiennent en fait a plusieurs «familles» et activent ainsi ces différents liens
dans leur vie a venir. La famille biologique et le réseau villageois permettent
de partir en place et sont en quelque sorte la carte de visite de la jeune fille.
Méme si les contacts sont minces, la domestique va respecter et véhiculer les
valeurs de sa communauté d’origine. Méme a soixante ou septante ans de
distance, la mémoire camoufle certainement les éléments déshonorants. La
fille qui a di quitter sa place parce qu’elle était enceinte, c’est toujours
«l’autre»; aucune des témoins ne se souvient en avoir connue! Le réseau est
toujours loyal.

La famille symbolique, quel que soit le temps passé a son service, marque
durablement la vie des témoins. Elles cherchent a 'imiter dans 1’aménage-
ment et ’organisation de leur logement conjugal. Ces femmes leur sont
parfois redevables d’une ouverture culturelle. Ce qu’elles apprécieront des
arts ou des spectacles aura été découvert dans la famille symbolique. Le plus
souvent, la représentation de la famille biologique idéalisée rendra cet €lé-
ment opaque.

Les relations entre les domestiques, la vie de compagnonnage en quelque
sorte, sont dans 1’état de ma recherche actuelle, les plus difficile a saisir.
Cependant, si quelques femmes y ont trouvé un mari, des amies qu’elles
rencontrent encore aujourd’hui, elles ne comptent guere dans la trajectoire du
récit de vie.

Ces femmes semblent donc faire un syncrétisme tout a fait particulier des
«familles» dans lesquelles elles ont vécu. Il y a une forme d’acculturation par
la transition lente entre le monde rural et le monde urbain et par le passage
entre le monde parental et le monde du travail domestique cheminement qui
de toute évidence doit aboutir & un mariage. Une fois celui-ci célébré, la
domestique élira son logement en ville et pour arrondir les fins de mois... elle
ira faire des heures de ménages!

M 89



o0l

FORCE DES LIENS TRAVERSE 1996/3

Notes

1

10

11

12

13

14

15

16

17

18

19

20
21

22

23

24

Cette recherche a recu le soutien du comité de 1I’Encyclopédie illustrée du Pays de Vaud en
1994. Les entretiens n’étant pas encore tous transcrits, les bandes magnétiques n’ont pas
encore été confiées a un dépdot d’archives et nous préserverons I’anonymat des témoins.
J”ai opté pour la regle de I’accord féminin du terme «témoin». Maurice Grévisse, Le bon
usage, Paris 1983, 999.

Jacques Revel (éd.), Jeux d' échelles. La micro-analyse a I expérience, Paris 1996.

Sur I’histoire orale et I’histoire des femmes, «Histoire orale et histoire des femmes», Bulle-
tin de U'Institut d Histoire du Temps Présent, supplément 3 (1982).

Danigle Voldmann (éd.), «La bouche de la vérité? La recherche historique et les sources
orales», Cahiers de I Institut d Histoire du Temps Présent 21 (1992), 7-9.

Sur la démarche des «sources provoquées»: Jacques et Mona Ozouf, La République des
instituteurs, Paris 1992.

Voir a ce propos Philippe Joutard, Ces voix qui nous viennent du passé, Paris 1983.
Michelle Perrot, «Figures et rdles» in Philippe Ariés et Georges Duby (éd.), Histoire de la
vie privée, Paris 1987, vol. 4, 162-167.

A ce propos, voir I’ouvrage de Maurizio Gribaudi, /tinéraires ouvriers. Espaces et groupes
sociaux a Turin au début du XXe siécle, Paris 1987, 89-154.

Jean-Pierre Gutton, Domestiques et serviteurs dans la France d’ Ancien Régime, Paris
1981, 79.

Madeleine Lamouille, Pipes de terre et pipes de porcelaine. Souvenirs d une femme de
chambre en Suisse romande, 19201940, Genéve 1978, 39.

Genevidve Heller, Propre en ordre. Habitation et vie domestique 1850—1930: I" exemple
vaudois, Lausanne 1979, 153-155.

Claudine Marenco, Maniéres de table, modéles de maeurs, 17-20e¢ siécles, Cachan 1992,
125-138.

C’est I’idée que propose Anne Martin-Fugier a la lecture des écrits littéraires de la fin du
XIXe sigcle. Anne Martin-Fugier, La place des bonnes. La domesticité féminine en 1900,
Paris 1979, notamment le chapitre .

Outre Claudine Marenco, Maniéres de table, voir également: Catherine Hall, «Sweet
Home», in Philippe Ari&s et Georges Duby (éd.), Histoire de la vie privée, Paris 1987,

vol. 4, 53-87.

Dans le méme ordre d’idée, Anne-Frangoise Praz, Regard sur une Belle Epoque, la Suisse
de 1900 a 1909, Lausanne 1990, vol. 1, 152-153.

En paraphrasant Philippe Ari¢s concernant la «mort apprivoisée», Philippe Aries, Essai sur
I histoire de la mort en Occident. Du Moyen Age a nos jours, Paris 1975, 17 s.

Michelle Perrot, in Philippe Ariés et Georges Duby (éd.), Histoire de la vie privée, Paris
1987, vol. 4, 136.

Roger Chartier et al. (&d.), La correspondance. Les usages de la lettre au XIXe siécle, Paris
1991, 407-4217.

Madeleine Lamouille, Pipes de terre et pipes de porcelaine, 39.

Pour la mise en place de ce type d’enseignement, Geneviéve Heller, Propre en ordre,

155 s., ainsi que Claudine Marenco, Maniéres de table, modéles de maurs.

Quelques belles pages sur les rapports entre maitresses de maison et domestiques dans:
Alain Corbin, Le temps, le Désir et I’ Horreur, Paris 1991, 81-90.

Pierre Guiral, Guy Thuiller, La vie quotidienne des domestiques en France au XIXe siécle,
Paris 1978, 152 s.

Tzvetan Todorov, Annick Jacquet, Guerre et paix sous I’ Occupation, Paris 1996, 15-16.



L'HOSTE: FAMILLE BIOLOGIQUE ET FAMILLE SYMBOLIQUE

ZUSAMMENFASSUNG

ZWISCHEN BIOLOGISCHER UND SYMBOLISCHER FAMILIE.
WEIBLICHE HAUSANGESTELLTE IN DER WESTSCHWEIZ
1920-1945

Der vorliegende Beitrag stiitzt sich auf die Erinnerungen von Frauen, die zwi-
schen 1920 und 1945 im Kanton Waadt als Hausangestellte gearbeitet haben.
Im Mittelpunkt stehen Aspekte des alltdglichen Lebens und die Beziehungen
der Frauen zu ihren Familien. Dabei geht es sowohl um die «biologische»
Familie als auch um diejenige, in der die jungen Frauen arbeiteten, die so-
genannte «symbolische» Familie: eine Bezeichnung, die verdeutlichen soll,
dass sich die Beziehung zwischen dieser und der angestellten Frau nicht auf
eine zwischen Arbeitgeberin und Lohnempfingerin reduzieren lasst. Der «sym-
bolischen» Familie kam eine weitaus grossere Bedeutung zu, schrieb sie doch
ein Gemeinschaftsleben mit alltdglichen Ritualen und Normen vor, an das sich
die Hausangestellten anpassen mussten.

Thren Arbeitsplatz fanden die jungen Frauen — sie waren zumeist ldndlicher
Herkunft — mit Hilfe von Zeitungsinseraten oder durch nachbarschaftliche und
familidre Bezichungen. Gerade letztere boten den Eltern der 15—-17j4hrigen eine
gewisse Garantie, da ihre Tochter auf diese Weise in Familien kamen, die
bereits andere «getestet» und fiir gut befunden hatten. War der Entschluss
einmal gefasst, blieb kaum mehr Zeit fiir Gefiihlsausbriiche und lange Abschie-
de. Die jungen Frauen wurden zum Bahnhof gebracht, in seltenen Fillen direkt
zu den Arbeitgebern. Nach Antritt der Stelle blieben die Beziehungen zu den
Eltern auf vereinzelte Besuche und einige Briefe beschrinkt; die «biologisches»
Familie verlor an Bedeutung.

Dann, nach einigen Jahren der Erwerbsarbeit, heirateten die meisten. In die Ehe
nahmen sie neben den Erfahrungen aus der «biologischen» auch diejenigen aus
der «symbolischen» Familie mit. Oftmals versuchten sie ihren eigenen Haus-
halt nach den Grundsitzen ihrer ehemaligen Arbeitgeberinnen zu organisie-
ren. Dies konnte Schwierigkeiten verursachen, weil in der Regel die dafiir
notwendigen finanziellen Mittel fehlten. Schwierig blieb aber auch die Bezie-
hung zur «biologischen» Familie. Sie wurde nun in der Erinnerung dhnlich wie
die breits vor Jahren verlassene ldndliche Welt stark idealisiert und zu einem
eigentlichen Hort der Rechtschaffenheit emporstilisiert. Beide Familien — die
«biologische» und die «symbolische» — prigten so die Frauen in ihrem alltig-
lichen Verhalten.

(Ubersetzung: Simone Chiquet)

o1



	Entre famille biologique et famille symbolique : la domesticité féminine en Suisse romande entre 1920 et 1945

