
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 3 (1996)

Heft: 3

Artikel: Von der Familie zur Klientel : die Aktivierung personalisierter Netzwerke
in mediterranen Gesellschaften

Autor: Giordano, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-87856

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-87856
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GIORDANO: VON DER FAMILIE ZUR KLIENTEL

33

VON DER FAMILIE ZUR KLIENTEL

DIE AKTIVIERUNG PERSONALISIERTER NETZWERKE
IN MEDITERRANEN GESELLSCHAFTEN

CHRISTIAN GIORDANO

VORBEMERKUNG

In sämtlichen Ländern des Mittelmeerraumes herrscht eine tiefe Kluft
zwischen Staat und Gesellschaft. Obwohl die meisten dortigen Politiker, Richter,
Intellektuellen und Wissenschaftler aus falschverstandenem Nationalstolz diese

für die im Feld arbeitenden Anthropologinnen und Anthropologen evidente
Tatsache zu verheimlichen suchen, ist es nicht zu übersehen, dass die mediterranen

Gesellschaften seit Jahrhunderten schon von einem Konflikt zwischen,
wie Max Weber sagen würde, staatlicher Legalität und kultureller Legitimität
geprägt werden. Daher ist dieses Phänomen mit dem der jetzigen
Legitimationskrise, die die westlichen Demokratien zu befallen scheint, nur im Hinblick
auf äusserliche Analogien zu vergleichen. Ereignisse wie Korruptionsaffären,
mafios gefärbte Verhaltensweisen, politische Skandale, Rechtsunsicherheit
auf Grund persönlicher Rivalitäten innerhalb der Justizbehörden, partikularistische

Instrumentalisierung der Verwaltung, in denen ganze «politische Klassen

» – Unternehmer, Bürokraten und nicht zuletzt auch die Mehrheit der
Durchschnittsbürger/innen – verstrickt wurden, sind in mediterranen
Gesellschaften keine einmaligen «Betriebsunfälle» sondern die immer wiederkehrenden

Objektivationen einer spezifischen Mentalität, die die eigene Gesellschaft

weder als «Civitas» noch als «Polis» auch nicht als «Communitas»
aber als generalisiertes System interpersonaler Beziehungen Dyaden) im Dienste

von Familieninteressen auffasst.1Zwar entstanden in den letzten Jahren durchaus

Initiativen mit dem Ziel, neue Solidaritätsstrukturen – wie im Fall der Anti-
Mafia-Vereine in Sizilien – zu entwickeln. Solche Erscheinungen, deren

Bedeutung von manchen allzu optimistischen und naiven Autoren nicht-
mediterraner Provenienz stark übertrieben wurden, bleiben für den empirisch
arbeitenden Anthropologen allerdings Marginalien, die lediglich einen unbedeutenden

Einfluss auf die Persistenz der in den nächsten Abschnitten
dargestellten Denk- und Handlungsmuster ausgeübt haben.



TRAVERSE 1996/3

34

STARKE BANDE

DIE OPPOSITION ZWISCHEN PRIVATER UND
ÖFFENTLICHER SPHÄRE

Die kollektiven Denkinhalte mediterraner Gesellschaften sind durch eine
spezifische Konzeption des öffentlichen und des privaten Raumes geprägt, die von
den Vorstellungen in mittel- und nordeuropäischen Gesellschaften abweicht.
Eine der Grundideen des westlich-demokraktischen Gedankenguts, nach der

das Gemeinwohl allen Individuen zugute kommt, hat sich in mediterranen
Gesellschaften bis heute nicht durchgesetzt. Das Verhältnis zwischen dem

Privaten und dem Öffentlichen wird meistens als oppositionell aufgefasst, so

dass es durchaus legitim ist, von einem generalisierten Gegensatz zwischen

öffentlicher und privater Sphäre zu sprechen.

Die Annahme Sennetts, dass der öffentliche und der private Bereich bis zu

beginn des 19. Jahrhunderts in den Kulturen des «Okzidents» ein harmonisches

«‹Universum› sozialer Beziehungen» bzw. «zwei Atome eines Moleküls»2

bildeten, kann also weder auf vergangene noch auf gegenwärtige mediterrane

Gesellschaften übertragen werden. Auch das Modell Hirschmanns, wonach
Staatsbürger zyklisch zwischen Engagement und Enttäuschung, d. h. zwischen
der regen Partizipation am öffentlichen Leben und dem Rückzug ins Private

schwanken, mag zwar für die bürgerlich-kapitalistischen Gesellschaften Nordund

Mitteleuropas sowie Nordamerikas gelten, jedoch nicht für die Länder des

Mittelmeerraumes.3 In diesen Gesellschaften sind solche Schwankungen nicht
festzustellen, denn dort ist das Primat und somit auch die höhere Bewertung der

Privatsphäre niemals in Frage gestellt worden. Der öffentliche Bereich wird
dagegen in der Regel als ein Fremdkörper betrachtet.

In diesem Sinne werden die Gesellschaften des Mittelmeerraums durch
Leitbilder charakterisiert, die Tullio-Altan am Beispiel Italiens und vor allem des

«Mezzogiorno» als «morale albertiana» bezeichnet hat. Dieser Begriff
bezieht sich explizit auf einen der grossen Geister der italienischen Renaissance,

Leon Battista Alberti, der in seinem Buch I libri della famiglia in
eindeutiger Weise die Überlegenheit des Privaten gegenüber dem Öffentlichen

thematisiert hat.4

Für die «morale albertiana» mediterraner Gesellschaften stellt die private
Sphäre den einzigen Bereich dar, der Sicherheit vermittelt und in dem
Verlässlichkeit herrscht. Die positiven Qualitäten des Privatbereichs rechtfertigen
aus der Perspektive der Handelnden jede Bemühung, die das partikularistische
Wohl der eigenen Gruppe zu garantieren und zu maximieren verspricht. In
Übereinstimmung mit der «morale albertiana» ist also der Handelnde
legitimiert, sich nach solchen Mustern zu verhalten, auch wenn das Gemeinwohl
damit eindeutig gefährdet wird.



GIORDANO: VON DER FAMILIE ZUR KLIENTEL

35

Die Existenz einer Orientierung in mediterranen Gesellschaften, die Privatheit
stets als positives Pendant zur öffentlichen Sphäre präsentiert, wird auch von
den Thesen Banfields zum «amoralischen Familismus» der süditalienischen
Bevölkerung bestätigt.5 Die Arbeit dieses Autors ist berühmt geworden, und sie

ist zugleich auf heftige, empörte und zum Teil berechtigte Kritiken gestossen.6

Die Wahl einer eindeutig ethnozentrischen Terminologie sowie der fehlende
Sinn für die historische Bedingtheit der beobachteten Denk- und Handlungsmuster

stellen Mängel dar, die nicht bagatellisiert werden dürfen. Allerdings
mindern die methodologischen Vorbehalte nicht die Relevanz bestimmter
Erkenntnisse, die Banfield trotz seiner unglücklichen Argumentation gemacht

hat. So ist gewiss nicht zu verleugnen, dass in der süditalienischen Gesellschaft

der partikularistische Imperativ der ausschliesslichen Maximierung des Privatwohls

für die eigene Kernfamilie vorherrscht.7

Die «privatistischen» Leitbilder mediterraner Gesellschaften nehmen gerade in
Südspanien und im «Mezzogiorno» paradigmatische Formen an, die sich
beispielsweise bei der Einstellung zur «casa» wiederfinden lassen. So schreibt
Gilmore im Hinblick auf Andalusien: «Casa literally means house or home
[…] this of course may actually be a house, but it can also be an apartment or a

single room. The casa refers rather to the people who experience and share the

‹private› domestic world of the home and health, who eat together, and who are
privy to each other’s secrets and intimate feelings.»8 Es ist wiederum gewiss
nicht zufällig, dass ein feinsinniger Autor wie Aglianò ein ganzes Kapitel
seines Buches Questa Sicilia der «casa» als dem Kern des sizilianischen
Privatbereichs gewidmet hat. Darüber schreibt er: «Die ‹casa› ist für alle der
letzte Zufluchtsort der höchsten Hoffnungen, aber für den Sizilianer ist es

geradezu ein Tempel. Der Eindruck übertriebener Vertraulichkeit, den man auf
der Strasse gewinnen kann, endet absolut vor den Wänden der ‹casa›, die
eifersüchtig vom täglichen Austausch von Eindrücken und Gedanken
ferngehalten wird. […] Der grösste Teil der Bevölkerung beschirmt und bewacht
die eigene ‹casa›, vor allem, wenn sie junge Frauen beherbergt.»9

Wie schwer es ist, die sozialen Barrieren, die es um süditalienische
Privatwohnungen gibt, zu durchdringen, haben gewiss alle Sozialwissenschaftler/
innen mit längeren Felderfahrungen im «Mezzogiorno» mindestens einmal
erlebt. In den kleinen Agro-Städten Süditaliens, ohne Hotels oder Pensionen,

ist es manchmal für Forscher/innen nicht ganz leicht, eine Unterkunft zu
finden. Auch die Vermietung von leerstehenden Wohnungen an Fremde darf
nicht als selbstverständlich angesehen werden. Es fällt ausserdem auf, dass die
traditionell grosszügige Gastfreundschaft sich vornehmlich an öffentlichen
Orten abspielt. Einladungen finden also in der Regel in Cafés, Bars, Restaurants

und auch auf dem Lande statt, selten aber zu Hause. Einladungen nach



TRAVERSE 1996/3

36

STARKE BANDE

Hause werden erst ausgesprochen, wenn der Fremde, aus welchem Grund auch

immer, als Familienmitglied oder als intimer Freund gilt. Diejenigen, die sich

nicht nach diesen Normen richten, sind meistens «outsiders» die eventuell
besonders «modern» und «fortschrittlich» erscheinen wollen und die ihre
Gesellschaft als «rückständig» betrachten.

Man kann sich also als Beobachter in Anbetracht der zahlreichen
Schutzmechanismen des Eindrucks nicht erwehren, dass die Handelnden im «
Mezzogiorno» – diese Feststellung könnte allerdings auch auf andere mediterrane

Gesellschaften übertragen werden – stets darauf bedacht sind, ihre Wohnung
als Kern der Privatsphäre von der externen Öffentlichkeit nicht kontaminieren

zu lassen.

Parallel zur positiven Bewertung des Privatbereichs schätzt die «morale albertiana

» als Ethik des «amoralischen Familismus» den öffentlichen Bereich als
negativ ein. Sogar die «Räume lokaler Öffentlichkeit» 10 wie etwa die «piazza»
in Süditalien, der «paséo» in Spanien und das «kafeneion» in Griechenland,
werden mit einer gewissen Ambivalenz betrachtet. Diese Orte werden nicht nur
geschätzt, sondern auch gefürchtet, denn dort entstehen die statusgefährdenden
Gerüchte, die den guten Ruf von Personen und Gruppen auf die Probe stellen. Je

mehr der öffentliche Bereich versachlicht, anonym, rationalisiert, übergreifend
ist, desto mehr nimmt das Misstrauen der Mitglieder mediterraner Gesellschaften

zu. Dementsprechend erwecken öffentliche Institutionen mit überlokalem
Charakter stets den Verdacht, lediglich dazu zu dienen, die Individuen zu

unterdrücken und auszunehmen.

DIE GRENZEN DER FAMILIE ALS «PRIMORDIALER»
SOLIDARITÄTSSTRUKTUR

Bisher wurde der private Bereich in mediterranen Gesellschaften nur
andeutungsweise definiert. Es kann allerdings festgehalten werden, dass die
Vorstellung vom Privatbereich nur mit sehr beschränkten sozialen Räumen
assoziiert wird. Im Hinblick auf die Struktur der sozialen Beziehungen lässt

sich dementsprechend sagen, dass das Private in mediterranen Gesellschaften
vor allem mit den Familien- bzw. engen Verwandtschaftsverhältnissen
übereinstimmt.

Die «primordiale» Bedeutung der erweiterten bzw. der Kernfamilie wird
einstimmig von sämtlichen Beobachter/innen der Länder des Mittelmeerraums

hervorgehoben.11 In ihren Berichten kommt deutlich zum Ausdruck,
dass die Familie, wie bereits angemerkt, die wichtigste Solidaritätsgruppe
darstellt, denn in den Augen der Mitglieder mediterraner Gesellschaften garan-



GIORDANO: VON DER FAMILIE ZUR KLIENTEL

37

tiert sie eine «Kooperation ohne Nebenabsichten» 12 In paradigmatischer Form
ist diese Meinung von Du Boulay formuliert worden, wenn sie in Bezug auf
Griechenland schreibt: «Outside the family, however, relationships with the
community tend to be negative, contrasting radically with those within the
family and differentiated from them chiefly by the fact that their basis is not

mutual trust and interdependence, but suspicion and competition.»13

Die Struktur der «innerfamilialen Bindungen»14 ist zwar für die hier behandelte

Thematik nicht unbedingt relevant und es wird daher nicht weiter darauf

eingetreten. Die Kohäsion der Familie im Vergleich zu derjenigen anderer
Gruppierungen muss jedoch mit Nachdruck betont werden. Demnach
empfanden mehrere Autorinnen und Autoren es als berechtigt, die mediterranen

Gesellschaften als «familistisch» zu definieren.15

Die Beobachtungen der Forscher/innen stimmen mit denen von Schriftsteller/
innen und Kulturkritikern überein. So bezeichnet Sciascia die Familie «als

die einzige lebende Institution» im Bewusstsein der Sizilianer, und Longanesi,

der nebenbei bemerkt auch ein Humorist mit einem ausgeprägten Sinn
für das Paradoxe war, betrachtete Italien und besonders den «Mezzogiorno»

nicht als ein «gesellschaftsartiges Sozialgebilde» sondern als eine Ansammlung

von Familien. 16

Aus gesamtgesellschaftlicher Perspektive gesehen, scheinen mediterrane
Kulturen im ersten Augenblick dem Typus der «atomistic societies» in geradezu
paradigmatischer Weise zu entsprechen, denn bei der Definition dieser
Gesellschaftsform stellt die Familie die wichtigste strukturelle Einheit sowie die
fast einzige formelle Gruppe dar.17 Eine Gesellschaft, deren Sozialstruktur
ausschliesslich aus konkurrierenden familialen «Atomen» besteht, wäre aber

kaum in der Lage zu funktionieren. Die schismatischen sowie die desintegrativen

Momente wären vermutlich so ausgeprägt, dass sie sogar die Existenz dieser
spezifischen Art der Vergesellschaftung gefährden würden. Dies gilt
zweifelsohne insbesondere für komplexe Gesellschaften wie diejenigen des
Mittelmeerraumes. Man sollte deshalb die Rolle der Familie und der Verwandtschaft

in mediterranen Gesellschaften zwar stets berücksichtigen, jedoch nicht
überbetonen. Es war gerade einer der grossen Mängel Banfields, sich allzu
sehr auf die süditalienische Kernfamilie fixiert zu haben.18 Bei genauer
Betrachtung stellt sich nämlich heraus, dass mediterrane Gesellschaften nicht so

extrem «atomisiert» sind, denn die Handelnden halten es für notwendig, ihre
Familien- und Verwandtschaftsbeziehungen durch zusätzliche Solidaritätsrelationen

zu vervollständigen. So gibt es also die Tendenz, das eigene soziale
Netzwerk über die Familie hinaus zu erweitern.



TRAVERSE 1996/3

38

STARKE BANDE

DIE NACHBARSCHAFT ALS SOLIDARITÄTSSTRUKTUR:
EINE FEHLANNAHME

Es wäre naheliegend anzunehmen, dass die Nachbarschaft in diesem
Zusammenhang von spezieller Bedeutung ist. Die ethnographischen Materialien
zeigen allerdings, dass die Vorstellung von der Nachbarschaft in mediterranen
Gesellschaften ziemlich ambivalent ist. So ist der Nachbar beispielsweise in

Sizilien der «wahre» Verwandte, aber zugleich auch der «falsche» Freund

sowie die «gefährliche Schlange» die alles sieht und hört. Vor Nachbarn kann

man sich nicht so gut schützen, und die gegenseitigen Beziehungen sind oft
durch Konflikt und Neid geprägt.
Wahrscheinlich hat Davis das Wesen der Nachbarschaft in mediterranen
Gesellschaften am besten getroffen, wenn er über die Nachbarn schreibt:
«[…] neighbours [are] people with whom there is frequent but not necessarily

intimate or friendly contact.»19 Schliesslich, so fügt Davis hinzu, wird in der
Nachbarschaft aufgrund von Klatsch und Gerede die Reputation von Personen

und Gruppen regelrecht hergestellt.20 Als Ort lokaler Öffentlichkeit
besitzt demnach eine solche informelle Institution in den Augen der Handelnden

ähnlich ambivalente Qualitäten wie die «piazza» der «corso» der «paséo»
das «kafeneion» Das nachbarschaftliche Beziehungsgeflecht kann also kaum
als Schutz- bzw. Solidaritätsgemeinschaft verstanden werden, die das soziale

Netzwerk der familialen Verhältnisse erweitert und ergänzt. In Nachbarschaften

besteht zweifelsohne eine relativ dichte Interaktionsstruktur, die
allerdings – um es mit der Terminologie von Sahlins zu formulieren – häufig
durch eine «negative Reziprozität»21 charakterisiert ist.

Will man nun die Protektions- und Solidaritätsgebilde ausfindig machen, die
parallel zu den familialen Verbänden funktionieren, dann muss man sich in
mediterranen Gesellschaften auf keinen Fall auf die Suche nach formellen
Gruppen versteifen. Dies war wohl der Hauptfehler der formalistisch
orientierten Politologen amerikanischer Provenienz, die in Süditalien verzweifelt
nach «corporate groups» als Träger der «civic culture» suchten.

Ergiebiger ist es, informelle Interaktionsstrukturen zu erforschen, deren
Beziehungsgeflechte als ein System von stark personalisierten Relationen mit
dyadischem Charakter betrachtet werden können.



GIORDANO: VON DER FAMILIE ZUR KLIENTEL

39

DIE SYMBOLISCHE ERWEITERUNG DER FAMILIE:
DIE RITUELLE VERWANDTSCHAFT

Als erster Typus dieser spezifischen Verhältnisse muss hier zuerst die rituelle
Verwandtschaft erwähnt werden, die in den christlichen Ländern des
Mittelmeerraums speziell in Form der Patenschaft auftritt.22

Die ethnographischen Zeugnisse heben sehr deutlich die Protektions- und

Solidaritätsbindungen hervor, die die rituelle Verwandtschaft beinhaltet. Ein
dichtes Netzwerk von rituellen Verwandtschaftsbeziehungen, wie es etwa in
Süditalien, Griechenland und Spanien zu beobachten ist, beinhaltet eine
Handlungsstrategie, die hauptsächlich dazu dient, Individuen, Familien- und
Verwandtschaftsgruppen in einer Koalition mit dauerhaftem Charakter
zusammenzuschliessen. 23 Die spezifische Funktion solcher Beziehungen kommt deutlich
zum Ausdruck, wenn zwei oder mehrere Familien durch eine blutige Fehde

getrennt sind, denn dieser Konflikt wird aufgehoben, wenn es gelingt, die zwei
Gruppen durch rituelle Verwandtschaftsverhältnisse zu verbinden. In
mediterranen Gesellschaften, die bekanntlich als typische «feuding societies»
gelten, kann – wie Piselli in Bezug auf Kalabrien unterstrichen hat – die neu

entstandene Patenschaftsrelation zwischen zwei verfeindeten Gruppen durchaus

bewirken, dass die verheerende Abfolge von Racheakten endlich eingestellt

wird.24 Die rituelle Verwandtschaft als friedensstiftende Institution stellt
allerdings ein Phänomen dar, das lediglich Gruppen mit ungefähr derselben
Position innerhalb der Schichtungsstruktur betrifft.
Eine andere, weitaus häufigere Möglichkeit der rituellen Verwandtschaft im
Mittelmeerraum entsteht mit der asymmetrischen Struktur der Verhältnisse, die
einen personellen und dyadischen Kontrakt zwischen Personen mit unterschiedlichen

Chancen an Macht, Prestige, Einfluss und Reichtum beinhalten.

Als Beobachter kann man daher feststellen, dass die auf der Basis von rituellen
Verwandtschaftsbeziehungen entstandenen Koalitionen und Allianzen meist
aus Personen und Gruppen gebildet sind, die nicht derselben Schicht
angehören. In mediterranen Gesellschaften mit christlicher Tradition gibt es

demzufolge die Tendenz, sich als Armer oder als Beherrschter einen Paten
auszusuchen, der als reich und mächtig angesehen wird.25 Bereits in der
sizilianischen Zunftordnung des 17. und 18. Jahrhunderts war es nicht unüblich, dass

der Meister von den Untergebenen aufgefordert wurde, die Rolle des Taufbzw.

Firmungspaten sowie diejenige des Trauzeugen zu übernehmen.26 Während

des 19. Jahrhunderts, d. h. im «goldenen Zeitalter» der mediterranen
Agrarbourgeoisie, stellten wiederum die lokalen Honoratioren die begehrtesten

Patengestalten dar. So bemühte sich in Kalabrien praktisch jede Familie
aus den ländlichen Unterschichten um eine rituelle Verwandtschaftsbeziehung



TRAVERSE 1996/3

40

STARKE BANDE

mit einem einflussreichen Notabeln, der in der Regel zugleich auch ein reicher
«galantuomo» war. 27

Die Honoratiorenherrschaft in mediterranen Gesellschaften gehört endgültig
der Vergangenheit an, die asymmetrischen Verwandtschaftskontrakte auf der

Basis ritueller Handlungen haben dagegen ihre Aktualität nicht verloren.
Beispielsweise ist der «comparaggio» in Kalabrien heutzutage ein Monopol der

hohen Parteifunktionäre sowie der Bürokraten geworden.28

Im Zusammenhang mit der Institution der rituellen Verwandtschaft in
mediterranen Gesellschaften wurde mehrmals der Begriff des personellen, dyadischen

Kontrakts benutzt. Diese Bezeichnung, die eigentlich von Foster im Hinblick
auf die Struktur der Sozialbeziehungen im lateinamerikanischen Raum
geprägt wurde,29 soll den transaktionalen Charakter des erwähnten Relationstypus

betonen, ohne die eventuelle gefühlsmässige Komponente auszuschliessen.

Vom kulturanthropologisch-soziologischen Standpunkt her gesehen, ist
darauf hinzuweisen, dass rituelle Verwandtschaftsinstitutionen stets auf
reziproken Rechten und Pflichten beruhen, die den Austausch von Leistungen und

Gegenleistungen zwischen «überlegenen» und «unterlegenen» Handelnden
garantieren.
Vom Paten wird beispielsweise erwartet, dass er sich um bestimmte Bereiche

der materiellen Existenz seiner Schützlinge kümmert. So wird er die finanziellen

Mittel für eine bessere Schulausbildung zur Verfügung stellen bzw.
herbeischaffen oder sich bei der Suche einer Arbeitsstelle einsetzen. Dieses
Engagement wird von den Beziehungspartnern in der Regel mit Respekt-, Erge-benheits-

und Treuedemonstrationen honoriert.
Die rituellen Verwandtschaftsbezeichnungen sind durch eine sich überlappende

Rollenvielfalt charakterisiert.30 Konkret formuliert: Aufgrund ritueller
Verwandtschaftsbeziehungen werden die Akteure beispielsweise zugleich in ein
Arbeitsverhältnis treten, die landwirtschaftlichen Produkte bei derselben
Genossenschaft absetzen, den gleichen Parlamentskandidaten aktiv unterstützen,

in demselben Sportverein tätig sein, derselben Konfraternität bei den

Vorbereitungen für das Schutzheiligenfest helfen usw.

DIE INSTRUMENTELLE ERWEITERUNG DER FAMILIE:
DIE FREUNDSCHAFTSDYADE

Der zweite Beziehungstypus, den man als Erweiterung der familialen
Solidaritätsstrukturen betrachten kann, ist die Freundschaft. Die kollektiven
Denkmuster mediterraner Gesellschafte versehen die Freundschaftsrelationen stets

mit positiven Attributen. In manchen Ländern des Mittelmeerbeckens wird die



GIORDANO: VON DER FAMILIE ZUR KLIENTEL

41

soziale Institution der Freundschaft geradezu hochgejubelt, denn sie garantiert
Schutz und Solidarität gegen die feindliche Welt der Öffentlichkeit.
Die soziale Institution der Freundschaft könnte als eine nicht-verwandtschaftliche,

interpersonale Relation mit symmetrischem Charakter definiert werden.
So bestehen Freundschaften in der Regel ausschliesslich zwischen sozial
Gleichgestellten.31 Diese schichtungsspezifische Konnotation der Dyade spiegelt sich
auch im sizilianischen Sprichwort, das sagt: «Wenn zwischen Freunden keine
Gleichheit herrscht, kann es keine wahre Liebe geben.»32 Das Alter und in
manchen Fällen sogar auch das Geschlecht33 spielen demzufolge nicht unbedingt

eine herausragende Rolle, massgebender für eine Freundschaft scheint
dagegen vielmehr die nicht allzu grosse soziale Distanz zu sein.

Der Begriff der Symmetrie führt zu einem weiteren wesentlichen Merkmal der

Freundschaftsverbindungen in mediterranen Gesellschaften, nämlich zum
transaktionalen Charakter der erwähnten Dyade. Mehrere Anthropologen
angelsächsischer Provenienz haben mit Nachdruck betont, dass die mediterrane
Freundschaft gerade durch die spezifische Neigung zu instrumentalen
Interaktionen gekennzeichnet ist.34 Wie Wolf hervorgehoben hat, muss dieser
Typus von Dyade im Endeffekt als Gegensatz zur sozialen Institution der emotionalen

Freundschaft betrachtet werden, die im Grunde Bestandteil der
westeuropäischen und nordamerikanischen Kulturtradition ist. Dazu schreibt er:
«Emotional friendship involves a relation between an ego and an alter in
which each satifies some emotional need in his opposite number. […] In
contrast to emotional friendship, which restricts the relation to the dyad involved,

in instrumental friendship each member of the dyad acts as a potential
connecting link to other persons outside the dyad. Each participant is a sponsor

for the other. In contrast to emotional friendship, which is associated with
closure of the social circle, instrumental friendship reaches beyond the boundaries

of existing sets, and seeks to establish beachheads in new sets.»35 Bei den
mediterranen Freundschaftsdyaden geht es also laut diesen Autoren nicht
primär darum, sich gegenseitig geistig oder seelisch zu helfen. Wesentlich
wichtiger ist dagegen der symmetrische Austausch materieller Chancen, der

auch aus Vermittlungen von «wichtigen Verbindungen» bzw. «Bekanntschaften

» besteht. Wenn eine Person beispielsweise in Süditalien Probleme mit der

Justiz hat oder eine Genehmigung braucht, die von einer entfernten bürokratischen

Stelle abhängig ist, dann wendet sie sich in der Regel an einen «buon
amico» von dem angenommen wird, dass er die «richtigen Freunde» in den

erwähnten Bereichen besitzt. Diese instrumentale Freundschaftsbeziehung
hat, wie bereits angedeutet, zugleich auch einen transaktionalen Charakter,
denn die vollbrachten Leistungen werden mit gleichwertigen Gegenleistungen

honoriert. Gewinnt also der Handelnde mit Hilfe der Vermittlung seines «amico»



TRAVERSE 1996/3

42

STARKE BANDE

den Prozess oder bekommt er die erwünschte Genehmigung, dann wird er

seinen Freund, der sich beispielsweise für einen öffentlichen Auftrag im
Bausektor interessiert, durch die Mobilisierung der eigenen «wichtigen Bekanntschaften

» unterstützen. Gerade in der Gleichwertigkeit des Austausches – in
diesem Fall der Vermittlung von mächtigen Personen – konkretisiert sich

nochmals die angesprochene Symmetrie der Freundschaftsdyaden in
mediterranen Gesellschaften.

Zimmermann hat nun den angelsächsischen Autoren zu Recht vorgeworfen, sie

hätten den instrumentalen Charakter der Freundschaft in mediterranen
Gesellschaften zu stark betont. Wie auch die hier dargestellten Materialien zeigen,

besitzt die soziale Institution der Freundschaft im Mittelmeerraum durchgehend
sowohl eine instrumentale als auch eine emotionale Sphäre. Die «amicizia
intima» in Süditalien,36 die «amistad de confianza» in Andalusien37 und die
amikalen Relationen in den arabisch-islamischen Gesellschaften Nordafrikas
und des Vorderen Orients bestätigen in eindeutiger Weise, dass die
Freundschaftsdyaden im Mittelmeerraum nicht als lediglich instrumentale Beziehungen

betrachtet werden dürfen.
Sowohl bei den Annahmen der angelsächsischen Anthropologen als auch bei
Zimmermanns Kritik kann man sich jedoch des Eindrucks nicht erwehren, dass

sämtliche Autoren unbewusst einer ethnozentrischen Perspektive zum Opfer
gefallen sind. Alle gehen im Grunde von der normativen Prämisse aus, dass die
instrumentale Freundschaft moralisch verwerfliche Handlungsstrategien
impliziert. Die Transaktionalität bzw. der materielle, wenn auch symmetrische
Austausch von Leistungen und Gegenleistungen zwischen Freunden wird oft,
obgleich nicht bewusst, mit Korruption und im Endeffekt mit einem Defizit an

moralischen Prinzipien in Verbindung gebracht. Der instrumentale «Amizismus»

mediterraner Gesellschaften ist somit praktisch unvereinbar mit der für die
westeuropäischen und nordamerikanischen Kulturtraditionen typischen
Idealvorstellung des «reinen» Freundschaftsverhältnisses, die auch von den
Forschern aus diesen Regionen ziemlich unreflektiert geteilt wird.
Bei den Anthroplogen angelsächsischer Provenienz ist daher durchgehend

eine etwas abwertende Haltung gegenüber den amikalen Transaktionen der

Mitglieder mediterraner Gesellschaften zu verzeichnen. Diese Argumentation
erinnert eigentlich an Banfield, denn sie legt nahe, in den Gesellschaften des

Mittelmeerraums herrsche nicht nur ein «amoralischer Familismus» sondern

auch ein dementsprechender «Amizismus» Zimmermann, der diesen
ethnozentrischen Moralismus deutlich erkannt hat, versucht seinerseits, die Bedeutung

der instrumentalen Sphäre bei Freundschaftsdyaden herunterzuspielen
und fast zu verschleiern. Diese Bemühungen verraten jedoch gerade die
Verlegenheit des Autors, der sich mit dem Phänomen der Instrumentalisierung



GIORDANO: VON DER FAMILIE ZUR KLIENTEL

43

von Freundschaftsrelationen auch nicht anfreunden kann. Es ist jedenfalls
auffallend, dass keiner der Forscher sich mit der wesentlichen Frage der

«Normalität» von solchen Beziehungen in mediterranen Gesellschaften
auseinandergesetzt hat.

In den Ländern Südeuropas, Nordafrikas und des Vorderen Orients gilt der
Austausch von Leistungen und Gegenleistungen materieller Art zwischen Freunden

als völlig selbstverständlich und legitim. In Süditalien wird niemals
verborgen, dass man die «amici» mit ihren «wichtigen Bekanntschaften» eingesetzt

hat, um bestimmte Ziele zur Verbesserung der eigenen ökonomischen
Position zu erreichen. Man wäre dagegen verwundert und würde vielleicht
sogar Verdacht schöpfen, wenn jemand die instrumentelle Hilfe von Freunden

aus moralischen Überlegungen verschmähen würde. Ein solcher Mensch
würde seinen Status aufs Spiel setzen, denn die Mithandelnden würden ihn als

Dummkopf oder gar als «Schamlosen» ansehen, der sich und seine Familie vor
den gefährlichen Drohungen der öffentlichen Sphäre nicht mit den effizientesten

Mitteln verteidigen kann.

In mediterranen Gesellschaften stehen also die materiellen Transaktionen unter
Freunden in Einklang mit dem dort herrschenden Normensystem; sie dürfen
deshalb als «normale» Interaktionen betrachtet werden. Als abweichend und

«anormal» gelten vielmehr die Freundschaftsbeziehungen, die partout die
instrumentale Sphäre negieren. In diesem Sinne stellt der Mittelmeerraum
sozusagen eine «verkehrte Welt» der westeuropäischen und nordamerikanischen
Gesellschaft dar.
Abschliessend muss noch festgehalten werden, dass Freundschaftsverhältnisse

– ähnlich wie rituelle Verwandtschaftsbeziehungen – einen mehrsträngigen
Charakter besitzen. Der Austausch von Leistungen und Gegenleistungen umfasst

nämlich so viele Bereiche, dass die Rollenstruktur innerhalb einer Dyade sehr

differenziert ist.

DIE VERTIKALE ERWEITERUNG DER FAMILIE:
DAS PATRON-KLIENT-VERHÄLTNIS

Das Patron-Klient-Verhältnis stellt den dritten und letzten Beziehungstypus dar,
der die familiale bzw. verwandtschaftliche Protektion und Solidarität erweitert.
Patron-Klient-Relationen als Ausdehnung der Familien- und Verwandtschaftsverbände

sind gewiss nicht nur ein Charakteristikum mediterraner Gesellschaften.

Genau betrachtet, nehmen sie nahezu die Züge anthropologischer
Konstanten an, denn es gibt kaum eine Kultur, in der dieser Beziehungstypus nicht
zu beobachten wäre. Auch in den westeuropäischen und nordamerikanischen



TRAVERSE 1996/3

44

STARKE BANDE

Industrienationen sowie in den Ländern des früheren «sozialistischen Universums

» spielen Patron-Klient-Relationen eine nicht unwesentliche Rolle.
Zu diesem Thema fehlen jedoch die empirischen Untersuchungen, weil einerseits

solche Forschungen politisch brisant und zugleich inopportun sind,
andererseits die Sozialwissenschaftler nach ihren wertbetonten Leitbildern der perfekt

funktionierenden Sozialorganisation stets vorziehen, sich nur mit der
formalisierten und versachlichten Sphäre der eigenen Gesellschaft zu befassen.

Die Klientschaft wird demzufolge zum Anzeichen moralischer Unterlegenheit,
«sozialer Stagnation» «sozio-kultureller Rückständigkeit» herabgewürdigt, und
sie gilt fälschlicherweise als ein Syndrom, das vornehmlich unterentwickelte
Gesellschaften «befällt» 38

Es ist allerdings nicht zu verleugnen, dass das Patronage-System und daher

auch die zugrundeliegende Sozialbeziehung, nämlich die Patron-Klient-Beziehung,

eine ausserordentliche Bedeutung für die Denk- und Handlungsmuster
sämtlicher mediterraner Gesellschaften besitzt. Unter einem solchen Verhältnis
verstehen Mühlmann und Llaryora «eine interpersonale Beziehung Dyade)

zwischen einem Klienten C […] und einem Patron P. In dieser Relation gibt es

reziproke Rechte und Pflichten, doch so, dass die Art der wechselseitigen

Abhängigkeit asymmetrisch ist, in dem Sinne, dass C abhängiger von P als P

von C ist. C braucht P mehr als P C.»39

Des weiteren ist die Patron-Klient-Beziehung in mediterranen Gesellschaften

wie folgt charakterisiert: «The patrons grant favours, protection and help

in various circumstances, in return for small pieces of material assistance,

services, loyalty, and political allegiance from the side of the client. Such a

reciprocal relationship may be expressed in terms of a formal contract or in
less formal relations.»40

Es bestehen mehrere strukturelle Ähnlichkeiten zwischen Patron-Klient-Relation
und ritueller Verwandtschaft. In mediterranen Gesellschaften christlicher
Tradition wird die erstere oft durch eine Patenschaft gestärkt. Der Pate im
gleichnamigen Roman Puzos ist im Endeffekt ein Patron, der sich mit seinen

Klienten auf eine rituelle Verwandtschaftsrelation eingelassen hat. Auch die
Grenze zwischen Patron-Klient-Verhältnis und Freundschaft stellt sich häufig

als fliessend heraus, denn falls die Beziehung zwischen zwei Freunden
asymmetrische Züge annimmt, kann sie von strukturellen sowie vom funktionalen

Standpunkt her gesehen kaum von einer Patron-Klient-Dyade
unterschieden werden.
Trotz dieser Ähnlichkeiten und Überlappungen gibt es einige wesentliche
Differenzen, da die Patron-Klient-Bindung viel eher ein Politikum darstellt als

die rituelle Verwandtschaft und die Freundschaft. Die Patron-Klient-Bindung
als asymmetrische, ausserfamiliale und ausserverwandtschaftliche Abhängig-



GIORDANO: VON DER FAMILIE ZUR KLIENTEL

45

keitsrelation,41 prägt sämtliche Macht- und Herrschaftsstrukturen in den erwähnten

Ländern. Folglich nimmt ein solches Verhältnis im Hinblick auf die
Problematik der Personalisierung von Sozialbeziehungen und vor allem im
Hinblick auf die Beziehungen im Bereich der öffentlichen Gestaltung und Verwaltung

von Gemeinwohl eine fundamentale Stellung ein. Konkreter formuliert:
Die grundlegenden politisch-bürokratischen Relationen zwischen Abgeordneten

und Bürgern sowie zwischen Beamten und Bürgern, die nach den

Prinzipien der «flächenstaatlichen» Ämterorganisation einen versachlichten
Charakter besitzen sollten, werden durch die Umdeutung in Patron-Klient-Dyaden
personalisiert. Diese Personalisierungstendenzen führen in mediterranen
Gesellschaften gleichzeitig dazu, dass die Vertreter des politisch-bürokratischen
Zwangsapparates, die in einem Netzwerk von Patron-Klient-Verhältnissen
verstrickt sind, die ihnen zur Verfügung stehenden, legislativen, exekutiven sowie
gerichtlichen Ressourcen des « institutionellen Flächenstaates» nicht für die
Realisierung eines abstrakten Gemeinwohls einsetzen, sondern diese primär in
den Dienst der partikularistischen Interessen der eigenen Klientelmitglieder
stellen. Die Personalisierung der Sozialbeziehungen schliesst also im Falle der

klientelären Organisation mediterraner Gesellschaften zugleich die Privatisierung

des öffentlichen Sektors ein.
Die versachlichte Administration des Gemeinwesens stellt laut der politischen
Philosophie westeuropäischer Provenienz gerade die Garantie gegen personalisierte

Willkür dar. Die Eigenschaft der Klientelverhältnisse, versachlichte
Beziehungen zu personalisieren, verstösst demzufolge eindeutig gegen die
Grundsätze dieser Denktradition, wonach das von Staat und Bürgern verwaltete

Gemeinwohl als ein fundamentaler «sittlicher Wert an sich» gilt. 42

Dadurch wird auch deutlich, warum die Politiker/innen, Expertinnen und Experten

sowie auch Sozialwissenschaftler/innen, die mit den Leitbildern der
versachlichten Organisation vertraut sind, die Patron-Klient-Dyaden stets mit
Korruption, Parasitenwesen, Nepotismus und Vergeudung öffentlicher Mittel
assoziieren. 43

Diametral entgegengesetzt präsentiert sich die Perspektive der Mitglieder
mediterraner Gesellschaften. Obwohl heutzutage die Klientelrelationen von den

Handelnden meistens hinter einer Terminologie verschleiert werden, die an
Familien-, Verwandtschafts- und Freundschaftsnetzwerke erinnert, stellen solche

interpersonalen Beziehungen ein wesentliches Mittel dar, um der
Undurchschaubarkeit und Rigidität der «flächenstaatlichen» Organisation
entgegenzuwirken. Die Klientschaft entpuppt sich sozusagen als eine Art «bridging
mechanism» zwischen Staat und Gesellschaft, so dass dieser Relationstypus im
Extremfall paradoxerweise «an der Herstellung einer wenn auch schwachen)
positiven Beziehung des einzelnen Bürgers zu seinem Staat»44 mitwirken kann.



TRAVERSE 1996/3

46

STARKE BANDE

Trotz der impliziten bzw. expliziten Anerkennung seitens der Betroffenen bildet

die Patron-Klient-Relation nicht nur ein grundlegendes Element der
Sozialstruktur mediterraner Gesellschaften, sondern zugleich auch eine kognitive
Methode – oder präziser ausgedrückt einen sozio-kulturellen Mechanismus des

Wissens –, dank der sich die Handelnden im unzuverlässigen und starren

«Dschungel» der rechtlichen Paragraphen und der bürokratischen Ämter orientieren

können. In mediterranen Gesellschaften wird demzufolge grundsätzlich
vorgezogen, die Unterstützung eines Patrons in Anspruch zu nehmen, als auf

die Aktivitäten einer staatlichen Stelle zurückzugreifen, die nach dem langwierigen

Prinzip des Dienstweges handelt, oder auf die Tätigkeiten eines persönlich

nicht gut bekannten Anwalts zu vertrauen, der sachlich das Recht
durchzusetzen versucht. Die Präferenz für die durch die Klientschaft gelieferte
Orientierungshilfe ist in den Ländern des Mittelmeerraums so generalisiert, dass

politisch-bürokratische Systeme in ihrer Gesamtheit nicht selten klientelär
umorganisiert werden.

DIE MOBILISIERUNG PERSONALISIERTER NETZWERKE:
KONSEQUENZEN UND FUNKTIONEN

Am Schluss dieses Artikels stellt sich die Frage, welche Konsequenzen die
Personalisierung der Beziehungen für die soziale Organisation mediterraner
Gesellschaften gehabt hat. In diesem Zusammenhang haben Sozialwissenschaftler/

innen, aber auch Politiker/ innen und vor allem Entwicklungspraktiker/
innen und Sozialarbeiter/innen, wie bereits mehrmals angedeutet, festgestellt,
dass in den Ländern des Mittelmeerraums ein ausgeprägter «Individualismus»
eine sozusagen atavistische «Kooperationsfeindlichkeit» und eine Tendenz zum

«asozialen Verhalten» herrscht. Ohne diese ethnozentrischen Begriffe, die letztlich

in Übereinstimmung mit den Leitbildern moderner Industriegesellschaften
das Formelle höher als das Informelle und das Versachlichte höher als das

Personalisierte einstufen, zu akzeptieren, muss hier festgehalten werden, dass

Mitglieder mediterraner Gesellschaften auf Solidaritäts- bzw. Kooperationsstrukturen,

die nicht ausdrücklich auf personalisierten «face to face»-
Beziehungen beruhen, zurückhaltend oder gar ablehnend reagieren. Die Entstehung

von Sekundärgruppen wie etwa Parteien, Gewerkschaften und Genossenschaften

stösst somit im Mittelmeerraum durchgehend auf Desinteresse und Abneigung,

gerade weil aufgrund des personalen Charakters der Relationen – unterstützt

durch die Vorstellung der «morale albertiana» – die «Orientierung auf

eine gemeinsame ‹Sache›» die über die Summe der einzelnen Privatinteressen

hinausreicht, verhindert wird.45



GIORDANO: VON DER FAMILIE ZUR KLIENTEL

47

Man könnte nun argumentieren, dass die mediterranen Gesellschaften der
Gegenwart inzwischen über eine sehr differenzierte Sekundärgruppenorganisation

verfügen. Dort sind politische Parteien sowie Gewerkschaften längst
keine Seltenheit mehr, ausserdem stellt der Mittelmeerraum auch keine «
genossenschaftliche Wüste» mehr dar.46 Es muss allerdings gleichzeitig hinzugefügt
werden, dass in mediterranen Gesellschaften die Struktur der Sekundärgruppen
meistens nicht mehr mit derjenigen der importierten Modelle übereinstimmt.
Die Personalisierung der Sozialbeziehungen hat die Struktur solcher Verbände

in der Regel so verändert, dass die Bezeichnungen Partei, Gewerkschaft,
Genossenschaft lediglich ein rechtliches Ornament, ja vielleicht nur noch eine
formaljuristische Hülle bilden.
Parteien und Gewerkschaften können dementsprechend nicht als monolithische
Vertreter einer Ideologie bzw. einer Klasse betrachtet werden. Oft teilen sich

solche politischen Verbände dementsprechend in eine Vielfalt von rivalisierenden

Strömungen auf, die den Charakter von «egozentrierten» Faktionen
tragen.47 Vom strukturellen Standpunkt her gesehen, können diese Untergruppierungen

wiederum als «Quasi-Gruppen» definiert werden, denn sie bestehen

in der Regel aus einer Summe von Verwandtschafts-, Freundschafts- und

Klienteldyaden. Schliesslich darf nicht aus den Augen verloren werden, dass

die Gefolgschaft einer Partei in mediterranen Gesellschaften meistens nicht aus

ideologischen bzw. gesinnungsethischen Motiven handelt, sondern – wie
Vuidaskis mit Recht betont – in Übereinstimmung mit spezifischen, zweckorientierten

Überlegungen, die stets die eigenen partikularistischen Interessen in den

Vordergrund stellen.48

Im Hinblick auf die Personalisierung der Sozialbeziehungen in Sekundärgruppen

scheint die Untersuchung des Genossenschaftswesens in mediterranen
Gesellschaften besonders aufschlussreich zu sein. Moreno-Navarro beschreibt

in seiner Monographie einer andalusischen Gemeinde auch die Aktivitäten
einer Kooperative, die Oliven kommerzialisiert. Dabei stellt der Autor fest,
dass die dortige Genossenschaft sich nicht nach kollektiven Zielen richtet; sie
verdankt ihr Dasein im Grunde einer dyadisch strukturierten Koalition, die
letztlich als Konkretisierung der Konvergenz einzelner Egoismen betrachtet
werden kann.49 Der von Moreno-Navarro beobachtete «ausgeprägte
Personalismus»50 andalusischer Genossenschaften stellt auch ein Charakteristikum
der sizilianischen Kooperativen dar. Meine eigenen Erfahrungen haben deutlich

gezeigt, dass sich in solchen Verbänden die bestehende Sozialstruktur
mindestens partiell reproduziert.51 Es gibt also beachtliche «points of
tangency»52 zwischen den traditionellen interpersonalen Relationen und denjenigen

zwischen Genossenschaftsmitgliedern, so dass die letztgenannten
Verhältnisse im Grunde eine Replik der vorgegebenen Beziehungen sind. In



TRAVERSE 1996/3

48

STARKE BANDE

diesem Sinne stellte sich heraus, dass sich kleinere Kooperativen bis zu

30 Mitgliedern) in repräsentativer Weise nach «familistischen» Mustern
organisieren. 53 Aus den gleichen Materialien geht hervor, dass Beziehungen
zwischen Leadern und Gefolgschaften in grösseren Verbänden wie etwa in den

Winzergenossenschaften durch Transaktionalität gekennzeichnet sind und

zugleich als identisch mit dyadischen Bindungen vom Typ Patron-Klient
betrachtet werden können.

Bezeichnend für die personalisierte Auffassung und Struktur der
Sozialbeziehungen ist auch die spezifische Wirtschaftsgesinnung, die oft in
sizilianischen Genossenschaften herrscht. Im Gegensatz zu genossenschaftstheoretischen

Vorstellungen bemüht sich kaum ein Mitglied um die gemeinwirtschaftliche

Prosperität des eigenen Verbandes, so dass auch die Grundidee der

Selbsthilfe zwischen ökonomisch Gleichgestellten völlig verloren geht. Durch
die geschickte Ausnutzung der personalisierten Genossenschaftsstruktur streben

die Mitglieder primär an, politisch und sozial aufzusteigen sowie sich
persönlich zu bereichern.

Institutionen wie Parteien, Gewerkschaften und Genossenschaften gelten zwar
als ideale Innovationsträger und Entwicklungsinstrumente, in der Praxis sieht
es jedoch anders aus, denn solche Assoziationen erfahren im Fall der mediterranen

Gesellschaften durch die Personalisierung von Sozialbeziehungen oft eine

radikale Umdeutung, so dass die genannten Sekundärgruppen als
Adaptionsmechanismen von den betroffenen Zielgruppen selbst paradoxerweise an die
vorgegebenen Sozialstrukturen angepasst werden. Die innovative Kraft dieser

Verbände scheint demzufolge erheblich schwächer zu sein als die transformative

Vitalität der Kulturtraditionen.
Gerade das Beispiel der von mir untersuchten sizilianischen Genossenschaften

zeigt, dass die Aktivierung personalisierter Netzwerke, die sich aus rituellen
Verwandtschaftsbeziehungen, Freundschaftsdyaden und Patron-Klient-Verhältnissen

zusammensetzen, vornehmlich im Dienste der eigenen Familie steht.

Die Gründung eines Vereins, die Partizipation an der Gemeindeverwaltung,
der Tausch von Leistungen und Gegenleistungen mit einem «Mächtigen» bzw.
«Herrschenden» werden ausschliesslich im Hinblick auf die legalen sowie

illegalen Vorteile unternommen, die der Betrieb Familie herausschlagen kann.

Dies gilt selbstverständlich in der Regel auch für Handlungen «mafioser» Art.
Der «Killer» der auf Anordnung seines Patrons, des Vize-Bürgermeisters
einer sizilianisher Gemeinde, zwei politische Feinde des letzteren ermordete,

sagte mir als seinem guten Bekannten nicht ohne sichtbaren Stolz: «Ich habe es

getan, ich habe es getan, um dieses Haus zu bauen, in dem wir jetzt sind, und
dieses teuer erkaufte Haus ist für meine Frau, meinen Sohn und meine Tochter.

» «Familie über alles» ist der einzig passende Kommentar!



GIORDANO: VON DER FAMILIE ZUR KLIENTEL

49

Anmerkungen

1 Christian Giordano, Die Betrogenen der Geschichte. Überlagerungsmentalität und
Überlagerungsrationalität in mediterranen Gesellschaften, Frankfurt, New York 1992.

2 Richard Sennett, Verfall und Ende des öffentlichen Lebens. Die Tyrannei der Intimität,
Frankfurt a. M. 1983, 33, 120.

3 Albert O. Hirschmann, Engagement und Enttäuschung. Über das Schwanken der Bürger
zwischen Privatwohl und Gemeinwohl, Frankfurt a. M. 1984.

4 Carlo Tullio-Altan, La nostra Italia. Arretratezza socioculturale, clientelismo e ribellismo
dall’Unita ad oggi, Milano 1986. F. Romano, A. Tenenti, «Introduzione» in L. B. Alberti,
I libri della famiglia, Torino 1972, XXV.

5 Edward C. Banfield, The Moral Basis of a Backward Society, Glencoe 1958.
6 Edward C. Banfield, The Moral Basis of a Backward Society. Ina-Maria Greverus, Kultur

und Alltagswelt. Eine Einführung in Fragen der Kulturanthropologie, München 1978, 171.
7 Edward C. Banfield, The Moral Basis of a Backward Society.
8 David D. Gilmore, The People of the Plain. Class and Community in Lower Andalusia,

New York 1980, 155.
9 Sebastiano Aglianò, Questa Sicilia, Venezia 1982, 555.

10 Gisela Welz, Räume lokaler Öffentlichkeit. Die Wiederbelegung historischer Ortsmittel¬
punkte Notizen 23), Frankfurt a. M. 1986.

11 M. Rainer Lepsius, «Immobilismus. Das System der sozialen Stagnation in Süditalien»
Jahrbücher für Nationalökonomie und Statistik 177 1965), 322. Edward C. Banfield, The

Moral Basis of a Backward Society, 139. Leonard Moss, Walter H. Thomson, «The
Southern Italian Family. Literature and Observation» Human Organization 18 1959), 35.
David D. Gilmore, The People of the Plain, 155. Juliet Du Boulay, Portrait of a Greek
Mountain Village, Oxford 1979, 121. Charlotte Gower-Chapman, Milocca. A Sicilian
Village, London 1973, 88. Emil Zimmermann, Emigrationsland Süditalien. Eine
kulturanthropologische und sozialpsychologische Analyse, Tübingen 1982, 35.

12 M. Rainer Lepsius, «Immobilismus. Das System der sozialen Stagnation in Süditalien»
322.

13 Juliet Du Boulay, Portrait of a Greek Mountain Village, 142
14 Emil Zimmermann, Emigrationsland Süditalien, 37.
15 Edward C. Banfield, The Moral Basis of a Backward Society. Horst Reimann, Helga Rei¬

mann, Sizilien. Studien zur Gesellschaft und Kultur einer Entwicklungsregion, Augsburg
1985. Joseph La Palombara, Interest Groups in Italian Politics, Princeton 1964.

16 Leonardo Sciascia, Der Tag der Eule, Olten 1964, 133. Katja Devaux, Michael Halva,
«Die Ehrbare Familie. Veränderungen im Zentrum sizilianischen Selbstverständnisses» in
Christian Giordano, Ina-Maria Greverus Hg.), Sizilien – die Menschen, das Land und der
Staat, Frankfurt a. M. 1986, 237. Carlo Tullio-Altan, La nostra Italia, 30.

17 Anthony J. Galt, «Carnival on the Island of Pantelleria: Ritualized community solidarity in
an Atomistic Society» Ethnology 12 1973), 325–339. David D. Gilmore, «Friendship in
Fuenmayor. Patterns of Integration in an Atomistic Society» Ethnology 14 1975) 311–324.

A. J. Rubel, H. J. Kupferer, «Perspectives on the Atomistic-Type Society: Introduction»
Human Organization 27 1968), 189–190.

18 Luca Pinna, La famiglia esclusiva. Parentela e clientelismo in Sardegna, Bari 1971, 20.
19 John Davis, Land and Family in Pisticci, London 1973, 68.
20 John Davis, People of the Mediterranean. An Essay in Comparative Social Anthropology,

London 1977, 178.
21 Marshall Sahlins, «On the Sociology of Primitive Exchange» in M. Banton Hg.), The

Relevance of Models for Social Anthroplogy, London 1965, 148.
22 Leonard Moss, S. Capannari, «Patterns of Kinship, Comparaggio and community in a

South Italian Village» Anthropological Quarterly 3 1960), 30.



TRAVERSE 1996/3

50

STARKE BANDE

23 John Davis, People of the Mediterranean, 223. Fortunata Piselli, Parentela ed emigra¬
zione. Mutamenti e continuità in una communità calabrese, Torino 1981, 49.

24 J. Black-Michaud, Feuding Society, Oxford 1975. Fortunata Piselli, Parentela ed emigra¬
zione, 50.

25 Julian Pitt-Rivers, The Fate of Shechem or the Politics of Sex. Essays in the anthropology
of the Mediterranean, Cambridge 1977, 54. Emil Zimmermann, Emigrationsland Süditalien,

76. Vassilios Vuidaskis, Tradition und sozialer Wandel auf der Insel Kreta, Meisenheim/

Glan 1977, 91.
26 Christian Giordano, Robert Hettlage, Mobilisierung oder Scheinmobilisierung? Genossen¬

schaften und traditionelle Sozialstruktur am Beispiel Siziliens, Basel 1975, 81.
27 Fortunata Piselli, Parentela ed emigrazione, 51.
28 Fortunata Piselli, Parentela ed emigrazione, 210.
29 George M. Foster, «The Dyadic contract: A Model for the Social Structure of a Mexican

Peasant Village» American Anthropologist 63 1961), 1179–1182. George M. Foster, «The
Dyadic contract in Tzintzuntzan: Patron-Client Relationship» American Anthroplogist 65
1963), 1280–1294.

30 Jeremy Boissevain, Friends of Friends. Networks, Manipulators and Coalitions, Oxford
1974, 30. Lucy Mair, An Introduction to Social Anthropology, Oxford 1972, 150.

31 Wilhelm E. Mühlmann, Robert J. Llaryora, Klientschaft, Klientel und Klientelsystem in
einer sizilianischen Agro-Stadt, Tübingen 1968, 8. Werner Schiffauer, Die Gewalt der
Ehre. Erklärungen zu einem türkisch-deutschen Sexualkonflikt, Frankfurt a. M. 1983,124.

32 Giuseppe Pitrè, «Proverbi siciliani» Biblioteca delle tradizioni popolari siciliane a cura di
A. Rigoli, Palermo, 1 1978), 99.

33 Paul J. Magnarella, Tradition and Change in a Turkish Town, New York 1974, 168.
34 Jeremy Boissevain, «Patronage in Sicily» Man, New Series 1 1966), 23.
35 Eric J. Wolf, «Kinship, Friendship and Patron-Client Relations in Complex Societies» in

M. Banton Hg.), The Social Anthropology of Complex Societies, London 1966, 10.
36 Emil Zimmermann, Emigrationsland Süditalien, 79, 84.
37 David D. Gilmore, «Friendship in Fuenmayor. Patterns of Integration in an Atomistic

Society» 317. David D. Gilmore, The People of the Plain, 197. Julian Pitt-Rivers, The

Fate of Shechem or the Politics of Sex, 57.
38 M. Rainer Lepsius, «Immobilismus. Das System der sozialen Stagnation in Süditalien»

321. Carlo Tullio-Altan, La nostra Italia, 57.
39 Wilhelm E. Mühlmann, Robert J. Llaryora, Klientschaft, Klientel und Klientelsystem in

einer sizilianischen Agro-Stadt, 3.
40 Verena Burkolter, The Patronage System. Theoretical Remarks, Basel 1976, 1.
41 Wilhelm E. Mühlmann, Robert. J. Llaryora, Klientschaft, Klientel und Klientelsystem in

einer sizilianischen Agro-Stadt, 6. Lucy Mair, An Introduction to Social Anthropology,
Oxford 1972, 315.

42 Günter Hartfiel, Wörterbuch der Soziologie, Stuttgart 1976, 224.
43 Gioacchino Greco, «Clientela, contratto, obbligo» in Luigi Graziano Hg.), Clientelismo e

mutamento politico, Milano 1976, 164. Demostenes Savramis, «Griechenland zwischen
Tradition und Fortschritt» Die Dritte Welt 1 1972), 115.

44 Vassilios Vuidaskis, Tradition und sozialer Wandel auf der Insel Kreta, 88.
45 Wilhelm E. Mühlmann, Robert J. Llaryora, Klientschaft, Klientel und Klientelsystem in

einer sizilianischen Agro-Stadt, 40.
46 Christian Giordano, Robert Hettlage, Mobilisierung oder Scheinmobilisierung?, 3.
47 Michele Pantaleone, L’industria del potere, Torino 1972, 33. Giovanni Sartori Hg.),

Correnti, Frazioni e Fazioni nei partiti politici italiani, Bologna 1973. A. Zuckermann,
«Social Structure and Political Competion: The Italian Case» World Politics 24 1972),
428–443. R. Zariski, «The Italian Socialist Party: A Case Study in Factional Conflict»
American Political Science Review 56 1962), 372–390. R. Zariski, «Intra-Party conflict in



GIORDANO: VON DER FAMILIE ZUR KLIENTEL

51

a Dominant Party: The Expriences of Italian Christian Democracy» Journal of Politics 27
1965), 3–34.

48 Vassilios Vuidaskis, Tradition und sozialer Wandel auf der Insel Kreta, 202.
49 Isidoro Moreno-Navarro, Propiedad, clases sociales y hermandades en la Baja Andalucia,

284.
50 Isidoro Moreno-Navarro, Propiedad, clases sociales y hermandades en la Baja Andalucia.
51 Christian Giordano, «Führungspositionen in «peasant societies » Zur partiellen Abbildung

der Sozialstruktur in Genossenschaften» Schweizerische Zeitschrift für Soziologie 2
1976), 154.

52 Robert T. Anderson, G. Anderson, «The Replicate Social Structure» Southwestern Journal
of Anthropology 18 1962), 365–370.

53 Christian Giordano, Robert Hettlage, Persistenz im Wandel. Das Mobilisierungspotential
sizilianischer Genossenschaften. Eine Fallstudie zur Entwicklungspolitik, Tübingen 1979,
173. Christian Giordano, «Führungspositionen in « peasant societies» 155, 160.

RÉSUMÉ

DE LA FAMILLE AU CLIENTÉLISME: L’ACTIVATION DE RÉSEAUX
PERSONNALISÉS DANS LES SOCIÉTÉS MÉDITERRANÉENNES

La pensée dans les cultures méditerranéennes est marquée par une conception
spécifique du domaine public et privé: le lien entre les deux sphères, autrement

dit entre privé et public, est perçu comme un phénomène d’opposition. Des

modèles soulignant la supériorité du privé sur le public sont les signes
caractéristiques de ce type de sociétés. Du point de vue de l’acteur, les aspects

positifs du domaine privé justifient chaque effort permettant de garantir et

d’optimiser le bien-être spécifique du groupe.

L’acteur se comportant selon de tels modèles est ainsi légitimé, même dans les

cas où l’intérêt commun est menacé. Il est dès lors vraisemblable que l’opposition

entre sphères privée et publique représente un des modèles culturels
fondamentaux. C’est sur cette oppositionque reposent les pratiques de l’économie
de bienfaisance, l’économie souterraine «corruption» dans les sociétés
méditerranéennes.

Toutes ces observations expliquent que la représentation du domaine privé n’est
associée qu’à des espaces sociaux très restreints. Si on examine la structure des

rapports sociaux, on constate que le privé concorde essentiellement avec les

relations familiales. Toutefois, une société dont la structure reposerait
exclusivement sur des «atomes» concurrents au sein de la famille et de la parenté,

serait à peine capable de fonctionner. C’est pourquoi il convient toujours de

prendre en considération le rôle de la famille et de la parenté, sans toutefois
mettre exagérément l’accent dessus.



TRAVERSE 1996/3

52

STARKE BANDE

Si l’on souhaite mettre en évidence les formes de protection et de solidarité qui
fonctionnent parallèlement aux groupements familiaux et parentaux, en aucun
cas la recherche ne doit se focaliser sur les structures formelles. Il est bien plus

judicieux d’examiner les structures informelles d’interaction. Un trait fondamental

de ces groupements informels réside justement dans le fait que le réseau de liens

constitutif peut être considéré comme un système de relations hautement
personnalisées, un système construit selon un modèle dyadique.

Lorsqu’on considère le premier type de ces rapports spécifiques, il faut d’abord
mentionner la parenté rituelle ou spirituelle) qui se manifeste, dans les pays

méditerranéens chrétiens, sous la forme du parrainage. L’existence incontestée

d’un réseau dense de relations de parenté organisées de manière rituelle soustend

une stratégie d’action visant principalement à former une coalition familiale
durable.

Le deuxième type de rapports que l’on peut considérer comme une extension

des structures de solidarité repérées au sein de la famille et de la parenté est

l’amitié. L’institution sociale de l’amitié se définit uniquement comme une

relation interpersonnelle, au caractère symétrique, sans aucun lien avec la
parenté. L’amitié existe en règle générale exclusivement entre les membres

appartenant au même rang social. En ce qui concerne l’amitié méditerranéenne

dyadique, elle ne se limite pas simplement à une entraide spirituelle ou morale.
L’échange symétrique d’opportunités matérielles qui repose sur la transmission
de relations importantes et de connaissances est bien plus important.
Le clientélisme représente le dernier type de relation: celle-ci élargit la protection
et la solidarité familiale et parentale. Le clientélisme, c’est à dire le lien patronclient,

relation de dépendance asymétrique, marque les structures de force et de

pouvoir dans les pays étudiés. De ce fait, un tel type de rapports, au regard des

liens existant dans l’administration et la gestion de l’intérêt commun, occupe

une place primordiale. On peut admettre que les relations patron-client
soustendent constamment des interactions – autant de pratiques d’échange asymétrique

de prestations et de contre-prestations – dans la vie publique et la gestion
de l’intérêt commun.
L’activation de réseaux, composés de ces différents types de relation, subsiste

presque exclusivement pour servir l’entreprise familiale, entreprise qui prétend
surmonter les dangers et la sournoiserie publique et ainsi les périls du monde du

travail.

Traduction: Chantal Lafontant)


	Von der Familie zur Klientel : die Aktivierung personalisierter Netzwerke in mediterranen Gesellschaften

