Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift fir Geschichte = Revue d'histoire
Herausgeber: [s.n]

Band: 3 (1996)

Heft: 3

Artikel: Von der Familie zur Klientel : die Aktivierung personalisierter Netzwerke
in mediterranen Gesellschaften

Autor: Giordano, Christian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-87856

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-87856
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VON DER FAMILIE ZUR KLIENTEL

DIE AKTIVIERUNG PERSONALISIERTER NETZWERKE
IN MEDITERRANEN GESELLSCHAFTEN

CHRISTIAN GIORDANO

VORBEMERKUNG

In simtlichen Lindern des Mittelmeerraumes herrscht eine tiefe Kluft zwi-
schen Staat und Gesellschaft. Obwohl die meisten dortigen Politiker, Richter,
Intellektuellen und Wissenschaftler aus falschverstandenem Nationalstolz die-
se fiir die im Feld arbeitenden Anthropologinnen und Anthropologen evidente
Tatsache zu verheimlichen suchen, ist es nicht zu iibersehen, dass die mediter-
ranen Gesellschaften seit Jahrhunderten schon von einem Konflikt zwischen,
wie Max Weber sagen wiirde, staatlicher Legalitidt und kultureller Legitimitit
gepragt werden. Daher ist dieses Phinomen mit dem der jetzigen Legitima-
tionskrise, die die westlichen Demokratien zu befallen scheint, nur im Hinblick
auf dusserliche Analogien zu vergleichen. Ereignisse wie Korruptionsaffiren,
mafios gefirbte Verhaltensweisen, politische Skandale, Rechtsunsicherheit
auf Grund personlicher Rivalititen innerhalb der Justizbehorden, partikulari-
stische Instrumentalisierung der Verwaltung, in denen ganze «politische Klas-
sen» — Unternchmer, Biirokraten und nicht zuletzt auch die Mehrheit der
Durchschnittsbiirger/innen — verstrickt wurden, sind in mediterranen Gesell-
schaften keine einmaligen «Betriebsunfille», sondern die immer wiederkeh-
renden Objektivationen einer spezifischen Mentalitit, die die eigene Gesell-
schaft weder als «Civitas», noch als «Polis», auch nicht als «Communitas»,
aber als generalisiertes System interpersonaler Bezichungen (Dyaden) im Dienste
von Familieninteressen auffasst.! Zwar entstanden in den letzten Jahren durch-
aus Initiativen mit dem Ziel, neue Solidarititsstrukturen — wie im Fall der Anti-
Mafia-Vereine in Sizilien — zu entwickeln. Solche Erscheinungen, deren
Bedeutung von manchen allzu optimistischen und naiven Autoren nicht-medi-
terraner Provenienz stark iibertrieben wurden, bleiben fiir den empirisch arbei-
tenden Anthropologen allerdings Marginalien, die lediglich einen unbedeu-
tenden Einfluss auf die Persistenz der in den nichsten Abschnitten darge-
stellten Denk- und Handlungsmuster ausgeiibt haben.

H33



STARKE BANDE TRAVERSE 1996/3

DIE OPPOSITION ZWISCHEN PRIVATER UND
OFFENTLICHER SPHARE

Die kollektiven Denkinhalte mediterraner Gesellschaften sind durch eine spezi-
fische Konzeption des offentlichen und des privaten Raumes geprigt, die von
den Vorstellungen in mittel- und nordeuropiischen Gesellschaften abweicht.
Eine der Grundideen des westlich-demokraktischen Gedankenguts, nach der
das Gemeinwohl allen Individuen zugute kommt, hat sich in mediterranen
Gesellschaften bis heute nicht durchgesetzt. Das Verhiltnis zwischen dem
Privaten und dem Offentlichen wird meistens als oppositionell aufgefasst, so
dass es durchaus legitim ist, von einem generalisierten Gegensatz zwischen
offentlicher und privater Sphére zu sprechen.
Die Annahme Sennetts, dass der offentliche und der private Bereich bis zu
beginn des 19. Jahrhunderts in den Kulturen des «Okzidents» ein harmonisches
«<Universum»> sozialer Bezichungen» bzw. «zwei Atome eines Molekiils»* bil-
deten, kann also weder auf vergangene noch auf gegenwirtige mediterrane
Gesellschaften iibertragen werden. Auch das Modell Hirschmanns, wonach
Staatsbiirger zyklisch zwischen Engagement und Enttduschung, d. h. zwischen
der regen Partizipation am offentlichen Leben und dem Riickzug ins Private
schwanken, mag zwar fiir die biirgerlich-kapitalistischen Gesellschaften Nord-
und Mitteleuropas sowie Nordamerikas gelten, jedoch nicht fiir die Lander des
Mittelmeerraumes.? In diesen Gesellschaften sind solche Schwankungen nicht
festzustellen, denn dort ist das Primat und somit auch die hthere Bewertung der
Privatsphire niemals in Frage gestellt worden. Der offentliche Bereich wird
dagegen in der Regel als ein Fremdkorper betrachtet.
In diesem Sinne werden die Gesellschaften des Mittelmeerraums durch Leit-
bilder charakterisiert, die Tullio-Altan am Beispiel Italiens und vor allem des
«Mezzogiorno» als «morale albertiana» bezeichnet hat. Dieser Begriff be-
zieht sich explizit auf einen der grossen Geister der italienischen Renais-
sance, Leon Battista Alberti, der in seinem Buch 7 /ibri della famiglia in
eindeutiger Weise die Uberlegenheit des Privaten gegeniiber dem Offent-
lichen thematisiert hat.*
Fiir die «morale albertiana» mediterraner Gesellschaften stellt die private
Sphire den einzigen Bereich dar, der Sicherheit vermittelt und in dem Ver-
lasslichkeit herrscht. Die positiven Qualititen des Privatbereichs rechtfertigen
aus der Perspektive der Handelnden jede Bemiihung, die das partikularistische
Wohl der eigenen Gruppe zu garantieren und zu maximieren verspricht. In
Ubereinstimmung mit der «morale albertiana» ist also der Handelnde legiti-
miert, sich nach solchen Mustern zu verhalten, auch wenn das Gemeinwohl
34 @ damit eindeutig gefahrdet wird.



GIORDANO: VON DER FAMILIE ZUR KLIENTEL

Die Existenz einer Orientierung in mediterranen Gesellschaften, die Privatheit
stets als positives Pendant zur 6ffentlichen Sphire prisentiert, wird auch von
den Thesen Banfields zum «amoralischen Familismus» der siiditalienischen
Bevolkerung bestitigt.’ Die Arbeit dieses Autors ist berithmt geworden, und sie
ist zugleich auf heftige, emporte und zum Teil berechtigte Kritiken gestossen.®
Die Wahl einer eindeutig ethnozentrischen Terminologie sowie der fehlende
Sinn fiir die historische Bedingtheit der beobachteten Denk- und Handlungs-
muster stellen Mingel dar, die nicht bagatellisiert werden diirfen. Allerdings
mindern die methodologischen Vorbehalte nicht die Relevanz bestimmter
Erkenntnisse, die Banfield trotz seiner ungliicklichen Argumentation gemacht
hat. So ist gewiss nicht zu verleugnen, dass in der siiditalienischen Gesellschaft
der partikularistische Imperativ der ausschliesslichen Maximierung des Privat-
wohls fiir die eigene Kernfamilie vorherrscht.”

Die «privatistischen» Leitbilder mediterraner Gesellschaften nehmen gerade in
Siidspanien und im «Mezzogiorno» paradigmatische Formen an, die sich bei-
spielsweise bei der Einstellung zur «casa» wiederfinden lassen. So schreibt
Gilmore im Hinblick auf Andalusien: «Casa literally means house or home
[...] this of course may actually be a house, but it can also be an apartment or a
single room. The casa refers rather to the people who experience and share the
«private> domestic world of the home and health, who eat together, and who are
privy to each other’s secrets and intimate feelings.»® Es ist wiederum gewiss
nicht zufillig, dass ein feinsinniger Autor wie Agliand ein ganzes Kapitel
seines Buches Questa Sicilia der «casa» als dem Kern des sizilianischen
Privatbereichs gewidmet hat. Dariiber schreibt er: «Die «casa» ist fiir alle der
letzte Zufluchtsort der hochsten Hoffnungen, aber fiir den Sizilianer ist es
geradezu ein Tempel. Der Eindruck iibertriebener Vertraulichkeit, den man auf
der Strasse gewinnen kann, endet absolut vor den Winden der <casa», die
eifersiichtig vom tiglichen Austausch von Eindriicken und Gedanken fern-
gehalten wird. [...] Der grosste Teil der Bevolkerung beschirmt und bewacht
die eigene «casa>, vor allem, wenn sie junge Frauen beherbergt.»’

Wie schwer es ist, die sozialen Barrieren, die es um siiditalienische Privat-
wohnungen gibt, zu durchdringen, haben gewiss alle Sozialwissenschaftler/
innen mit langeren Felderfahrungen im «Mezzogiorno» mindestens einmal
erlebt. In den kleinen Agro-Stadten Siiditaliens, ohne Hotels oder Pensionen,
ist es manchmal fiir Forscher/innen nicht ganz leicht, eine Unterkunft zu
finden. Auch die Vermietung von leerstechenden Wohnungen an Fremde darf
nicht als selbstverstandlich angesehen werden. Es fillt ausserdem auf, dass die
traditionell grossziigige Gastfreundschaft sich vornehmlich an offentlichen
Orten abspielt. Einladungen finden also in der Regel in Cafés, Bars, Restau-
rants und auch auf dem Lande statt, selten aber zu Hause. Einladungen nach m35



STARKE BANDE TRAVERSE 1996/3

Hause werden erst ausgesprochen, wenn der Fremde, aus welchem Grund auch
immer, als Familienmitglied oder als intimer Freund gilt. Diejenigen, die sich
nicht nach diesen Normen richten, sind meistens «outsiders», die eventuell
besonders «modern» und «fortschrittlich» erscheinen wollen und die ihre Ge-
sellschaft als «riickstandig» betrachten.

Man kann sich also als Beobachter in Anbetracht der zahlreichen Schutz-
mechanismen des Eindrucks nicht erwehren, dass die Handelnden im «Mez-
zogiorno» — diese Feststellung konnte allerdings auch auf andere mediterrane
Gesellschaften iibertragen werden — stets darauf bedacht sind, ihre Wohnung
als Kern der Privatsphire von der externen Offentlichkeit nicht kontaminie-
ren zu lassen.

Parallel zur positiven Bewertung des Privatbereichs schitzt die «morale alber-
tiana» als Ethik des «amoralischen Familismus» den ¢ffentlichen Bereich als
negativ ein. Sogar die «Riume lokaler Offentlichkeit»,'° wie etwa die «piazza»
in Siiditalien, der «paséo» in Spanien und das «kafeneion» in Griechenland,
werden mit einer gewissen Ambivalenz betrachtet. Diese Orte werden nicht nur
geschitzt, sondern auch gefiirchtet, denn dort entstehen die statusgefiahrdenden
Geriichte, die den guten Ruf von Personen und Gruppen auf die Probe stellen. Je
mehr der offentliche Bereich versachlicht, anonym, rationalisiert, ibergreifend
ist, desto mehr nimmt das Misstrauen der Mitglieder mediterraner Gesellschaf-
ten zu. Dementsprechend erwecken offentliche Institutionen mit iiberlokalem
Charakter stets den Verdacht, lediglich dazu zu dienen, die Individuen zu
unterdriicken und auszunchmen.

DIE GRENZEN DER FAMILIE ALS «PRIMORDIALER»
SOLIDARITATSSTRUKTUR

Bisher wurde der private Bereich in mediterranen Gesellschaften nur andeu-
tungsweise definiert. Es kann allerdings festgehalten werden, dass die Vor-
stellung vom Privatbereich nur mit sehr beschriankten sozialen Riumen as-
soziiert wird. Im Hinblick auf die Struktur der sozialen Bezichungen lésst
sich dementsprechend sagen, dass das Private in mediterranen Gesellschaften
vor allem mit den Familien- bzw. engen Verwandtschaftsverhiltnissen iiber-
einstimmt.
Die «primordiale» Bedeutung der erweiterten bzw. der Kernfamilie wird
einstimmig von sidmtlichen Beobachter/innen der Lander des Mittelmeer-
raums hervorgehoben.!' In ihren Berichten kommt deutlich zum Ausdruck,
dass die Familie, wie bereits angemerkt, die wichtigste Solidaritdtsgruppe
36 W darstellt, denn in den Augen der Mitglieder mediterraner Gesellschaften garan-



GIORDANO: VON DER FAMILIE ZUR KLIENTEL

tiert sie eine «Kooperation ohne Nebenabsichten».!? In paradigmatischer Form
ist diese Meinung von Du Boulay formuliert worden, wenn sie in Bezug auf
Griechenland schreibt: «Outside the family, however, relationships with the
community tend to be negative, contrasting radically with those within the
family and differentiated from them chiefly by the fact that their basis is not
mutual trust and interdependence, but suspicion and competition.»'?

Die Struktur der «innerfamilialen Bindungen»'* ist zwar fiir die hier behan-
delte Thematik nicht unbedingt relevant und es wird daher nicht weiter darauf
eingetreten. Die Kohdsion der Familie im Vergleich zu derjenigen anderer
Gruppierungen muss jedoch mit Nachdruck betont werden. Demnach emp-
fanden mehrere Autorinnen und Autoren es als berechtigt, die mediterranen
Gesellschaften als «familistisch» zu definieren.’

Die Beobachtungen der Forscher/innen stimmen mit denen von Schriftsteller/
innen und Kulturkritikern iiberein. So bezeichnet Sciascia die Familie «als
die einzige lebende Institution» im Bewusstsein der Sizilianer, und Longa-
nesi, der nebenbei bemerkt auch ein Humorist mit einem ausgepriagten Sinn
fiir das Paradoxe war, betrachtete Italien und besonders den «Mezzogiorno»
nicht als ein «gesellschaftsartiges Sozialgebilde», sondern als eine Ansamm-
lung von Familien.'®

Aus gesamtgesellschaftlicher Perspektive gesehen, scheinen mediterrane Kul-
turen im ersten Augenblick dem Typus der «atomistic societies» in geradezu
paradigmatischer Weise zu entsprechen, denn bei der Definition dieser Ge-
sellschaftsform stellt die Familie die wichtigste strukturelle Einheit sowie die
fast einzige formelle Gruppe dar.!” Eine Gesellschaft, deren Sozialstruktur
ausschliesslich aus konkurrierenden familialen «Atomen» besteht, wire aber
kaum in der Lage zu funktionieren. Die schismatischen sowie die desintegrativen
Momente waren vermutlich so ausgeprigt, dass sie sogar die Existenz dieser
spezifischen Art der Vergesellschaftung gefihrden wiirden. Dies gilt zwei-
felsohne insbesondere fiir komplexe Gesellschaften wie diejenigen des Mit-
telmeerraumes. Man sollte deshalb die Rolle der Familie und der Verwandt-
schaft in mediterranen Gesellschaften zwar stets beriicksichtigen, jedoch nicht
iiberbetonen. Es war gerade einer der grossen Mingel Banfields, sich allzu
sehr auf die siiditalienische Kernfamilie fixiert zu haben.'® Bei genauer Be-
trachtung stellt sich namlich heraus, dass mediterrane Gesellschaften nicht so
extrem «atomisiert» sind, denn die Handelnden halten es fiir notwendig, ihre
Familien- und Verwandtschaftsbezichungen durch zusitzliche Solidaritits-
relationen zu vervollstandigen. So gibt es also die Tendenz, das eigene soziale
Netzwerk iiber die Familie hinaus zu erweitern.

37



38 .

STARKE BANDE TRAVERSE 1996/3

DIE NACHBARSCHAFT ALS SOLIDARITATSSTRUKTUR:
EINE FEHLANNAHME

Es wire naheliegend anzunehmen, dass die Nachbarschaft in diesem Zusam-
menhang von spezieller Bedeutung ist. Die ethnographischen Materialien zei-
gen allerdings, dass die Vorstellung von der Nachbarschaft in mediterranen
Gesellschaften ziemlich ambivalent ist. So ist der Nachbar beispielsweise in
Sizilien der «wahre» Verwandte, aber zugleich auch der «falsche» Freund
sowie die «gefihrliche Schlange», die alles sieht und hort. Vor Nachbarn kann
man sich nicht so gut schiitzen, und die gegenseitigen Beziehungen sind oft
durch Konflikt und Neid geprigt.

Wahrscheinlich hat Davis das Wesen der Nachbarschaft in mediterranen
Gesellschaften am besten getroffen, wenn er iiber die Nachbarn schreibt:
«[...] neighbours [are] people with whom there is frequent but not necessarily
intimate or friendly contact.»'® Schliesslich, so fiigt Davis hinzu, wird in der
Nachbarschaft aufgrund von Klatsch und Gerede die Reputation von Perso-
nen und Gruppen regelrecht hergestellt.2’ Als Ort lokaler Offentlichkeit be-
sitzt demnach eine solche informelle Institution in den Augen der Handeln-
den hnlich ambivalente Qualititen wie die «piazza», der «corso», der «paséo»,
das «kafeneion». Das nachbarschaftliche Beziechungsgeflecht kann also kaum
als Schutz- bzw. Solidarititsgemeinschaft verstanden werden, die das soziale
Netzwerk der familialen Verhiltnisse erweitert und erginzt. In Nachbar-
schaften besteht zweifelsohne eine relativ dichte Interaktionsstruktur, die
allerdings — um es mit der Terminologie von Sahlins zu formulieren — hiufig
durch eine «negative Reziprozitdt»?! charakterisiert ist.

Will man nun die Protektions- und Solidarititsgebilde ausfindig machen, die
parallel zu den familialen Verbianden funktionieren, dann muss man sich in
mediterranen Gesellschaften auf keinen Fall auf die Suche nach formellen
Gruppen versteifen. Dies war wohl der Hauptfehler der formalistisch orien-
tierten Politologen amerikanischer Provenienz, die in Siiditalien verzweifelt
nach «corporate groups» als Triger der «civic culture» suchten.

Ergiebiger ist es, informelle Interaktionsstrukturen zu erforschen, deren Be-
ziehungsgeflechte als ein System von stark personalisierten Relationen mit
dyadischem Charakter betrachtet werden konnen.



GIORDANO: VON DER FAMILIE ZUR KLIENTEL

DIE SYMBOLISCHE ERWEITERUNG DER FAMILIE:
DIE RITUELLE VERWANDTSCHAFT

Als erster Typus dieser spezifischen Verhiltnisse muss hier zuerst die rituelle
Verwandtschaft erwahnt werden, die in den christlichen Landern des Mittel-
meerraums speziell in Form der Patenschaft auftritt.??

Die ethnographischen Zeugnisse heben sehr deutlich die Protektions- und
Solidaritdtsbindungen hervor, die die rituelle Verwandtschaft beinhaltet. Ein
dichtes Netzwerk von rituellen Verwandtschaftsbeziehungen, wie es etwa in
Siiditalien, Griechenland und Spanien zu beobachten ist, beinhaltet eine Hand-
lungsstrategie, die hauptsidchlich dazu dient, Individuen, Familien- und Ver-
wandtschaftsgruppen in einer Koalition mit dauerhaftem Charakter zusammen-
zuschliessen.” Die spezifische Funktion solcher Beziehungen kommt deutlich
zum Ausdruck, wenn zwei oder mehrere Familien durch eine blutige Fehde
getrennt sind, denn dieser Konflikt wird aufgehoben, wenn es gelingt, die zwei
Gruppen durch rituelle Verwandtschaftsverhiltnisse zu verbinden. In medi-
terranen Gesellschaften, die bekanntlich als typische «feuding societies» gel-
ten, kann — wie Piselli in Bezug auf Kalabrien unterstrichen hat — die neu
entstandene Patenschaftsrelation zwischen zwei verfeindeten Gruppen durch-
aus bewirken, dass die verheerende Abfolge von Racheakten endlich einge-
stellt wird.* Die rituelle Verwandtschaft als friedensstiftende Institution stellt
allerdings ein Phianomen dar, das lediglich Gruppen mit ungefihr derselben
Position innerhalb der Schichtungsstruktur betrifft.

Eine andere, weitaus haufigere Moglichkeit der rituellen Verwandtschaft im
Mittelmeerraum entsteht mit der asymmetrischen Struktur der Verhiltnisse, die
einen personellen und dyadischen Kontrakt zwischen Personen mit unterschied-
lichen Chancen an Macht, Prestige, Einfluss und Reichtum beinhalten.

Als Beobachter kann man daher feststellen, dass die auf der Basis von rituellen
Verwandtschaftsbeziehungen entstandenen Koalitionen und Allianzen meist
aus Personen und Gruppen gebildet sind, die nicht derselben Schicht ange-
horen. In mediterranen Gesellschaften mit christlicher Tradition gibt es dem-
zufolge die Tendenz, sich als Armer oder als Beherrschter einen Paten aus-
zusuchen, der als reich und michtig angesehen wird.” Bereits in der sizilia-
nischen Zunftordnung des 17. und 18. Jahrhunderts war es nicht uniiblich, dass
der Meister von den Untergebenen aufgefordert wurde, die Rolle des Tauf-
bzw. Firmungspaten sowie diejenige des Trauzeugen zu iibernehmen.? Wih-
rend des 19. Jahrhunderts, d. h. im «goldenen Zeitalter» der mediterranen
Agrarbourgeoisie, stellten wiederum die lokalen Honoratioren die begehrte-
sten Patengestalten dar. So bemiihte sich in Kalabrien praktisch jede Familie
aus den liandlichen Unterschichten um eine rituelle Verwandtschaftsbeziehung

H39



STARKE BANDE TRAVERSE 1996/3

mit einem einflussreichen Notabeln, der in der Regel zugleich auch ein reicher
«galantuomo» war.”

Die Honoratiorenherrschaft in mediterranen Gesellschaften gehort endgiiltig
der Vergangenheit an, die asymmetrischen Verwandtschaftskontrakte auf der
Basis ritueller Handlungen haben dagegen ihre Aktualitit nicht verloren. Bei-
spielsweise ist der «comparaggio» in Kalabrien heutzutage ein Monopol der
hohen Parteifunktioniire sowie der Biirokraten geworden.”

Im Zusammenhang mit der Institution der rituellen Verwandtschaft in medi-
terranen Gesellschaften wurde mehrmals der Begriff des personellen, dyadischen
Kontrakts benutzt. Diese Bezeichnung, die eigentlich von Foster im Hinblick
auf die Struktur der Sozialbeziechungen im lateinamerikanischen Raum ge-
prigt wurde,” soll den transaktionalen Charakter des erwihnten Relations-
typus betonen, ohne die eventuelle gefiithlsmassige Komponente auszuschlies-
sen. Vom kulturanthropologisch-soziologischen Standpunkt her gesehen, ist
darauf hinzuweisen, dass rituelle Verwandtschaftsinstitutionen stets auf rezi-
proken Rechten und Pflichten beruhen, die den Austausch von Leistungen und
Gegenleistungen zwischen «iiberlegenen» und «unterlegenen» Handelnden
garantieren.

Vom Paten wird beispielsweise erwartet, dass er sich um bestimmte Bereiche
der materiellen Existenz seiner Schiitzlinge kiimmert. So wird er die finanziel-
len Mittel fiir eine bessere Schulausbildung zur Verfiigung stellen bzw. her-
beischaffen oder sich bei der Suche einer Arbeitsstelle einsetzen. Dieses En-
gagement wird von den Bezichungspartnern in der Regel mit Respekt-, Erge-
benheits- und Treuedemonstrationen honoriert.

Die rituellen Verwandtschaftsbezeichnungen sind durch eine sich iiberlappende
Rollenvielfalt charakterisiert.** Konkret formuliert: Aufgrund ritueller Ver-
wandtschaftsbezichungen werden die Akteure beispielsweise zugleich in ein
Arbeitsverhiltnis treten, die landwirtschaftlichen Produkte bei derselben Ge-
nossenschaft absetzen, den gleichen Parlamentskandidaten aktiv unterstiit-
zen, in demselben Sportverein titig sein, derselben Konfraternitit bei den
Vorbereitungen fiir das Schutzheiligenfest helfen usw.

DIE INSTRUMENTELLE ERWEITERUNG DER FAMILIE:
DIE FREUNDSCHAFTSDYADE

Der zweite Beziehungstypus, den man als Erweiterung der familialen Solidari-
tatsstrukturen betrachten kann, ist die Freundschaft. Die kollektiven Denk-
muster mediterraner Gesellschafte versehen die Freundschaftsrelationen stets
40 ® mit positiven Attributen. In manchen Lindern des Mittelmeerbeckens wird die



GIORDANO: VON DER FAMILIE ZUR KLIENTEL

soziale Institution der Freundschaft geradezu hochgejubelt, denn sie garantiert
Schutz und Solidaritit gegen die feindliche Welt der Offentlichkeit.

Die soziale Institution der Freundschaft konnte als eine nicht-verwandtschaft-
liche, interpersonale Relation mit symmetrischem Charakter definiert werden.
So bestehen Freundschaften in der Regel ausschliesslich zwischen sozial Gleich-
gestellten.?! Diese schichtungsspezifische Konnotation der Dyade spiegelt sich
auch im sizilianischen Sprichwort, das sagt: «Wenn zwischen Freunden keine
Gleichheit herrscht, kann es keine wahre Liebe geben.»® Das Alter und in
manchen Fillen sogar auch das Geschlecht®® spiclen demzufolge nicht unbe-
dingt eine herausragende Rolle, massgebender fiir eine Freundschaft scheint
dagegen vielmehr die nicht allzu grosse soziale Distanz zu sein.

Der Begriff der Symmetrie fithrt zu einem weiteren wesentlichen Merkmal der
Freundschaftsverbindungen in mediterranen Gesellschaften, ndmlich zum trans-
aktionalen Charakter der erwihnten Dyade. Mehrere Anthropologen angel-
sachsischer Provenienz haben mit Nachdruck betont, dass die mediterrane
Freundschaft gerade durch die spezifische Neigung zu instrumentalen Inter-
aktionen gekennzeichnet ist.* Wie Wolf hervorgehoben hat, muss dieser Ty-
pus von Dyade im Endeffekt als Gegensatz zur sozialen Institution der emotio-
nalen Freundschaft betrachtet werden, die im Grunde Bestandteil der west-
europdischen und nordamerikanischen Kulturtradition ist. Dazu schreibt er:
«Emotional friendship involves a relation between an ego and an alter in
which each satifies some emotional need in his opposite number. [...] In
contrast to emotional friendship, which restricts the relation to the dyad invol-
ved, in instrumental friendship each member of the dyad acts as a potential
connecting link to other persons outside the dyad. Each participant is a spon-
sor for the other. In contrast to emotional friendship, which is associated with
closure of the social circle, instrumental friendship reaches beyond the bounda-
ries of existing sets, and seeks to establish beachheads in new sets.»® Bei den
mediterranen Freundschaftsdyaden geht es also laut diesen Autoren nicht
primadr darum, sich gegenseitig geistig oder seelisch zu helfen. Wesentlich
wichtiger ist dagegen der symmetrische Austausch materieller Chancen, der
auch aus Vermittlungen von «wichtigen Verbindungen» bzw. «Bekanntschaf-
ten» besteht. Wenn eine Person beispielsweise in Siiditalien Probleme mit der
Justiz hat oder eine Genehmigung braucht, die von einer entfernten biirokra-
tischen Stelle abhidngig ist, dann wendet sie sich in der Regel an einen «buon
amico», von dem angenommen wird, dass er die «richtigen Freunde» in den
erwahnten Bereichen besitzt. Diese instrumentale Freundschaftsbeziehung
hat, wie bereits angedeutet, zugleich auch einen transaktionalen Charakter,
denn die vollbrachten Leistungen werden mit gleichwertigen Gegenleistungen
honoriert. Gewinnt also der Handelnde mit Hilfe der Vermittlung seines «amico» M 41



STARKE BANDE TRAVERSE 1996/3

den Prozess oder bekommt er die erwiinschte Genehmigung, dann wird er
seinen Freund, der sich beispielsweise fiir einen offentlichen Auftrag im Bau-
sektor interessiert, durch die Mobilisierung der eigenen «wichtigen Bekannt-
schaften» unterstiitzen. Gerade in der Gleichwertigkeit des Austausches — in
diesem Fall der Vermittlung von michtigen Personen — konkretisiert sich
nochmals die angesprochene Symmetrie der Freundschaftsdyaden in medi-
terranen Gesellschaften.
Zimmermann hat nun den angelsidchsischen Autoren zu Recht vorgeworfen, sie
hitten den instrumentalen Charakter der Freundschaft in mediterranen Gesell-
schaften zu stark betont. Wie auch die hier dargestellten Materialien zeigen,
besitzt die soziale Institution der Freundschaft im Mittelmeerraum durchgehend
sowohl eine instrumentale als auch eine emotionale Sphire. Die «amicizia
intima» in Siiditalien,* die «amistad de confianza» in Andalusien® und die
amikalen Relationen in den arabisch-islamischen Gesellschaften Nordafrikas
und des Vorderen Orients bestitigen in eindeutiger Weise, dass die Freund-
schaftsdyaden im Mittelmeerraum nicht als lediglich instrumentale Beziehun-
gen betrachtet werden diirfen.
Sowohl bei den Annahmen der angelsachsischen Anthropologen als auch bei
Zimmermanns Kritik kann man sich jedoch des Eindrucks nicht erwehren, dass
samtliche Autoren unbewusst einer ethnozentrischen Perspektive zum Opfer
gefallen sind. Alle gehen im Grunde von der normativen Pramisse aus, dass die
instrumentale Freundschaft moralisch verwerfliche Handlungsstrategien im-
pliziert. Die Transaktionalitit bzw. der materielle, wenn auch symmetrische
Austausch von Leistungen und Gegenleistungen zwischen Freunden wird oft,
obgleich nicht bewusst, mit Korruption und im Endeffekt mit einem Defizit an
moralischen Prinzipien in Verbindung gebracht. Der instrumentale « Amizismus»
mediterraner Gesellschaften ist somit praktisch unvereinbar mit der fiir die
westeuropdischen und nordamerikanischen Kulturtraditionen typischen Ideal-
vorstellung des «reinen» Freundschaftsverhiltnisses, die auch von den For-
schern aus diesen Regionen ziemlich unreflektiert geteilt wird.
Bei den Anthroplogen angelsichsischer Provenienz ist daher durchgehend
eine etwas abwertende Haltung gegeniiber den amikalen Transaktionen der
Mitglieder mediterraner Gesellschaften zu verzeichnen. Diese Argumentation
erinnert eigentlich an Banfield, denn sie legt nahe, in den Gesellschaften des
Mittelmeerraums herrsche nicht nur ein «amoralischer Familismus», sondern
auch ein dementsprechender « Amizismus». Zimmermann, der diesen ethno-
zentrischen Moralismus deutlich erkannt hat, versucht seinerseits, die Bedeu-
tung der instrumentalen Sphire bei Freundschaftsdyaden herunterzuspielen
und fast zu verschleiern. Diese Bemiihungen verraten jedoch gerade die Ver-
42 m legenheit des Autors, der sich mit dem Phénomen der Instrumentalisierung



GIORDANO: VON DER FAMILIE ZUR KLIENTEL

von Freundschaftsrelationen auch nicht anfreunden kann. Es ist jedenfalls
auffallend, dass keiner der Forscher sich mit der wesentlichen Frage der
«Normalitdt» von solchen Bezichungen in mediterranen Gesellschaften aus-
einandergesetzt hat.

In den Lindern Siideuropas, Nordafrikas und des Vorderen Orients gilt der
Austausch von Leistungen und Gegenleistungen materieller Art zwischen Freun-
den als vollig selbstverstandlich und legitim. In Siiditalien wird niemals ver-
borgen, dass man die «amici» mit ihren «wichtigen Bekanntschaften» einge-
setzt hat, um bestimmte Ziele zur Verbesserung der eigenen dkonomischen
Position zu erreichen. Man wire dagegen verwundert und wiirde vielleicht
sogar Verdacht schopfen, wenn jemand die instrumentelle Hilfe von Freun-
den aus moralischen Uberlegungen verschmihen wiirde. Ein solcher Mensch
wiirde seinen Status aufs Spiel setzen, denn die Mithandelnden wiirden ihn als
Dummkopf oder gar als «Schamlosen» ansehen, der sich und seine Familie vor
den gefahrlichen Drohungen der offentlichen Sphire nicht mit den effiziente-
sten Mitteln verteidigen kann.

In mediterranen Gesellschaften stehen also die materiellen Transaktionen unter
Freunden in Einklang mit dem dort herrschenden Normensystem; sie diirfen
deshalb als «normale» Interaktionen betrachtet werden. Als abweichend und
«anormal» gelten vielmehr die Freundschaftsbezichungen, die partout die in-
strumentale Sphire negieren. In diesem Sinne stellt der Mittelmeerraum sozu-
sagen eine «verkehrte Welt» der westeuropaischen und nordamerikanischen
Gesellschaft dar.

Abschliessend muss noch festgehalten werden, dass Freundschaftsverhiltnisse
— dhnlich wie rituelle Verwandtschaftsbezichungen — einen mehrstrangigen
Charakter besitzen. Der Austausch von Leistungen und Gegenleistungen umfasst
namlich so viele Bereiche, dass die Rollenstruktur innerhalb einer Dyade sehr
differenziert ist.

DIE VERTIKALE ERWEITERUNG DER FAMILIE:
DAS PATRON-KLIENT-VERHALTNIS

Das Patron-Klient-Verhiltnis stellt den dritten und letzten Beziehungstypus dar,
der die familiale bzw. verwandtschaftliche Protektion und Solidaritit erweitert.
Patron-Klient-Relationen als Ausdehnung der Familien- und Verwandtschafts-
verbande sind gewiss nicht nur ein Charakteristikum mediterraner Gesellschaf-
ten. Genau betrachtet, nehmen sie nahezu die Ziige anthropologischer Kon-
stanten an, denn es gibt kaum eine Kultur, in der dieser Beziehungstypus nicht
zu beobachten wire. Auch in den westeuropéischen und nordamerikanischen W43



STARKE BANDE TRAVERSE 1996/3

Industrienationen sowie in den Landern des fritheren «sozialistischen Univer-
sums» spielen Patron-Klient-Relationen eine nicht unwesentliche Rolle.
Zu diesem Thema fehlen jedoch die empirischen Untersuchungen, weil einer-
seits solche Forschungen politisch brisant und zugleich inopportun sind, ande-
rerseits die Sozialwissenschaftler nach ihren wertbetonten Leitbildern der per-
fekt funktionierenden Sozialorganisation stets vorziehen, sich nur mit der for-
malisierten und versachlichten Sphire der eigenen Gesellschaft zu befassen.
Die Klientschaft wird demzufolge zum Anzeichen moralischer Unterlegenheit,
«sozialer Stagnation», «sozio-kultureller Riickstandigkeit» herabgewiirdigt, und
sie gilt falschlicherweise als ein Syndrom, das vornehmlich unterentwickelte
Gesellschaften «befallt».®
Es ist allerdings nicht zu verleugnen, dass das Patronage-System und daher
auch die zugrundeliegende Sozialbeziehung, ndmlich die Patron-Klient-Bezie-
hung, eine ausserordentliche Bedeutung fiir die Denk- und Handlungsmuster
samtlicher mediterraner Gesellschaften besitzt. Unter einem solchen Verhiltnis
verstehen Miihlmann und Llaryora «eine interpersonale Beziehung (Dyade)
zwischen einem Klienten C [...] und einem Patron P. In dieser Relation gibt es
reziproke Rechte und Pflichten, doch so, dass die Art der wechselseitigen
Abhiéngigkeit asymmetrisch ist, in dem Sinne, dass C abhingiger von P als P
von C ist. C braucht P mehr als P C.»*
Des weiteren ist die Patron-Klient-Beziehung in mediterranen Gesellschaf-
ten wie folgt charakterisiert: «The patrons grant favours, protection and help
in various circumstances, in return for small pieces of material assistance,
services, loyalty, and political allegiance from the side of the client. Such a
reciprocal relationship may be expressed in terms of a formal contract or in
less formal relations. »*0
Es bestehen mehrere strukturelle Ahnlichkeiten zwischen Patron-Klient-Relation
und ritueller Verwandtschaft. In mediterranen Gesellschaften christlicher Tra-
dition wird die erstere oft durch eine Patenschaft gestirkt. Der Pate im
gleichnamigen Roman Puzos ist im Endeffekt ein Patron, der sich mit seinen
Klienten auf eine rituelle Verwandtschaftsrelation eingelassen hat. Auch die
Grenze zwischen Patron-Klient-Verhiltnis und Freundschaft stellt sich hiu-
fig als fliessend heraus, denn falls die Beziechung zwischen zwei Freunden
asymmetrische Ziige annimmt, kann sie von strukturellen sowie vom funktio-
nalen Standpunkt her gesehen kaum von einer Patron-Klient-Dyade unter-
schieden werden.
Trotz dieser Ahnlichkeiten und Uberlappungen gibt es einige wesentliche
Differenzen, da die Patron-Klient-Bindung viel eher ein Politikum darstellt als
die rituelle Verwandtschaft und die Freundschaft. Die Patron-Klient-Bindung
44 m als asymmetrische, ausserfamiliale und ausserverwandtschaftliche Abhingig-



GIORDANO: VON DER FAMILIE ZUR KLIENTEL

keitsrelation,*! prigt simtliche Macht- und Herrschaftsstrukturen in den erwihn-
ten Landern. Folglich nimmt ein solches Verhiltnis im Hinblick auf die Pro-
blematik der Personalisierung von Sozialbeziehungen und vor allem im Hin-
blick auf die Bezichungen im Bereich der 6ffentlichen Gestaltung und Verwal-
tung von Gemeinwohl eine fundamentale Stellung ein. Konkreter formuliert:
Die grundlegenden politisch-biirokratischen Relationen zwischen Abgeord-
neten und Biirgern sowie zwischen Beamten und Biirgern, die nach den Prin-
zipien der «flichenstaatlichen» Amterorganisation einen versachlichten Cha-
rakter besitzen sollten, werden durch die Umdeutung in Patron-Klient-Dyaden
personalisiert. Diese Personalisierungstendenzen fithren in mediterranen Ge-
sellschaften gleichzeitig dazu, dass die Vertreter des politisch-biirokratischen
Zwangsapparates, die in einem Netzwerk von Patron-Klient-Verhiltnissen ver-
strickt sind, die ihnen zur Verfiigung stehenden, legislativen, exekutiven sowie
gerichtlichen Ressourcen des «institutionellen Flichenstaates» nicht fiir die
Realisierung eines abstrakten Gemeinwohls einsetzen, sondern diese primar in
den Dienst der partikularistischen Interessen der eigenen Klientelmitglieder
stellen. Die Personalisierung der Sozialbezichungen schliesst also im Falle der
klienteldren Organisation mediterraner Gesellschaften zugleich die Privatisie-
rung des offentlichen Sektors ein.

Die versachlichte Administration des Gemeinwesens stellt laut der politischen
Philosophie westeuropdischer Provenienz gerade die Garantie gegen persona-
lisierte Willkiir dar. Die Eigenschaft der Klientelverhiltnisse, versachlichte
Bezichungen zu personalisieren, verstosst demzufolge eindeutig gegen die
Grundsitze dieser Denktradition, wonach das von Staat und Biirgern verwal-
tete Gemeinwohl als ein fundamentaler «sittlicher Wert an sich» gilt.*? Da-
durch wird auch deutlich, warum die Politiker/innen, Expertinnen und Exper-
ten sowie auch Sozialwissenschaftler/innen, die mit den Leitbildern der ver-
sachlichten Organisation vertraut sind, die Patron-Klient-Dyaden stets mit
Korruption, Parasitenwesen, Nepotismus und Vergeudung offentlicher Mittel
assoziieren.*

Diametral entgegengesetzt prasentiert sich die Perspektive der Mitglieder medi-
terraner Gesellschaften. Obwohl heutzutage die Klientelrelationen von den
Handelnden meistens hinter einer Terminologie verschleiert werden, die an
Familien-, Verwandtschafts- und Freundschaftsnetzwerke erinnert, stellen sol-
che interpersonalen Beziechungen ein wesentliches Mittel dar, um der Undurch-
schaubarkeit und Rigiditdt der «flichenstaatlichen» Organisation entgegen-
zuwirken. Die Klientschaft entpuppt sich sozusagen als eine Art «bridging
mechanism» zwischen Staat und Gesellschaft, so dass dieser Relationstypus im
Extremfall paradoxerweise «an der Herstellung einer (wenn auch schwachen)
positiven Beziehung des einzelnen Biirgers zu seinem Staat»* mitwirken kann. m45



STARKE BANDE TRAVERSE 1996/3

Trotz der impliziten bzw. expliziten Anerkennung seitens der Betroffenen bil-
det die Patron-Klient-Relation nicht nur ein grundlegendes Element der Sozial-
struktur mediterraner Gesellschaften, sondern zugleich auch eine kognitive
Methode — oder praziser ausgedriickt einen sozio-kulturellen Mechanismus des
Wissens —, dank der sich die Handelnden im unzuverldssigen und starren
«Dschungel» der rechtlichen Paragraphen und der biirokratischen Amter orien-
tieren konnen. In mediterranen Gesellschaften wird demzufolge grundsitzlich
vorgezogen, die Unterstiitzung eines Patrons in Anspruch zu nehmen, als auf
die Aktivitdten einer staatlichen Stelle zuriickzugreifen, die nach dem langwie-
rigen Prinzip des Dienstweges handelt, oder auf die T4tigkeiten eines person-
lich nicht gut bekannten Anwalts zu vertrauen, der sachlich das Recht durch-
zusetzen versucht. Die Priferenz fiir die durch die Klientschaft gelieferte Orien-
tierungshilfe ist in den Landern des Mittelmeerraums so generalisiert, dass
politisch-biirokratische Systeme in ihrer Gesamtheit nicht selten klienteldr
umorganisiert werden.

DIE MOBILISIERUNG PERSONALISIERTER NETZWERKE:
KONSEQUENZEN UND FUNKTIONEN

Am Schluss dieses Artikels stellt sich die Frage, welche Konsequenzen die
Personalisierung der Bezichungen fiir die soziale Organisation mediterraner
Gesellschaften gehabt hat. In diesem Zusammenhang haben Sozialwissen-
schaftler/innen, aber auch Politiker/innen und vor allem Entwicklungspraktiker/
innen und Sozialarbeiter/innen, wie bereits mehrmals angedeutet, festgestellt,
dass in den Lindern des Mittelmeerraums ein ausgeprigter «Individualismus»,
eine sozusagen atavistische «Kooperationsfeindlichkeit» und eine Tendenz zum
«asozialen Verhalten» herrscht. Ohne diese ethnozentrischen Begriffe, die letzt-
lich in Ubereinstimmung mit den Leitbildern moderner Industriegesellschaften
das Formelle hoher als das Informelle und das Versachlichte hoher als das
Personalisierte einstufen, zu akzeptieren, muss hier festgehalten werden, dass
Mitglieder mediterraner Gesellschaften auf Solidaritits- bzw. Kooperations-
strukturen, die nicht ausdriicklich auf personalisierten «face to face»-Bezie-
hungen beruhen, zuriickhaltend oder gar ablehnend reagieren. Die Entstehung
von Sekundérgruppen wie etwa Parteien, Gewerkschaften und Genossenschaf-
ten stosst somit im Mittelmeerraum durchgehend auf Desinteresse und Abnei-
gung, gerade weil aufgrund des personalen Charakters der Relationen — unter-
stiitzt durch die Vorstellung der «morale albertiana» — die «Orientierung auf
eine gemeinsame <Sache>», die iiber die Summe der einzelnen Privatinteressen
46 B hinausreicht, verhindert wird.*



GIORDANO: VON DER FAMILIE ZUR KLIENTEL

Man konnte nun argumentieren, dass die mediterranen Gesellschaften der
Gegenwart inzwischen iiber eine sehr differenzierte Sekundargruppenorgani-
sation verfiigen. Dort sind politische Parteien sowie Gewerkschaften langst
keine Seltenheit mehr, ausserdem stellt der Mittelmeerraum auch keine «genos-
senschaftliche Wiiste» mehr dar.* Es muss allerdings gleichzeitig hinzugefiigt
werden, dass in mediterranen Gesellschaften die Struktur der Sekundirgruppen
meistens nicht mehr mit derjenigen der importierten Modelle iibereinstimmt.
Die Personalisierung der Sozialbeziechungen hat die Struktur solcher Verbéande
in der Regel so verdndert, dass die Bezeichnungen Partei, Gewerkschaft, Genos-
senschaft lediglich ein rechtliches Ornament, ja vielleicht nur noch eine formal-
juristische Hiille bilden.

Parteien und Gewerkschaften konnen dementsprechend nicht als monolithische
Vertreter einer Ideologie bzw. einer Klasse betrachtet werden. Oft teilen sich
solche politischen Verbidnde dementsprechend in eine Vielfalt von rivalisie-
renden Stromungen auf, die den Charakter von «egozentrierten» Faktionen
tragen.”’” Vom strukturellen Standpunkt her gesehen, konnen diese Untergrup-
pierungen wiederum als «Quasi-Gruppen» definiert werden, denn sie bestehen
in der Regel aus einer Summe von Verwandtschafts-, Freundschafts- und
Klienteldyaden. Schliesslich darf nicht aus den Augen verloren werden, dass
die Gefolgschaft einer Partei in mediterranen Gesellschaften meistens nicht aus
ideologischen bzw. gesinnungsethischen Motiven handelt, sondern — wie Vui-
daskis mit Recht betont — in Ubereinstimmung mit spezifischen, zweckorien-
tierten Uberlegungen, die stets die eigenen partikularistischen Interessen in den
Vordergrund stellen.*

Im Hinblick auf die Personalisierung der Sozialbezichungen in Sekundirgrup-
pen scheint die Untersuchung des Genossenschaftswesens in mediterranen
Gesellschaften besonders aufschlussreich zu sein. Moreno-Navarro beschreibt
in seiner Monographie einer andalusischen Gemeinde auch die Aktivitidten
einer Kooperative, die Oliven kommerzialisiert. Dabei stellt der Autor fest,
dass die dortige Genossenschaft sich nicht nach kollektiven Zielen richtet; sie
verdankt ihr Dasein im Grunde einer dyadisch strukturierten Koalition, die
letztlich als Konkretisierung der Konvergenz einzelner Egoismen betrachtet
werden kann.* Der von Moreno-Navarro beobachtete «ausgepriigte Perso-
nalismus»*° andalusischer Genossenschaften stellt auch ein Charakteristikum
der sizilianischen Kooperativen dar. Meine eigenen Erfahrungen haben deut-
lich gezeigt, dass sich in solchen Verbdnden die bestehende Sozialstruktur
mindestens partiell reproduziert.>® Es gibt also beachtliche «points of tan-
gency»>? zwischen den traditionellen interpersonalen Relationen und denje-
nigen zwischen Genossenschaftsmitgliedern, so dass die letztgenannten Ver-
hiltnisse im Grunde eine Replik der vorgegebenen Beziehungen sind. In W47



STARKE BANDE TRAVERSE 1996/3

diesem Sinne stellte sich heraus, dass sich kleinere Kooperativen (bis zu
30 Mitgliedern) in reprisentativer Weise nach «familistischen» Mustern orga-
nisieren.>® Aus den gleichen Materialien geht hervor, dass Beziehungen zwi-
schen Leadern und Gefolgschaften in grosseren Verbinden wie etwa in den
Winzergenossenschaften durch Transaktionalitdt gekennzeichnet sind und
zugleich als identisch mit dyadischen Bindungen vom Typ Patron-Klient
betrachtet werden konnen.
Bezeichnend fiir die personalisierte Auffassung und Struktur der Sozial-
beziehungen ist auch die spezifische Wirtschaftsgesinnung, die oft in sizilia-
nischen Genossenschaften herrscht. Im Gegensatz zu genossenschaftstheo-
retischen Vorstellungen bemiiht sich kaum ein Mitglied um die gemeinwirt-
schaftliche Prosperitit des eigenen Verbandes, so dass auch die Grundidee der
Selbsthilfe zwischen okonomisch Gleichgestellten vollig verloren geht. Durch
die geschickte Ausnutzung der personalisierten Genossenschaftsstruktur stre-
ben die Mitglieder primir an, politisch und sozial aufzusteigen sowie sich
personlich zu bereichern.
Institutionen wie Parteien, Gewerkschaften und Genossenschaften gelten zwar
als ideale Innovationstrager und Entwicklungsinstrumente, in der Praxis sieht
es jedoch anders aus, denn solche Assoziationen erfahren im Fall der mediterra-
nen Gesellschaften durch die Personalisierung von Sozialbeziehungen oft eine
radikale Umdeutung, so dass die genannten Sekundirgruppen als Adaptions-
mechanismen von den betroffenen Zielgruppen selbst paradoxerweise an die
vorgegebenen Sozialstrukturen angepasst werden. Die innovative Kraft dieser
Verbinde scheint demzufolge erheblich schwicher zu sein als die transforma-
tive Vitalitidt der Kulturtraditionen.
Gerade das Beispiel der von mir untersuchten sizilianischen Genossenschaften
zeigt, dass die Aktivierung personalisierter Netzwerke, die sich aus rituellen
Verwandtschaftsbeziehungen, Freundschaftsdyaden und Patron-Klient-Verhilt-
nissen zusammensetzen, vornehmlich im Dienste der eigenen Familie steht.
Die Griindung eines Vereins, die Partizipation an der Gemeindeverwaltung,
der Tausch von Leistungen und Gegenleistungen mit einem «MaAchtigen» bzw.
«Herrschenden» werden ausschliesslich im Hinblick auf die legalen sowie
illegalen Vorteile unternommen, die der Betrieb Familie herausschlagen kann.
Dies gilt selbstverstiandlich in der Regel auch fiir Handlungen «mafioser» Art.
Der «Killer», der auf Anordnung seines Patrons, des Vize-Biirgermeisters
einer sizilianisher Gemeinde, zwei politische Feinde des letzteren ermordete,
sagte mir als seinem guten Bekannten nicht ohne sichtbaren Stolz: «Ich habe es
getan, ich habe es getan, um dieses Haus zu bauen, in dem wir jetzt sind, und
dieses teuer erkaufte Haus ist fiir meine Frau, meinen Sohn und meine Toch-
48 m ter.» «Familie iiber alles» ist der einzig passende Kommentar!



GIORDANO: VON DER FAMILIE ZUR KLIENTEL

Anmerkungen

1 Christian Giordano, Die Betrogenen der Geschichte. Uberlagerungsmentalitit und Uber-
lagerungsrationalitit in mediterranen Gesellschaften, Frankfurt, New York 1992.

2 Richard Sennett, Verfall und Ende des offentlichen Lebens. Die Tyrannei der Intimitt,
Frankfurt a. M. 1983, 33, 120.

3 Albert O. Hirschmann, Engagement und Enttiuschung. Uber das Schwanken der Biirger
zwischen Privatwohl und G emeinwohl, Frankfurt a. M. 1984.

4 Carlo Tullio-Altan, La nostra Italia. Arretratezza socioculturale, clientelismo e ribellismo
dall’ Unita ad oggi, Milano 1986. F. Romano, A. Tenenti, «Introduzione», in L. B. Alberti,
I libri della famiglia, Torino 1972, XXV.

5 Edward C. Banfield, The Moral Basis of a Backward Society, Glencoe 1958.

6 Edward C. Banfield, The Moral Basis of a Backward Society. Ina-Maria Greverus, Kultur
und Alltagswelt. Eine Einfiihrung in Fragen der Kulturanthropologie, Miinchen 1978, 171.

7 Edward C. Banfield, The Moral Basis of a Backward Society.

8 David D. Gilmore, The People of the Plain. Class and Community in Lower Andalusia,
New York 1980, 155.

9 Sebastiano Agliand, Questa Sicilia, Venezia 1982, 555.

10 Gisela Welz, Riiume lokaler Offentlichkeit. Die Wiederbelegung historischer Ortsmittel-
punkte (Notizen 23), Frankfurt a. M. 1986.

11 M. Rainer Lepsius, «Immobilismus. Das System der sozialen Stagnation in Siiditalien»,
Jahrbiicher fiir Nationaldkonomie und Statistik 177 (1965), 322. Edward C. Banfield, The
Moral Basis of a Backward Society, 139. Leonard Moss, Walter H. Thomson, «The Sou-
thern Italian Family. Literature and Observation», Human Organization 18 (1959), 35.
David D. Gilmore, The People of the Plain, 155. Juliet Du Boulay, Portrait of a Greek
Mountain Village, Oxford 1979, 121. Charlotte Gower-Chapman, Milocca. A Sicilian
Village, London 1973, 88. Emil Zimmermann, Emigrationsland Siiditalien. Eine kultur-
anthropologische und sozialpsychologische Analyse, Tiibingen 1982, 35.

12 M. Rainer Lepsius, «Immobilismus. Das System der sozialen Stagnation in Stiditalien»,
322y

13 Juliet Du Boulay, Portrait of a Greek Mountain Village, 142

14 Emil Zimmermann, Emigrationsland Siiditalien, 37.

15 Edward C. Banfield, The Moral Basis of a Backward Society. Horst Reimann, Helga Rei-
mann, Sizilien. Studien zur Gesellschaft und Kultur einer Entwicklungsregion, Augsburg
1985. Joseph La Palombara, Interest Groups in Italian Politics, Princeton 1964.

16 Leonardo Sciascia, Der Tag der Eule, Olten 1964, 133. Katja Devaux, Michael Halva,
«Die Ehrbare Familie. Verdanderungen im Zentrum sizilianischen Selbstverstindnisses», in
Christian Giordano, Ina-Maria Greverus (Hg.), Sizilien — die Menschen, das Land und der
Staat, Frankfurt a. M. 1986, 237. Carlo Tullio-Altan, La nostra Italia, 30.

17 Anthony J. Galt, «Carnival on the Island of Pantelleria: Ritualized community solidarity in
an Atomistic Society», Ethnology 12 (1973), 325-339. David D. Gilmore, «Friendship in
Fuenmayor. Patterns of Integration in an Atomistic Society», Ethnology 14 (1975) 311-324.
A.J. Rubel, H. J. Kupferer, «Perspectives on the Atomistic-Type Society: Introduction»,
Human Organization 27 (1968), 189-190.

18 Luca Pinna, La famiglia esclusiva. Parentela e clientelismo in Sardegna, Bari 1971, 20.

19 John Davis, Land and Family in Pisticci, London 1973, 68.

20 John Davis, People of the Mediterranean. An Essay in Comparative Social Anthropology,
London 1977, 178.

21 Marshall Sahlins, «On the Sociology of Primitive Exchange», in M. Banton (Hg.), The
Relevance of Models for Social Anthroplogy, London 1965, 148.

22 Leonard Moss, S. Capannari, «Patterns of Kinship, Comparaggio and community in a
South Italian Village», Anthropological Quarterly 3 (1960), 30. W49



50

STARKE BANDE TRAVERSE 1996/3

23

24

25

26
27

28
29

30

31

32
33
34
35
36
37
38
39
40
41

42
43

44

45

46
47

John Davis, People of the Mediterranean, 223. Fortunata Piselli, Parentela ed emigra-
zione. Mutamenti e continuita in una communita calabrese, Torino 1981, 49.

J. Black-Michaud, Feuding Society, Oxford 1975. Fortunata Piselli, Parentela ed emigra-
zione, 50.

Julian Pitt-Rivers, The Fate of Shechem or the Politics of Sex. Essays in the anthropology
of the Mediterranean, Cambridge 1977, 54. Emil Zimmermann, Emigrationsland Siidita-
lien, 76. Vassilios Vuidaskis, Tradition und sozialer Wandel auf der Insel Kreta, Meisen-
heim/Glan 1977, 91.

Christian Giordano, Robert Hettlage, Mobilisierung oder Scheinmobilisierung? Genossen-
schaften und traditionelle Sozialstruktur am Beispiel Siziliens, Basel 1975, 81.

Fortunata Piselli, Parentela ed emigrazione, 51.

Fortunata Piselli, Parentela ed emigrazione, 210.

George M. Foster, «The Dyadic contract: A Model for the Social Structure of a Mexican
Peasant Village», American Anthropologist 63 (1961), 1179-1182. George M. Foster, «The
Dyadic contract in Tzintzuntzan: Patron-Client Relationship», American Anthroplogist 65
(1963), 1280-1294.

Jeremy Boissevain, Friends of Friends. Networks, Manipulators and Coalitions, Oxford
1974, 30. Lucy Mair, An Introduction to Social Anthropology, Oxford 1972, 150.
Wilhelm E. Mihlmann, Robert J. Llaryora, Klientschaft, Klientel und Klientelsystem in
einer sizilianischen Agro-Stadt, Tiibingen 1968, 8. Werner Schiffauer, Die Gewalt der
Ehre. Erkldrungen zu einem tiirkisch-deutschen Sexualkonflikt, Frankfurt a. M. 1983,124.
Giuseppe Pitre, «Proverbi siciliani», Biblioteca delle tradizioni popolari siciliane a cura di
A. Rigoli, Palermo, 1 (1978), 99.

Paul J. Magnarella, Tradition and Change in a Turkish Town, New York 1974, 168.
Jeremy Boissevain, «Patronage in Sicily», Man, New Series 1 (1966), 23.

Eric J. Wolf, «Kinship, Friendship and Patron-Client Relations in Complex Societies», in
M. Banton (Hg.), The Social Anthropology of Complex Societies, London 1966, 10.

Emil Zimmermann, Emigrationsland Siiditalien, 79, 84.

David D. Gilmore, «Friendship in Fuenmayor. Patterns of Integration in an Atomistic
Society», 317. David D. Gilmore, The People of the Plain, 197. Julian Pitt-Rivers, The
Fate of Shechem or the Politics of Sex, 57.

M. Rainer Lepsius, «Immobilismus. Das System der sozialen Stagnation in Stiditalien»,
321. Carlo Tullio-Altan, La nostra Italia, 57.

Wilhelm E. Miithlmann, Robert J. Llaryora, Klientschaft, Klientel und Klientelsystem in
einer sizilianischen Agro-Stadt, 3.

Verena Burkolter, The Patronage System. Theoretical Remarks, Basel 1976, 1.

Wilhelm E. Miithlmann, Robert. J. Llaryora, Klientschaft, Klientel und Klientelsystem in
einer sizilianischen Agro-Stadt, 6. Lucy Mair, An Introduction to Social Anthropology,
Oxford 1972, 315.

Giinter Hartfiel, Worterbuch der Soziologie, Stuttgart 1976, 224.

Gioacchino Greco, «Clientela, contratto, obbligo» in Luigi Graziano (Hg.), Clientelismo e
mutamento politico, Milano 1976, 164. Demostenes Savramis, «Griechenland zwischen
Tradition und Fortschritt», Die Dritte Welt 1 (1972), 115.

Vassilios Vuidaskis, Tradition und sozialer Wandel auf der Insel Kreta, 88.

Wilhelm E. Miithlmann, Robert J. Llaryora, Klientschaft, Klientel und Klientelsystem in
einer sizilianischen Agro-Stadt, 40.

Christian Giordano, Robert Hettlage, Mobilisierung oder Scheinmobilisierung?, 3.
Michele Pantaleone, L’ industria del potere, Torino 1972, 33. Giovanni Sartori (Hg.),
Correnti, Frazioni e Fazioni nei partiti politici italiani, Bologna 1973. A. Zuckermann,
«Social Structure and Political Competion: The Italian Case», World Politics 24 (1972),
428-443. R. Zariski, «The Italian Socialist Party: A Case Study in Factional Conflict»,
American Political Science Review 56 (1962), 372-390. R. Zariski, «Intra-Party conflict in



GIORDANO: VON DER FAMILIE ZUR KLIENTEL

a Dominant Party: The Expriences of Italian Christian Democracy», Journal of Politics 27
(1965), 3-34.

48 Vassilios Vuidaskis, Tradition und sozialer Wandel auf der Insel Kreta, 202.

49 Isidoro Moreno-Navarro, Propiedad, clases sociales y hermandades en la Baja Andalucia,
284.

50 Isidoro Moreno-Navarro, Propiedad, clases sociales y hermandades en la Baja Andalucia.

51 Christian Giordano, «Fiihrungspositionen in «peasant societies». Zur partiellen Abbildung
der Sozialstruktur in Genossenschaften», Schweizerische Zeitschrift fiir Soziologie 2
(1976), 154.

52 Robert T. Anderson, G. Anderson, «The Replicate Social Structure», Southwestern Journal
of Anthropology 18 (1962), 365-370.

53 Christian Giordano, Robert Hettlage, Persistenz im Wandel. Das Mobilisierungspotential
sizilianischer Genossenschaften. Eine Fallstudie zur Entwicklungspolitik, Tibingen 1979,
173. Christian Giordano, «Fiihrungspositionen in «peasant societies», 155, 160.

RESUME

DE LA FAMILLE AU CLIENTELISME: L'ACTIVATION DE RESEAUX
PERSONNALISES DANS LES SOCIETES MEDITERRANEENNES

La pensée dans les cultures méditerranéennes est marquée par une conception
spécifique du domaine public et privé: le lien entre les deux sphéres, autrement
dit entre privé et public, est percu comme un phénomeéne d’opposition. Des
modeles soulignant la supériorité du privé sur le public sont les signes
caractéristiques de ce type de sociétés. Du point de vue de I’acteur, les aspects
positifs du domaine privé justifient chaque effort permettant de garantir et
d’optimiser le bien-étre spécifique du groupe.

L’acteur se comportant selon de tels modeles est ainsi 1égitimé, méme dans les
cas ou 'intérét commun est menacé. Il est des lors vraisemblable que 1’oppo-
sition entre spheres privée et publique représente un des modeles culturels
fondamentaux. C’est sur cette opposition que reposent les pratiques de 1’économie
de bienfaisance, I’économie souterraine «corruption» dans les sociétés médi-
terranéennes.

Toutes ces observations expliquent que la représentation du domaine privé n’est
associée qu’a des espaces sociaux tres restreints. Si on examine la structure des
rapports sociaux, on constate que le privé concorde essentiellement avec les
relations familiales. Toutefois, une société dont la structure reposerait ex-
clusivement sur des «atomes» concurrents au sein de la famille et de l1a parenté,
serait a peine capable de fonctionner. C’est pourquoi il convient toujours de
prendre en considération le role de la famille et de la parenté, sans toutefois
mettre exagérément 1’accent dessus.



520

STARKE BANDE TRAVERSE 1996/3

Sil’on souhaite mettre en évidence les formes de protection et de solidarité qui
fonctionnent paralleélement aux groupements familiaux et parentaux, en aucun
cas la recherche ne doit se focaliser sur les structures formelles. I1 est bien plus
judicieux d’examiner les structures informelles d’interaction. Un trait fondamental
de ces groupements informels réside justement dans le fait que le réseau de liens
constitutif peut étre considéré comme un systeme de relations hautement per-
sonnalisées, un systeme construit selon un modele dyadique.

Lorsqu’on considere le premier type de ces rapports spécifiques, il faut d’abord
mentionner la parenté rituelle (ou spirituelle) qui se manifeste, dans les pays
méditerranéens chrétiens, sous la forme du parrainage. L.’existence incontestée
d’un réseau dense de relations de parenté organisées de manicre rituelle sous-
tend une stratégie d’action visant principalement a former une coalition familiale
durable.

Le deuxieme type de rapports que 1’on peut considérer comme une extension
des structures de solidarité repérées au sein de la famille et de la parenté est
I’amitié. L’institution sociale de I’amiti¢ se définit uniquement comme une
relation interpersonnelle, au caractére symétrique, sans aucun lien avec la
parenté. L’ amitié¢ existe en régle générale exclusivement entre les membres
appartenant au méme rang social. En ce qui concerne 1’amitié¢ méditerranéenne
dyadique, elle ne se limite pas simplement a une entraide spirituelle ou morale.
L’échange symétrique d’opportunités matérielles qui repose sur la transmission
de relations importantes et de connaissances est bien plus important.

Le clientélisme représente le dernier type de relation: celle-ci élargit la protection
et la solidarité familiale et parentale. Le clientélisme, c’est a dire le lien patron-
client, relation de dépendance asymétrique, marque les structures de force et de
pouvoir dans les pays étudiés. De ce fait, un tel type de rapports, au regard des
liens existant dans I’administration et la gestion de I'intérét commun, occupe
une place primordiale. On peut admettre que les relations patron-client sous-
tendent constamment des interactions — autant de pratiques d’échange asymé-
trique de prestations et de contre-prestations — dans la vie publique et la gestion
de I'intérét commun.

L’activation de réseaux, composés de ces différents types de relation, subsiste
presque exclusivement pour servir I’entreprise familiale, entreprise qui prétend
surmonter les dangers et la sournoiserie publique et ainsi les périls du monde du
travail.

(Traduction: Chantal Lafontant)



	Von der Familie zur Klientel : die Aktivierung personalisierter Netzwerke in mediterranen Gesellschaften

