
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 3 (1996)

Heft: 2

Artikel: Der Humanist als Autorin : die Schwäche des Fleisches und das
"Körperchen" des Erasmus

Autor: Burghartz, Susanna

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-10667

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-10667
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER HUMANIST ALS AUTORIN

DIE SCHWÄCHE DES FLEISCHES UND DAS «KÖRPERCHEN»

DES ERASMUS

SUSANNA BURGHARTZ

DOKUMENT

Aus Desiderius Erasmus Roterodamus: «Epistola de interdicto esu carnium,

deque similibus hominum constitutionibus» [Brief über das Verbot des Fleischessens

und über ähnliche menschliche Gesetze]1

«Jetzt will ich noch kurz meinen eigenen Fall vortragen. Nicht dass ich irgendeinem

Rechtschaffenen zum Anstoss geworden wäre. Was ich gemacht habe,

hätte ich mich nicht gescheut zu tun, wenn Christus selbst am Tisch gesessen

wäre. Denn ich war in einem solchen Zustand, dass jeder mich viel eher des

Mitleids als des Tadels für wert befunden hätte. Trotzdem aber will ich nicht

zulassen, dass von denen, die nicht wissen, wie sich die Sache verhalten hat,

jemand mein Beispiel zum Vorwand für seine Gesetzlosigkeit missbraucht und

mit meiner Notlage seine Unbesonnenheit verteidigt. Denn erstens habe ich

niemanden aufgefordert, Fleisch zu essen, ausser in Notfällen. Vielmehr habe

ich gelehrt, man müsse der allgemeinen Gewohnheit folgen. Ich selbst bin

gegen Fleisch so eingestellt, dass ich, wenn ich Leben und Gesundheit mit

Erbsen und Bohnen bewahren könnte, weder Fisch noch Fleisch begehren

würde. Nun aber geriet ich gewöhnlich zu fast jeder Fastenzeit wegen der

Schwäche des Körpers und einem natürlichen Abscheu vor Fisch in Gefahr.

Trotzdem gehorchte ich den Ärzten nie, die mir häufig Fleisch vorschrieben,

ausser einmal in Italien einem Arzt, der schon seit einigen Tagen mit dem Tod

drohte, wenn ich nicht gehorchte - diesem habe ich trotzdem bis heute nur

Titeleinfassung aus «Ad reverendum in christo P. et illustrem principem Christophomm

episcopum Basiliensem. epistola apologetica Erasmi Roterodami. de interdicto esu

carnium, deque similibus hominum constitutionibus. Cum alijs nonnullis nouis. quorum

titulos reperies in proxima pagella. Apud inclytam Basileam, in aedibus loan. Froh.

An. M. D. XXII.» [«AN. M. D. XXII. VIIL IDVS AVGVST.» 6. August): ÜB Basel.

Handschriftensammlung, F. L. X. 12] ¦ 131



DOKUMENT/DOCUMENT traverse 1996/2

wenige Tage gehorcht, indem ich eine erwärmte Fleischbrühe mit Eidottern
zu mir nahm, vom Fleisch selbst enthielt ich mich. Wenn der Geist auch danach
verlangte, nahm der Magen es nicht auf: so gross war die Schwäche - und nun
tat ich es während einiger Tage in der Fastenzeit und zwar auf Befehl des Arztes
und nicht ohne Erlaubnis des Papstes, dessen diesbezügliche Urkunde schon
seit mehreren Jahren vorliegt, die ich jedoch bisher nie gebraucht habe, so weit
sie sich auf das Fleischessen bezieht. Aber stelle dir vor, ich hätte dies ohne
Erlaubnis des Arztes getan. Welcher Arzt sollte dieses Körperchen besser
kennen als ich? Stelle Dir vor, ich hätte es ohne offizielle Erlaubnis getan.
Entschuldigt die Notwendigkeit nicht besser als jede Urkunde? Erwäge als
erstes das Alter, die beinahe ununterbrochenen Unpässlichkeiten dieses
Körperchens, erwäge die Beschwerlichkeit der Reise, die Anstrengungen der
Studien, mit denen ich beständig über meine Kräfte sowohl des Körpers wie des
Geistes lebe. Zudem quälte mich fast zwanzig Tage ein Schnupfen, aber nicht
nur ein Schnupfen, sondern beinahe eine Seuche schier zu Tode. Sie kam nach
einiger Zeit wieder und quälte uns länger und heftiger. Um die Fastenzeit ergriff
uns der Stein mit einem ausserordentlichen Zustand des ganzen Körpers. Dieses
Übel, das ausserordentlich grässlich und gefährlich ist - auch die Schwangeren
gebären nicht in grösserer Lebensgefahr - kehrte beinahe jeden anderen Tag
wieder, so dass ich in unglücklicher Fruchtbarkeit am ersten Tag empfing, am
zweiten in den Wehen lag, am dritten gebar. Welcher Verständige würde nicht
sagen, dass ich mich selbst umgebracht hätte, wenn ich mich vom Fleisch
enthalten hätte? Wer Erasmus nachahmen will, soll ihn ganz nachahmen, und
man wird ihm vergeben. Wozu aber bedienen sich die Starken, die Müssiggänger

und die Betrunkenen des Beispiels des Erasmus, da sie doch nicht aus
Notwendigkeit, sondern zum Spott Fleisch essen?»

KOMMENTAR

Erasmus gebiert; er gebiert aber nicht einen Text, sondern Steine und meldet
sich mit seiner Steingeburt in seinem Traktat über Fasten, Feiertage und
Priesterehe auch noch gleich selbst zu Wort. Dass Autoren in ihre Texten
intervenieren, ist nicht ungewöhnlich, dass sie sich als Gebärer ihrer Texte oder gar
Werke vorstellen, kommt immer wieder vor, dass aber ein Autor wie Erasmus,
in einer theoretisch-theologischen Abhandlung nicht nur selbst in den Text
eintritt, sondern dabei vorübergehend das Geschlecht wechselt, fällt auf. Erasmus

hat in Briefen immer wieder sein «Körperchen», «corpusculum», wie er
selbst schreibt, seine Krankheiten und damit sein schwaches Fleisch thematisiert.2

132 ¦ Auch im Text, der hier zur Diskussion steht, in der «Epistola apologetica de



BURGHARTZ: DER HUMANIST ALS AUTORIN

interdicto esu carnium deque similibus hominum constitutionibus», spricht
Erasmus über seinen Körper, über dessen Gebrechen und insbesondere über

seine Nierensteine.
Indem Erasmus mit seinem Körper direkt in den Text interveniert, verdoppelt
er auf einer strukturell-kompositorischen Ebene die argumentative Position
seines Traktates:

- In einem Text, der von der sündigen Schwäche des Fleisches handelt, ist er

mit der konstitutionell bedingten Schwäche seines Fleisches präsent.

- In einem Text, der den Zölibat und damit die Möglichkeit, keusch zu leben,

diskutiert, präsentiert er sich als Autor zwischen den Geschlechtern und spiegelt

mit dieser Positionierung den Zölibat als Lebensform jenseits von männlicher

und weiblicher Sexualität.

- Mit der Diskussion von Fasten und Priesterehe stellt Erasmus implizit Körper

und Sexualität und damit auch Geschlecht ins Zentrum des Textes. Er
akzentuiert diese Geschlechtsbezogenheit des Textes durch die Präsenz eines

geschlechtlich ambivalent stilisierten Autorenkörpers.3
Am Palmsonntag, dem 13. April 1522, fand im Klybeckschloss vor den Toren

Basels ein Spanferkelessen statt. An diesem Essen mitten in der Fastenzeit

nahmen der Pfarrer von St. Alban, Reublin, der Spitalpfarrer Wissenburg, der

St. Martinskaplan Bonifaz Wolfhart, der Kölner Humanist Herman von dem

Busche und der Hausherr, der Chirurg und Steinschneider Sigismund, teil, der

ein knappes Jahr später im Elsass u. a. wegen der Vorfälle in Basel als Ketzer

hingerichtet wurde. Sie alle waren als Parteigänger Luthers bekannt. Das

Spanferkelessen war als Fastenbruch ein handfester reformatorischer Skandal,

der in Basel offensichtlich für einige Unruhe sorgte. Schon acht Tage später

reagierte Erasmus in seinem Brief «Epistola apologetica de interdicto esu carnium

deque similibus hominum constitutionibus» an den Bischof von Basel,

Christoph von Utenheim, auf diesen Vorfall.4 Er diskutierte in seiner Schrift
die Fastengebote im Zusammenhang mit der Feiertagsheiligung und dem Gebot

des Priesterzölibats. Fasten und Keuschheit und damit auch Speisegebote und

Zölibat standen traditionellerweise in einem engen Zusammenhang: Die vielfältigen

Versuchungen durch das Fleisch sollten ebenso durch sexuelle Enthaltsamkeit

wie durch Mässigung im Essen und Trinken bekämpft werden.5 Für die

Reformatoren wurden beide Fragen, die Übertretung der Fastengebote und die

Verheiratung von Priestern, zum Kampfmittel gegen das korrupte Papsttum,

zum öffentlichen Zeichen für den rechten, biblischen Glauben und damit zum

Signal, das die Zugehörigkeit zur reformatorischen Bewegung und das Einstehen

für den neuen Glauben sichtbar machte. Wie aktuell diese von den

Reformatoren aufgeworfenen Fragen waren, zeigt der Publikationserfolg der Schrift

von Erasmus. Der Brief erschien bereits am 6. August bei Froben in Basel, ¦ 133



DOKUMENT/ DOCUMENT traverse 1996/2

gefolgt von fünf weiteren lateinischen Drucken noch im gleichen Jahr und sechs

Drucken 1523. Eine deutsche Übersetzung erschien ebenfalls noch 1522.6Der
reformatorische Zeichencharakter der Fastenübertretung wurde von Erasmus
deutlich benannt und als Störung der Ordnung verurteilt. Prinzipiell sah Erasmus

im Fasten die Möglichkeit, die Ausschweifungen des Körpers zu bändigen

und damit die Schwäche des Fleisches zu bekämpfen. Er warnte aber vor
allzu weitgehenden, formelhaften Fasten- und Speisegeboten, die er als «jüdische

Zeremonien» abtat.7 Um die sozial unerwünschten Folgen solch übertriebener

Gebote deutlich zu machen, diskutierte er im folgenden die Auswirkungen

allzu umfassender Feiertagsgebote und das Verbot der Priesterehe mit
seinen negativen Konsequenzen und kam zum Schluss, dass Vorschriften, die
früher sinnvoll gewesen waren, nun der Zeit angepasst werden mussten. So
lehnte Erasmus den Zwangszölibat ab, weil er nicht biblisch begründet sei. Wie
Luther und Zwingli sah er in der Sündhaftigkeit des priesterlichen
Lebenswandels und der daraus resultierenden Kritik an den Klerikern eine Gefährdung
für die Verkündung des Wortes Gottes und schliesslich auch für die öffentliche
Ordnung. Erasmus schilderte die realen Lebensverhältnisse zahlreicher Kleriker
seiner Zeit, wenn er von den öffentlichen Konkubinen sprach, die viele an stelle
von Ehefrauen im Haus hielten: Sexuelle Beziehungen, Konkubinat und
eheähnliche Verhältnisse waren weitverbreitet. Im Unterschied zu den beiden
Reformatoren argumentierte Erasmus aber mit den sozialen Verhältnissen, ohne
daraus allgemein auf eine anthropologische Grundkonstitution des Menschen
zu schliessen, zu der Sexualität als von Gott gegebene Natur unabdingbar
gehörte. Erasmus hielt Keuschheit für prinzipiell möglich und für den Priester
auch für wünschenswert, aber nicht unumgänglich. Er nahm damit eine dritte
Position zwischen der Haltung der katholischen Kirche, die die Priesterehe
ausschloss, und den Reformatoren ein, die die Priesterehe für zwingend hielten.

Wie beim Zölibat nahm Erasmus auch in den Fragen von Fasten- und

Feiertagsgeboten eine dritte, vermittelnde Position zwischen katholischer
Amtskirche und radikaler reformatorischer Ablehnung ein. Prinzipiell hielt Erasmus
weder Feiertage, noch Fasten, noch die Priesterehe für zentrale Glaubensfragen,
an denen die rechte Kirche erkannt werden könne. Ihm schien zwar wichtig,
dass man sozial und politisch motivierte Regelverstösse, wie sie im Fastenbruch
des Spanferkelessens sichtbar geworden waren, nicht einfach hinnahm. Er warnte
aber davor, diese Reinheitsfragen (Fasten, Priesterehe) zu hochaufgeladenen
Symbolen werden zu lassen. Erasmus wollte also den Zwangscharakter von
Fasten-, Feiertags- und Zölibatsgeboten aufheben, um nicht den wahren Glauben

an äusserlichen Formen zerbrechen zu lassen und um mehr gesellschaftliche

Ordnung herzustellen. Seine Befürchtung, dass Reinheitsfragen wie Fa-

134 ¦ sten und Priesterehe und damit Fragen, die Körper, Sexualität und Geschlechter-



BURGHARTZ: DER HUMANIST ALS AUTORIN

grenzen betrafen, für die reformatorische Bewegung zu Zeichen mit eigener

Dynamik werden könnten, erwies sich in der Folge nicht nur in Basel als

durchaus realistisch.

Mit der Frage nach Reinheit und Unreinheit ist immer auch die Frage nach

Grenzverletzungen verbunden. In seinem Text «De interdicto esu carnium» ist

Erasmus selbst mit einer solchen Grenzverletzung präsent; denn er selbst hatte

die Reinheitsgebote des Fastens verletzt: Er begründete diese krankheitsbedingte

Fastenübertretung mit der Gefahr für sein Leben, dem ärztlichen Zwang, dem er

gefolgt sei, und der päpstlichen Erlaubnis, die er schon lange besitze. Nach

seinen eigenen Angaben nutzten diejenigen, die am Spanferkelessen im Klybeck-
schloss teilgenommen hatten, seine Fastengebotsverletzung für ihre Rechtfertigung.

Erasmus befürchtete, damit unmittelbar in die reformatorischen

Auseinandersetzungen hineingezogen zu werden. Sein schwacher Körper machte

Erasmus weniger zum Sünder als vielmehr zum Opfer. Aber auch bei ihm lag
die Übertretung des Fastengebots in seiner Natur begründet, in seiner schwächlichen

Gesundheit und in seinem natürlichen Abscheu gegen Fische, zwei

Faktoren, die anscheinend keine Wahl Hessen. Erasmus musste sein schwaches

Fleisch, und das heisst hier nicht sündhafte Natur, sondern schwache Konstitution,

durch Fleisch oder doch zumindest Fleischbrühe stärken. Im Gegensatz

zur sündhaften Schwäche des aufrührerischen Fleisches setzte im Fall des

Erasmus also die konstitutionelle Schwäche des Fleisches die Fastenregeln

ausser Kraft. Seine Natur und seine Arbeit bewirkten bei Erasmus eine weitere

GrenzVerschiebung, indem seine Arbeit als Gelehrter und seine Krankheiten
seinen Körper in einen Zustand kommen Hessen, den er als quasi weiblich
beschrieb und mit der Lebensbedrohlichkeit des Gebarens verglich. Indem

Erasmus sein Steinleiden mit Schwangerschaft und Geburt gleichsetzte, brachte

er, ohne es ausdrücklich zu formulieren, ein weiteres Argument für die

Berechtigung seiner Fastenübertretungen vor: Schwangere waren den Fastenregeln

nicht unterstellt. Gleichzeitig aber nahm er auf einer strukturellen Ebene

eine ambivalente Stellung ein. Indem er im Text seinen schwachen Körper
beschrieb, der ihn zur gebärenden Frau werden liess, ordnete er sich nicht

eindeutig der Gruppe der Männer zu. Damit gestaltete er seine Position als

Autor in diesem Punkt analog zu seiner Position in der Frage des Zölibats und

damit in einer Diskussion, die auch eine Auseinandersetzung um die binäre

Strukturierung von Geschlecht war. Erasmus wandte sich zwar gegen den

Zwangszölibat der katholischen Kirche, er sah aber freiwillige Keuschheit als

mögliche dritte Lebensform an, in der Männer und Frauen jenseits von (männlicher

und weiblicher) Sexualität leben konnten. Im Gegensatz dazu war für die

Reformatoren eine dritte Gruppe, jenseits von Männern und Frauen und deren

anthropologisch gegebener Sexualität nicht mehr möglich. ¦ 135



DOKUMENT/ DOCUMENT traverse 1996/2

Anmerkungen

1 Vgl. Opera Omnia (wie Anm. 4), fX-1, 46f., Zeilen 833-866, ferner die Ausgaben bei
Froben, Basel 1522 bzw. bei Grymm, Augsburg 1522 (ÜB Basel, Handschriftensammlung).

Übersetzung: Susanna Burghartz.
2 Vgl. etwa: Erasmus von Rotterdam, Briefe, verdeutscht und herausgegeben von Walther

Köhler, 3. erweiterte Auflage von Andreas Flitner, Darmstadt 1986, besonders den Brief an
Johann Francis, ebd., 384f. Der interessanten Frage, inwiefern die Schilderungen seines

Körpers und seiner Krankheiten zur Konstruktion von Erasmus als Autor beigetragen
haben, soll hier nicht nachgegangen werden. Zu Erasmus als Autor vgl. Lisa Jardine,
Erasmus, man of letters: the construction of Charisma in print, Princeton 1993.

3 Vgl. Susanna Burghartz, Das starke Geschlecht und das schwache Fleisch. Erasmus und
Zwingli zur Priesterehe, in Michael Erbe et al. (Hg.), Querdenken. Dissens und Toleranz
im Wandel der Geschichte, Festschrift zum 65. Geburtstag von Hans Rudolf Guggisberg,
Mannheim 1996, 89-106.

4 Desiderius Erasmus Roterodamus, Epistola de interdicto esu carnium, hg. von C. Augu-
stijn, in Opera Omnia Desiderii Erasmi Roterodami, ordinis noni, tomus primus, Amsterdam

1982, IX-1, 1-50. - Christoph von Utenheim (um 1450-1527), aus einem elsässi-
schen Adelsgeschlecht, gehörte zum Kreis der elsässischen Humanisten. Seit 1502 Bischof
von Basel versuchte er vergebens die Geistlichkeit zu reformieren. Seine anfängliche
Sympathie für Luther verwandelte sich bald in Ablehnung. Im Zuge der reformatorischen
Bewegung in Basel musste er 1527 auf seine Bischofswürde verzichten und starb kurz
darauf. Für Erasmus bedeutete dies den Verlust eines Verehrers und Gönners, über den er
sich seinerseits immer mit Achtung und Bewunderung geäussert hatte.

5 Vgl. den Artikel «Fasten» in Theologische Realenzyklopädie, Berlin 1983, Bd. XI, 41f.
6 Vgl. Opera Omnia (wie Anm. 4), IX—1, 13f.
7 Zum Antisemitismus von Erasmus vgl. Heiko A. Oberman, Wurzeln des Antisemitismus:

Christenangst und Judenplage im Zeitalter von Humanismus und Reformation, Berlin
1981.

136 1


	Der Humanist als Autorin : die Schwäche des Fleisches und das "Körperchen" des Erasmus

