
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 3 (1996)

Heft: 2

Artikel: Eine neue Wahrnehmung arbeitsloser Armut in der spätmittelalterlichen
Eidgenossenschaft

Autor: Gilomen, Hans-Jörg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-10666

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-10666
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EINE NEUE WAHRNEHMUNG ARBEITSLOSER
ARMUT IN DER SPÄTMITTELALTERLICHEN
EIDGENOSSENSCHAFT

HANS-JORG GILOMEN

Der spätmittelalterliche Wandel der Wahrnehmung bettelnder Armut ist durch

die neuere Forschung zu den Randständigen in seinen Grundzügen
herausgearbeitet worden.1 Voraussetzung dafür war eine neue Wertung der Arbeit, die

sich in der scholastischen Theologie vor allem seit Thomas von Aquin
durchsetzte.2 Bei ererbtem Misstrauen gegen allen nicht in der Produktionssphäre

erwirtschafteten Gewinn, das sich in der Wucherlehre und im Ringen um die

Rechtfertigung von Handelsprofiten niederschlug, fanden die Theologen unter

dem Druck zur Anpassung der Lehre an neue ökonomische Bedingungen in der

Rechtfertigung des Gewinns durch Arbeit einen Ausweg. Diese Thematik
verzahnte sich mit Auseinandersetzungen um die Bettelorden, wie sie im Streit um
die franziskanische Armut und um die Lehrtätigkeit der Bettelmönche an der

Pariser Universität 1255 zum Austrag kamen, u. a. in der Quaestio de valido

mendicante des Guillaume de Saint-Amour.3

Aufgrund sozioökonomischer Entwicklungen wirkte die Theologie sich auf

Wahrnehmung und Deutung der Realität durch breitere Kreise aus. Die Krise

des Spätmittelalters liess den Pauperismus durch den Zustrom entwurzelter

Menschen vom Land in den Städten zu neuen Dimensionen anwachsen.4 Die

vielen arbeitsfähigen Bettler, die in den Gewerben mangels erlernter Fertigkeiten

nicht eingesetzt werden konnten, stachen dem Zunftbürgertum störend in

die Augen, weil gelernte Handwerksgesellen rar waren und Lohnsteigerungen

nur durch obrigkeitliche Maxima gebremst werden konnten. Zudem führte die

Häufung von Unruhen zu einer irrationalen Furcht vor den Armen, obwohl
diese sich in den Städten nur selten an den Aufläufen massgebend beteiligten.
Im folgenden soll, da Formulierungen mentalitätsgeschichtlich oft aufschlussreich

sind, möglichst quellennah für das Gebiet der deutschen Schweiz der

Zusammenhang von Wahrnehmung und Repression arbeitsfähigen Bettels skizziert

werden.

Dabei wird die Schnittstelle zwischen theologischem und politischem Diskurs

verschiedentlich fassbar. In Basel hat zu Beginn des 15. Jahrhunderts der

Dominikaner Johannes Mulberg durch einen Angriff auf die am Rand der

Gesellschaft semireligiös lebenden Beginen die mit diesen verbundenen Fran- ¦ 117



ARBEITSLOSIGKEIT traverse 1996/2

ziskaner treffen wollen. Mulberg warf diesen Frauen u. a. vor, sie massten sich

an, trotz ihres Laienstandes und obwohl nicht durch körperliche Gebrechen

gezwungen, vom Bettel zu leben, statt ihren Unterhalt durch Arbeit zu verdienen.

Er stützte sich dabei auf die Argumentation gegen arbeitsfreies Einkommen,

die der Wiener Theologe Heinrich von Langenstein kurz zuvor in seiner
Auslegung des Genesis-Wortes «Im Schweisse deines Angesichts sollst du dein
Brot essen»5, erarbeitet hatte: Es sei den Menschen nicht erlaubt, sich dem Joch
der Arbeit als einer Folge des Sündenfalles zu entziehen und in Müssiggang
ohne Arbeit zu leben.6

Ein wichtiges Scharnier zwischen theologischem und tagespolitischem Diskurs
bildete das literarische Bild der körperlich gesunden und arbeitsfähigen «starken

Bettler» («mendicantes validi»), das sehr alt ist, im Spätmittelalter aktualisiert

wurde und für die ideologisch verfärbte gesellschaftliche Konstruktion
der Realität eine ungeahnte Breitenwirkung erzielte.7
Auch der Zürcher Chorherr Felix Hemmerlin richtete im Traktat «Gegen die
starken Bettler» 1438 seine Polemik gegen die Bettelorden. Im Kern bietet er
eine Rechtfertigung der Einkünfte verpfründeter Kleriker gegen Angriffe, sie
seien Almosen und deshalb von den Einkünften der Bettelorden nicht
verschieden. Gegen diese als schimpflich empfundene Unterstellung betonte
Hemmerlin, der Weltklerus verdiene seine Einkünfte als Lohn für Arbeit und Mühen
des Gottesdienstes. Da dies nicht manuelle Arbeit sei, erhalte er dafür auch
nicht ein «salarium» wie ein Knecht, sondern ein «Stipendium militare»,8 denn
er diene in der himmlischen Ritterschaft. Hemmerlin hat zwar die neue Wertung
der Arbeit zur Rechtfertigung der Pfründen benützt, grenzte aber zugleich in
schroff ständischem Denken die «Arbeit» der Kleriker von jener der Bauern ab
und setzte sie adligem Dienst gleich.9
Dass er als Gesprächspartner seines in Dialogform verfassten Traktats einen
Begarden gewählt hat, verbindet diesen sowohl mit der Beginen- und Begar-
dendiskussion, wie mit einer neuen Literatur der Katalogisierung betrügerischer
Bettler, in der sich die neue Wahrnehmung arbeitsloser Armut besonders klar
zeigt. Darin taucht als Almosenbetrüger auch der Begarde, das männliche
Gegenstück zur Begine, auf.10

Die frühesten Texte dieser Art sind Einträge zu 1342/43 im Augsburger Achtbuch,

die aufzählen, welchen falschen Bettlern der Aufenthalt in der Stadt

untersagt sei." Einige der mit rotwelschen Wörtern bezeichneten Simulanten-
und Betrügertypen finden sich auch in dem vor 1440 in ein Basler Ratsbuch
niedergeschriebenen Text der «Basler Betrügnisse der Gyler [Bettler]».12 Die
Städte unterrichteten sich gegenseitig über die Machenschaften solcher Betrüger.

Am 28. 7. 1410 schrieb z. B. Basel an die Stadt Bern: «Wir sendent üch
118 ¦ ouch der gylen ufsatz damitte si der weite jr gelt abertriegent, verschribn als uns



GILOMEN: ARBEITSLOSE ARMUT IM SPATMITTELALTER

daz unser lieben fründ und eitgenossen, die von Straßburg ouch jngeschrift
geschikt hand, umb daz jr üch vor jrem betriegen des baß gehüeten könnent.»13

Der Bericht aus Strassburg ist nicht erhalten, dürfte aber in dieselbe Texttradition

gehören. Die Basler Betrügnisse, die 26 verschiedene Stereotypen betrügerischer

Bettler unter ihren rotwelschen Bezeichnungen aufzählen, stehen also

nicht nur in einer literarischen, sondern auch in einer administrativen Tradition.

Fortgesetztes Interesse an der Thematik zeigen die Varianten des Textes

im Diarium des Baslers Johannes Knebel zum Jahr 1479 und in einer Basler

Handschrift vom Ende des 15. Jahrhunderts.14 Weiter ist eine Aufzählung von
sechs Betrügerkategorien in einer Handschrift des St. Galler Mönchs Gallus

Kemly aus dem dritten Viertel des 15. Jahrhunderts zu nennen, die mit der

Feststellung beginnt, die Art und Weise des Almosenbetrugs sei in moderner

Zeit durch Bettler erneuert worden, die, in Vereinigungen organisiert in
unterschiedlichen Bettlerrollen auftretend, die ganze Welt betrögen und sich dabei

der Sprache «Rubeum Ytalicum» (Rotwelsch) bedienten.15 Es ist bezeichnend

für die neue Sicht, dass die Bettler als Berufsvereinigungen oder Verschwörer

aufgefasst werden. Die neue Wahrnehmung gibt sich auch als eine Reaktion auf
die Professionalisierung und Spezialisierung des Bettels zu erkennen, welche
schon die Zeitgenossen vor allem im Rotwelsch belegt sahen, einem
«Gaunercode», der den Eingeweihten heimliche Kommunikation ermöglichte und

zugleich Gruppenidentität verlieh. Auch der Zürcher Gerold Edlibach hat um
1490 eine Liste rotwelscher Wörter angelegt.16 Die literarisch anspruchsvollste
mittelalterliche Bearbeitung des Themas enthält das 1494 in Basel gedruckte
Narrenschiff von Sebastian Brant.17 Die grösste Verbreitung hat es dann durch
den Druck der Liber vagatorum gefunden.18

Der Bettel als professionelle Lebensform erforderte angesichts tatsächlicher

oder bloss vermuteter Zunahme der Armut Stilisierungen hin auf jene Stereotypen,

die Erfolg bei der Erregung mitleidiger Reaktionen versprachen. Es

wurde an mehrheitlich geteilte Auffassungen und Ängste in Bezug auf

erbarmungswürdiges Unglück und Elend appelliert. Die Texte geben Einblick in
einen Bereich des gesellschaftlichen Wertsystems und der Mentalität, den wir in
anderen Quellen kaum fassen können. Zugleich markieren sie auch jenen Punkt,

an dem das tätige Mitleid als betrogene Einfalt entwertet wird. Die

erfolgversprechenden Armutsstereotypen werden als verdächtig, ja als gefälscht
diffamiert. In dieser Entlarvung lag das Hauptziel dieser Texte.
Der blutige Ernst der Kategorisierung echter und betrügerischer Bettler lässt

sich in der Repression nachzeichnen. Die «Basler Betrügnisse» katalogisieren
u. a. das folgende Bettlerstereotyp:
«Krochere. Item es sint ouch etlich, die hengker sint gewesen und denn ein jare
oder zwey davon gand und sprechent, si wellen von den sünden keren und ¦ 119



ARBEITSLOSIGKEIT traverse 1996/2

wellent büß und gotzferte für ir sünde tun, und ergilent denn etwie vil guts
damitte. Und wenn si das ein wile getribent und die lüte betriegent, so werdent

sy widerumbe hengker etc.»19

Der Text passt so gut zum Urteil über Friedrich Schaffner, dass man ihn davon
ableiten möchte. Doch hier hat die Realität die Fiktion eingeholt. Erst 1453,
Jahre nach der Niederschrift der «Betrügnisse», fand der Prozess statt, zu dem
die Zürcher Richtebücher folgendes Protokoll enthalten: «Friedrich Schaffner,
der da gegenwürtig stat, hat verjechen: Als er von dem nachrichter ampt gestanden

sye, gienge er zuo dem wirdigen sacrament, gebe daselbs für, er were blind
und Iam gewesen, und das wirdig sacrament hette im gehulffen, das er wider
grad und sechent worden were. Da mit er unser eidgnosß von Lucern und uns
dar hinder bracht hab, das wir im beidersitt brief gebind, die ze zoeigend, das

die lütte dester geneigter werind, im das almuosen ze gebend. Und das er Iam
oder blind sye gewesen, das were nit beschechen. Habe dar inne gelogen, und
das darumb getan, das die lütte dester willenklicher im durch gott gebind. Und
also mit sölichem biderb lütt betrogen. Als er ouch von dem nachrichter ampt
stuende, verhiesse und rette er, niemer mer nachrichter ze werden, gen Rom ze

gonde, sin sünde ze buessent. Darumb im die obgenanten briefe wurdint geben,
da mit er den lütten das almuosen abgenomen hab. Und aber nit gen Rom
komen sye, sunder über soelich geheissen sye er gen Basel komen, wollte da
nachrichter worden sin, hettind sy im wellen tuon, dar an er benuegen gehept
hette. Umb so menigvaltige trugnye und beschissenheit, die der obgenent Fridrich

getan und getriben hat, ist von im gericht, das man den selben Fridrich dem
nachrichter soi bevelhen, der soi im [...] sin hend und fuesse ze sarnen binden,
im zwüschend hende und fuesse ein knebel stössen und inn über das hüttly ab in
das wasser werffen und inn under dem wasser haben, untzit das er von dem
leben zuo dem tode komen ist. Da mit soi er dem gericht gebuest haben. [...]»20
Der Henker, der eine allgemein für unentbehrlich gehalten Aufgabe wahrnahm,
unterlag dennoch wegen der damit verbundenen Folterung und Tötung von
Menschen einer zunehmenden Verfemung.21 Nur durch tätige Reue konnte er
Vergebung seiner Sünden erhoffen, fand dabei aber auch mitleidige Unterstützung

durch Almosen.22

Solche Belege zeigen, dass die oft amüsiert verharmloste «Gaunerliteratur» auf
einen blutig ernsten Hintergrund zunehmend schärferer Repression von
Verhaltensweisen zu beziehen ist, die zuvor keine derart heftigen Reaktionen
hervorgerufen hatten. Obwohl keiner der düpierten Wohltäter Klage erhob, erschien
der nach Offizialsprinzip ermittelnden Obrigkeit eine derart drakonische Strafe

angemessen für den materiell unbedeutenden Betrug, dem allerdings auch der
Rat Zürichs zum Opfer gefallen war, der Schaffner ebenso wie derjenige von

120 ¦ Luzern durch einen Bettelbrief legitimiert hatte.23



GILOMEN: ARBEITSLOSE ARMUT IM SPÄTMITTELALTER

Der Realitätscharakter der «Betrügnisse» lässt sich auch für andere Bettlertypen

belegen. Recht häufig war die Vortäuschung von Aussatz. In Basel

wurde z. B. 1513 ein Maurergeselle namens Thiebold Lang gefangengenommen,

weil er «mit einer klefflen [Klapper] als ein ussetziger gebettlet und im

nützit gebrosten hat [,..]».24

Die Verweigerung der Hilfe an starke Bettler beunruhigte das gute Gewissen

nicht. Beichtväter vermittelten den Laien die klerikale Unterscheidung echter

von arbeitsscheuen Bettlern, ja machten sie ihnen zur Pflicht. In der

deutschen Bearbeitung der Beichtsumme des Johannes von Freiburg i. Br. (circa

1250-1314) durch Bruder Berthold aus dem Anfang des 14. Jahrhunderts, die

zwischen 1472 und 1498 elfmal gedruckt wurde, heisst es: «Allmüsen soi man

geben notturfftigen leüten, als die arm vnd kranck seind vnd nit mügen arbeiten

vor kranckheit noch kein arbeit künnen. [...] Vnd ein mensch taet baßer vnd

rechter, der da strafft den, der wol arbeiten mag vnd betelt, dann das er jm
gaebe.»25

Beschränkungen oder Verbote des Bettels durch starke Bettler und Fahrende

hat es seit dem 14. Jahrhundert in zunehmender Zahl gegeben. In Basel wurden

Vogt und Ratsknecht 1429 beauftragt, die Bettler bei Spendenausteilungen

zu kontrollieren, «und wo si emphinden starck gerad knecht, die wol werken

moegent, und unbekümbert frowen, die ouch jr narunge one beulen gewinnen

moegent, do sin, die sollent sy heissen dannan gan, und wer sich dawider

satzte, soellent sy jn eyd nemen, von der statt ze gonde und hie nit ze beulende.

Und wo man si darüber hynne findet, wil man si in soelicher massen straffen,

daz si woeltent, si liessent es underwegen.»26 Bern verbot den Gesellschaften

1408, Bettlern und Fahrenden etwas zum neuen Jahr zu schenken.27 Wiederholt

sah es die Wegweisung der «lantstrycher und starcken baettler» vor, so 1503

und 1530.28 Zürich hat das Betteln innerhalb der Stadt schon 1343 erstmals

verboten.29

Das Bild der «mendicantes validi» impliziert den Gegensatz der «invalidi».

Darin offenbart sich ein Grundprinzip der Konstruktion der Wirklichkeit. Die

Quellen zeigen eine vereinfachende Wahrnehmung in Gegensatzpaaren von

Gut und Böse: «validus» - «invalidus», arbeitsam - müssig, heimisch - fremd,

sesshaft - fahrend, «biderb» - ehrlos, nützlich - unnütz.

Die zugrundeliegende Dichotomie ergibt sich aus der Stellung eines Individuums

im beziehungsweise ausserhalb des Produktionsprozesses. Deshalb konnte

neben dem Typus des starken Bettlers derjenige des Müssiggängers zu

einem übergeordneten «Gattungs»-Stereotyp werden, das oft auf Zuhälter

bezogen wurde, so etwa wenn eine Ordnung von 1446 in Rheinfelden

bestimmte, «die wirt sollen deheinen muessiggenger noch varent toechter in

vnser statt lenger denn ein tag vnd nacht herbergen [...]» oder die Tagsatzung «121



ARBEITSLOSIGKEIT traverse 1996/2

von 1477 in Zürich sich mit Massnahmen «von der müssiggengern wegen, so
dirnen vmbfürent» beschäftigte.30 Einigen Tagsatzungsgesandten erschien 1478
das Ersuchen Venedigs um Söldner für den Türkenkrieg eine gute Gelegenheit,
Müssiggänger und mutwillige Knechte loszuwerden, von denen zu Hause
nichts Gutes zu erwarten sei.31 Bern hat 1508 die Wegweisung der Müssiggänger
aus seinen Gebieten beschlossen.32

Zum Gegensatz arbeitsam - müssig gehört oft auch die Abmahnung vom Spiel.
1419 klagte der Basler Rat, die Freiheiten (randständige Taglöhner) spielten
unaufhörlich und seien nicht bereit zu arbeiten.33 Für die Sanktionierung des

Verspielens erbettelter Almosen gibt es in Basel, wo das Spiel ohnehin immer
wieder verboten wurde34, mehrere Belege.35 In Baden war der Bettel vogt 1498

beauftragt, spielenden Bettlern überhaupt alle Barschaft abzunehmen und sie
zu bestrafen.36

Mit Müssiggang und Spiel assoziiert wurde, wie angedeutet, auch Hurerei. Von
dem Bettler Jacob von Stuttgart heisst es 1525 in Basel, er sei «bisshar uff dem
Kolenberg gelegen inn allen spilen, inn der maltzgassen [wo es ein Bordell gab]
ouch dem luder [...]». Hans Riesteiner, Barthli Schwitzer, Wolff Bennfeld und
Hans von Baden, alles Freiheitsknaben auf dem Kohlenberg, «hand das allmusen
gehöischen und uff dem Kolenberg übentglichen wider verspilt und schantlichen
verludert [...]».37 Das müssige Leben auf Kosten von Prostituierten erschien
besonders verwerflich; darin liegt keineswegs erst eine Neuerung der Reformation.

Der Rat von Basel verfügte schon 1417, dass Zuhälter, «die mueßig
gangent, gute antwerck koennend, vnd sich mit gott vnd eren wol begiengent,
dieselben aber daz nit tun, denn offen verrucht riffian [Zuhälter] sin wellend»,
künftig einen gelben Kugelhut mit drei aufgenähten Würfeln tragen mussten
und im Weigerungsfall ausgewiesen würden.38 Solche Müssiggänger wurden
mit zunehmender Härte angefasst. Hans Herborter aus Kaufringen wurde 1524
in Haft genommen, da «er uff dem Kolenberg hie ze Basel ist gelegen jm luder,
do sich gefüllt, jm spil und aller buberij. Und hatt sin wib oder hur gebettlet, und
was sy überkummen, hatt sy jm bracht etc. [...] das er [...] mit siner frowen
well uss der statt Basel hinweg und niemer mer harjn, das hatt er geschworen.
Und ist des luter gewarnet, wo man jnn oder sy dorüber ergriffen würde, so
werd man jnn und sy ertrencken.»39

Die Ambivalenz der Arbeitspflicht für die Armen und des arbeitslosen
Einkommens der Reichen lässt sich in dem Begriff des Müssiggängers fassen, der
im ersten Fall den arbeitsscheuen Liederjan verurteilt, im zweiten den reichen
Rentner und Adligen bewundert. Das Verbot des Arbeitserwerbs für die oberste
Schicht wurde im Spätmittelalter manchenorts sogar verschärft.40
Das zweite wichtige Gegensatzpaar betrifft die Sesshaftigkeit: heimisch - fremd,

122 ¦ sesshaft - fahrend. Es ist in den spätmittelalterlichen Quellen immer gegen-



GILOMEN: ARBEITSLOSE ARMUT IM SPÄTMITTELALTER

wärtig, verschärft sich aber in Zeiten äusserer Bedrohung. In Basel wurde in der

Zeit der Armagnakenkriege 1443 die Wegweisung fremder Bettler mit offenen

Misstrauen motiviert: Man solle «die frömden bettler und die starcken gutzer,
so hie gant, und niemand weiss, wer si sint, von der statd [...] heissen gan, denn

jnen nit wol zu getrüwend ist [...]». «Es soi ouch niemand deheinen bettler,

bilgerin noch froemden menschen gehalten noch herbergen, er wisse denn wer

er sie [...].»41 Wilde Ängste verbanden sich mit dem Fremden: riet doch die um
1450 zu Luzern als Hexe verhörte Else von Meersburg selbst dazu, «das man

die bettler us dem land tribe», um der Bedrohung durch Zauberei zu steuern.42 In

der Zeit der Burgunderkriege beschlossen die Tagsatzungen zu Luzern 1474

und 1475, man wolle fremde Bettler in der Eidgenossenschaft nicht mehr

dulden, weil sie Buben, Brenner und Verräter beziehungsweise verdächtige
Leute seien. 1490 und 1491 verboten Tagsatzungen fremden Aussätzigen und

Bettlern das Gebiet der Eidgenossenschaft und sahen ihre Vertreibung vor, da

einige gestanden hätten, von den Feinden Geld bekommen zu haben, damit sie

Städte und Dörfer anzündeten. Die Tagsatzungen zu Baden 1502 und zu Zug
1504 schärften ein, dass an Fähren und Pässen fremden Bettlern der Zutritt zum

Gebiet der Eidgenossenschaft zu verwehren sei. 1510 beschloss die Tagsatzung,
die fremden Bettler und Landstreicher, welche den ehrbaren Leuten durch

Brand, Diebstahl und anderswie Schaden zufügten, sollten an keinem Ort länger
als eine Nacht geduldet werden.43

Auch bedrohliche Fremdheit verband sich im ausgrenzenden Diskurs mit

Müssiggang und Arbeitslosigkeit, so etwa in dem Tagsatzungsbeschluss von

1483, man wolle über Mittel beraten gegen die Überzahl fremder Bettler und

Müssiggänger, deren alle Landschaften voll seien, die nicht arbeiten wollten
und den Gemeinden zur Last fielen. Die Tagsatzung von 1520 in Luzern
beschloss dann, wo einheimische Bettler herumzögen, sollten diese in ihre

Herkunftsorte zurückgeschickt werden, fremde aber seien aus der Eidgenossenschaft

auszuweisen, es sei denn, dass sie sich mit Arbeit ernähren wollten.44

Anordnungen, dass fremde Bettler von Privatleuten gar nicht beherbergt werden

sollen, sonst nur kurz, oft nur eine Nacht, in der Stadt zu dulden und dann

wegzuweisen seien, sind für viele Städte im Verlaufe des 15. Jahrhunderts

belegt, so für Baden, Bern, Klingnau, Luzern, Maienfeld, Rheinfelden, St. Gallen,
Zürich.45 1490 sorgte sich der Berner Rat, fremde Lepröse könnten den eigenen

landsässigen Aussätzigen das Almosen wegnehmen; zugleich hegte er den

Verdacht, darunter seien auch solche, «so gesund und dannocht in soelichen

sundersiechen gestalt verwandelt», und befahl, fremde Aussätzige stracks aus

seinen Gebieten zu weisen.46 In Luzern wollte man 1494 von den fremden

Bettlern nur jene nicht ausweisen, «so werken mögen und wellent».47

Bei der Einrichtung einer Armenspeisung sorgte sich Bern, es könnten «vyll ¦ 123



ARBEITSLOSIGKEIT traverse 1996/2

froemd pettler vnnd muessiggenger erzogenn vnnd in die stat ze züchen gereitztt
waerdenn», weshalb alle fremden Bettler ausgewiesen wurden.48 1527
kennzeichnete Bern die eigenen Hausarmen und Bettler durch Schilder, eine Lösung,
die in grösseren Städten des Reichs viel früher belegt ist und zu der auch Zürich
1523 gegriffen hatte.49 «[...] damit das allmüsen woll angeleyt und nit denen

waerde, so woll werken moechten und aber ein ful, muesig laeben und waesen
fueren», wurden die Venner 1528 schliesslich beauftragt, Listen der einheimischen

Hausarmen und Bettler zu erstellen und fremde Bettler, insbesondere
«starcke landstricher», wegzuweisen. Den arbeitsscheuen Armen «soll man
nuet geben, sonders denen, di sich gern mit ir arbeyt und eeren ernerten, aber nit
beschiessen mag, oder aber bloedigkeyt, kranckheit, jugent und alters halb irs
libs narung nit gewinnen moegen». Als «echte» Bettler galten nur noch
diejenigen, die aufgrund körperlicher und geistiger Mängel ihr Auskommen nicht
durch Arbeit finden konnten. Längst hatte man auf der Tagsatzung das
Problem auch im Rahmen der gesamten Eidgenossenschaft ins Auge gefasst. 1491

hatte die Tagsatzung zu Luzern beschlossen, fremde Bettler seien überall
auszuweisen; jeder Ort solle selbst für seine Armen sorgen und verhindern, dass
diese herumzögen.50 Man versuchte, den vagierenden Bettel grossräumig zu
beseitigen.
Die gesellschaftliche Integration spricht das Gegensatzpaar «biderb»- unehrlich

beziehungsweise nützlich - «unnütz» diffus an. Zu bedenken ist dabei, dass
die Tabuisierung durch «Unehrlichkeit» nicht mit der Ausgrenzung aufgrund
von Arbeitslosigkeit zusammenfiel. Unehrlichkeit haftete auch durchaus mit
Arbeit verbundenen Berufen an, deren Katalog von Stadt zu Stadt wechseln
konnte. Fast überall gehörten Henker, Totengräber, Abdecker, Prostituierte
dazu, an einigen Orten auch Leinenweber, Müller, Töpfer, Ziegler, Hirten
usw.51 Die Diffamierung, «unnütz» zu sein, konnte gerade in ihrer Unbestimmtheit

auf alle möglichen Formen abweichenden Verhaltens bezogen werden.
Dabei ist vielerorts die Verfestigung des Vorwurfs der Nutzlosigkeit von der

Diffamierung zur Kriminalisierung feststellbar.52
Auch Fürsorgeeinrichtungen achteten streng darauf, nur solche Leute
aufzunehmen, die dafür zahlten oder gänzlich unfähig waren, sich selbst durchzubringen.

Armenspitäler, die vorüberziehende Bettler und Kranke beherbergen
sollten, zeigten sich schon früh sehr restriktiv. Der Zürcher Rat verfügte 1323,
«daz man enheinen dürftigen darin soi nemen ze belibenne, der sin notdürfte
mag gesuochen an der Strasse zuo den hüsern, der si blint oder gesehende».53
Wer selbst den Unterhalt erbetteln konnte, blieb ausgeschlossen; wurde ein
Kranker einigermassen wieder hergestellt, so musste er das Haus verlassen
und sich wieder selbst durchschlagen. Die Spitäler entwickelten sich immer

124« mehr zu Altersheimen, in die man sich einkaufen musste. Den Pfründen-



GILOMEN: ARBEITSLOSE ARMUT IM SPÄTMITTELALTER

käufern ging es darum, sich ein arbeitsfreies Auskommen für ihr Alter zu

sichern. Als der Schuhmacher Ulrich Pontinger und sein Sohn im Jahr 1380

eine Pfründe am Berner Spital kauften, bedangen sie sich aus, «daz si uns zu

keiner arbeit twingen sont».54 In Zürich sind Verpfründungen am Spital seit

1314 belegt.55 Um die Mitte des 15. Jahrhunderts kostete hier eine Oberpfründe

mit 250-300 Pfund ein kleines Vermögen. Eine seltene Quelle berichtet, wie
eine Eintrittswillige 1455 in Basel mit einer Forderung konkret konfrontiert
wurde: «Item da seit meister Gernler [Spitalmeister], daz Gred Boblin uff ein

zit zu jm kern und jm seit, sy were ein arme swache frowe, und fragte jn rats

und meynt, sy were gern jn spittal. Da fragt er sy, waz sy hette, dann man neme

nieman jn spittal, er hette denn ettwaz guetz.»56 Vielfach haben auch Lepro-
sorien fremde Aussätzige nur bei Bezahlung einer beträchtlichen Summe

aufgenommen. Gemäss Beschluss von 1425 verlangte z. B. Bern 100 Pfund.57 Wo

Spitäler die alte Funktion als Fremdenherbergen weiter ausübten oder Elen-

denherbergen für fahrende Bettler eingerichtet wurden, diente dies vor allem

der obrigkeitlichen Kontrolle der Fremden. Bezeichnend ist dafür, dass die

private Beherbergung im gleichen Zug verboten wurde.58

Die skizzierte Entwicklung zeigt, dass entgegen der vielfach geäusserten

Meinung die Auswirkungen der Reformation in diesem Bereich nicht überschätzt

werden sollten. In den Armenordnungen Zürichs von 1520 und 1525 hat sich

die Wahrnehmung des Bettels in Dichotomien und die Kategorisierung der

Armen nicht grundlegend verändert.59 Neu war nur die Rationalisierung,
Zentralisierung und straffe Kontrolle der Fürsorgeleistungen. In vielen Städten

wurden in der ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts solche neuen Almosenordnungen
erlassen.60 Die Änderungen hingen aber kaum von religiösen Erwägungen ab,

beziehungsweise sie sind im Rahmen der «Konfessionalisierung» bei Zwing-
lianern und Katholiken ähnlich anzutreffen. Das entspricht ähnlichen Befunden

der neueren Forschung auch für andere Gebiete. Robert Jütte hat beispielhaft

gezeigt, dass das katholische Köln im 16. Jahrhundert in seiner Armenpolitik
dieselben Massnahmen gegen das Betteln und zur Durchsetzung der

Arbeitsamkeit ergriffen hat wie das protestantische Frankfurt.61 Sie lagen in der Logik
der Entwicklung zur Obrigkeit und der Ausbildung frühmoderner Staatlichkeit.

Deshalb scheint mir das Konzept der «Sozialdisziplinierung»62 heuristisch

ertragreicher zur Erklärung des geschilderten langfristigen Wandels, das zwar

in jüngster Zeit stark kritisiert wurde63, meines Erachtens aber zurecht auch auf

die Politik spätmittelalterlicher Städte übertragen worden ist.64 Die Kontinuität

aus den spätmittelalterlichen Reformbemühungen betonte jüngst Bruce Gordon

auch für Kirchenzucht und Armenpolitik Zürichs in der Reformationszeit: Nicht
die Inhalte waren hier neu, sondern ihre theologische Begründung in
reformatorischem Pathos.65 Wie auf anderen Gebieten, so demjenigen der Finanz- ¦ 125



ARBEITSLOSIGKEIT traverse 1996/2

Wirtschaft, sind im Reich die Städte auch auf jenem der Sozialdisziplinierung in
der frühstaatlichen Modernisierung den Territorien vorangegangen. Bereits seit
der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts hat die Eidgenossenschaft aber auch

begonnen, an den Tagsatzungen eine ihre Territorien insgesamt umfassende

Armenpolitik zumindest in Grundzügen zu formulieren. Sie hat mit diesem
Übergang von einzelörtlichen zu territorialen Lösungen tendenziell
vorweggenommen, was erst in den frühneuzeitlichen Territorien voll verwirklicht
werden sollte.

Anmerkungen

1 Michel Mollat, Les pauvres au moyen äge, Paris 1978: Frantisek Graus, «Randgruppen
der städtischen Gesellschaft im Spätmittelalter». Zeitschrift für Historische Forschung 8

(1981), 385-437; Bronislav Geremek, Geschichte der Armut: Elend und Barmherzigkeit in
Europa, München 1988: Robert Jütte, Abbild und soziale Wirklichkeit des Bettler- und
Gaunertums zu Beginn der Neuzeit. Sozial-, mentalitäts- und sprachgeschichtliche Studien
zum Liber Vagatorum (1510). Köln 1988 (in der Folge zitiert als: Jütte 1988); Bernd-Ulrich
Hergemöller (Hg.), Randgruppen der spätmittelalterlichen Gesellschaft. 2. Aufl., Warendorf

1994; Katharina Simon-Muscheid. «Randgruppen, Bürgerschaft und Obrigkeit. Der
Basler Kohlenberg. 14.-16. Jahrhundert», in Susanna Burghartz et al. (Hg.). Spannungen
und Widersprüche. Gedenkschrift für Frantisek Graus, Sigmaringen 1992, 203-225.

2 Selma Hagenauer, Das justum pretium bei Thomas von Aquin, Stuttgart 1931.
3 M.-M. Dufeil, Guillaume de Saint-Amour et la polemique universitaire parisienne,

1250-1259, Paris 1972.
4 Die These mehrfach bei Bronislav Geremek, z. B. «L'image de l'autre: Le marginal», in

Comite international des Sciences historiques, XVIe congres international des Sciences
historiques. Rapports 1: Grands themes. methodologie, section chronologique (1). Stuttgart
1985, 67-81. 72f. Einwände bei Ingomar Bog. «Über Arme und Armenfürsorge in
Oberdeutschland und in der Eidgenossenschaft im 15. und 16. Jahrhundert». Jahrbuch für
fränkische Landesforschung. 34/35 (1975). 983-1001.

5 Genesis 3,19.
6 Hans-Jörg Gilomen. «Kirchliche Theorie und Wirtschaftspraxis. Der Streit um die Basler

Wucherpredigt des Johannes Mulberg», ltinera 4 (1986), 34-62.
7 Zum bereits im Codex Iustiniani belegten «starken Bettler» siehe Piero Camporesi (Hg.), //

libro dei vagabondi. Torino 1973, IX-CLXXXII.
8 Felix Hemmerlin, «Contra validos mendicantes». inVarie oblectationis opuscula et trac-

tatus. Basilea 1497, 6v: «Nam utique labor est celebrare et tanta legere ut predicitur per
singulos dies, quia sacerdos non tenetur talia faeere gratis [...]. Sunt enim stipendia et
merces laborum et onerum [...].» (In der Folge zitiert als: Hemmerlin, Mendicantes.)

9 Hemmerlin, Mendicantes, 7v: «Nam non dieuntur salanum vel merces vel precium, quod
servis datur, sed appellant Stipendium militare et tributum [...].» Hans-Jörg Gilomen, «Der
Traktat De emptione et venditione unius pro viginti des Magisters Felix Hemmerlin», in
Johannes Helmrath'et al. (Hg.), Studien zum 15. Jahrhundert. Festschrift Erich Meuthen.
München 1994,583-605.

10 Friedrich Kluge, Rotwelsch. Quellen und Wortschatz der Gaunersprache und der verwand¬
ten Geheimsprachen, Band 1, Strassburg 1901. 11 (in der Folge zitiert als: Kluge 1901).

11 Kluge 1901. lf.
126 ¦ l2 Wilhelm Vischer (Hg.). Basler Chroniken, Band 3, Leipzig 1887. 552-567.



GILOMEN: ARBEITSLOSE ARMUT IM SPÄTMITTELALTER

13 Staatsarchiv Basel-Stadt, Missiven 1, 101.

14 Universitätsbibliothek Basel, Ms. 1 III 5, 54-63.
15 Jakob Werner, Beiträge zur Kunde der lateinischen Literatur des Mittelalters. Aarau 1905

(2. Auflage), 165: «Modus et conswetudo decipiendi et elemosinas defraudandi modernis

temporibus a quibusdam mendicis innovata est, qui per quasdam societates et confedera-
ciones mutuo habitas multa mala praticant et ficto ydiomate se mutuo affantes in lingua
quadam, quae dicitur Rubeum Ytalicum, assumentes sibi iam talem modum sub tali forma
vel tali, verbi gratia ut si in uno non prosperati fuerint ad alia se convertunt etc. totum
mundum decipiunt.»

16 Kluge 1901, 19f.

17 Sebastian Brant, Das Narrenschiff, hg. von Manfred Lemmer, Tübingen 1968 (2. Auflage),
153-156.

18 Kluge 1901,35-58.
19 Kluge 1901, 14. Im Liber vagatorum heissen dieselben Betrüger «Dallinger», ebenda. 47.
20 Staatsarchiv Zürich, B VI 218, 206v-207r.
21 Joachim Gernhuber, «Strafvollzug und Unehrlichkeit», Zeitschrift für Rechtsgeschichte,

Germanische Abteilung 74 (1957), 119-177.
22 Zur Reue eines Luzerner Henkers 1498 J. Krapf von Reding, «Zur Geschichte des Gau¬

nertums in der Schweiz», Basler Taschenbuch 1864, 19. Hans von Henting, Vom Ursprung
der Henkersmahlzeit, Neudruck Nördlingen 1987, 120f., berichtet die Reue von drei
Henkern. Belege für betrügerische Reue kenne ich nicht.

23 Beispiel eines Bettelbriefs: Die Rechtsquellen des Kantons Bern. Band 1, 10, Bern 1968,
461 f. (1501), (in der Folge zitiert als: RQ Bern

24 Staatsarchiv Basel-Stadt, Ratsbücher O 2, 96; siehe auch 296 (1521).
25 Ich benutze die Ulmer Ausgabe von 1484 im Exemplar der Stiftsbibliothek Engelberg,

Inkunabel 214, fol. 7r, die zugleich ein Beleg der Verbreitung der Schrift im Gebiet der
Schweiz ist.

26 Staatsarchiv Basel-Stadt, Ratsbücher J 1, 86r.
27 RQBern 1, 1, 1902, 147.

28 Berchtold Haller (Hg.), Bern in seinen Rathsmanualen, 2. Teil, Bern 1901, 297 (1503),
(in der Folge zitiert als: Haller 2, 1901); RQ Bern 1,8/1, 1966, 120f. (1530).

29 Alice Denzler, «Geschichte des Armenwesens im Kanton Zürich im 16. und 17. Jahrhun¬

dert», Zürcher volkswirtschaftliche Studien 7, 1920, 11.

30 RQ Argau 1,7, 1917, 106. Die Eidgenössischen Abschiede, hg. Anton Philipp Segesser,
Band 2, Lucern 1863, 690 Nr. 904f. (in der Folge zitiert als: EA)

31 EA, 3/1, 1858, 16 Nr. 21d.
32 Haller 2, 1901,297(1508).
33 Rechtsquellen von Basel Stadt und Land, Basel 1856, Band 1, 104 Nr. 103 (in der Folge

zitiert als: RQ Basel). Staatsarchiv Basel-Stadt, Ratsbücher J 1, 21r.
34 So z. B. 1421-1436 siebenmal: Staatsarchiv Basel-Stadt, Ratsbücher J 1, 35r, 54r, 63v,

72r,100v, 107r, 121v.
35 Staatsarchiv Basel-Stadt, Ratsbücher O 3, 73, 75, 78 (1525).
36 RQ Argau 1,2, 1899, 135.

37 Staatsarchiv Basel-Stadt, Ratsbücher O 3, 75 und 78 (1525).
38 RQ Basel, 103 Nr. 103 (fehlerhaft); Staatsarchiv Basel-Stadt, Ratsbücher J 1, 2r.
39 Staatsarchiv Basel-Stadt, Ratsbücher O 3, 9f.
40 Beispiele bei Eberhard Isenmann, Die deutsche Stadt im Spätmittelalter, Stuttgart 1988, 246.
41 Staatsarchiv Basel-Stadt, Ratsbücher J 1, 133r, 139v, 1443.
42 Joseph Hansen, Quellen und Untersuchungen zur Geschichte des Hexenwahns und der

Hexenverfolgung im Mittelalter, Bonn 1901, 555 Nr. 68, 19.

43 EA 2, 1863, 500 Nr. 756c; 523 Nr. 772e. EA 3/1, 1858, 370 Nr. 399cc; 385 Nr. 412q; 386
Nr. 413a; 393 Nr. 418v. S. auch 592 Nr. 633b und 594 Nr. 6371, 598 Nr. 640y (1499). ¦ 127



ARBEITSLOSIGKEIT traverse 1996/2

EA 3/2, 1869, 166 Nr. 89g; 290 Nr. 186d; siehe auch 295 Nr. 193a (1504). EA 3/2, 1869,
482 Nr. 352d.; s. auch 1050 Nr. 703d (1517); 1080 Nr. 723a (1517); 1085 Nr. 729a (1517);
1093 Nr. 735b (1518); 1232 Nr. 814e (1520); EA 4, 1873, 151 Nr. 65,1 (1522).

44 £4 3/1, 1858, 153 Nr. 182c. EA 3/2, 1869, 1236 Nr. 818, 1.

45 RQ Argau 1,2, 1899, 135 (1498). RQ Bern 1, 10, 1968, 459 (1481). RQ Argau 1,3, 1905,
297. Anton Philipp von Segesser, Rechtsgeschichte der Stadt und Republik Lucern. 4.-6.
Buch, Lucern 1852, 398 (1437) und früher, sowie 399 (1498), (in der Folge zitiert als:

Segesser 1852). R. Wagner und L. R. von Salis (Hg.), Rechtsquellen des Cantons Graubünden,

Basel 1887, 300 (vor 1505). RQArgau 1,7, 1917, 106 (1446). RQ St. Gallen I, 2/1,
1974, 17 (vor 1498). Hans Nabholz (Hg.), Die Zürcher Stadtbücher des XIV. und XV.

Jahrhunderts. Band 3, Leipzig 1906 (1429).
46 RQBern 1, 10, 1968,460.
47 Segesser 1852,398.
48 RQBern 1, 1, 1902, 255f.
49 RQ Bern 1,10, 1968, 463. Lee Palmer Wandel, Always among us. Images of the poor in

Zwingli's Zürich, Cambridge 1990, 136 und 153 (in der Folge zitiert: Palmer 1990).
50 EA 3/1, 1858, 386 Nr. 413b; ähnlich 598 Nr. 640y (1499).
51 Jacques Le Goff, «Metiers licites et metiers illicites dans l'Occident medieval», in ders.,

Pour un autre Moyen Age, Paris 1977, 91-107.
52 Zu Flandern Carol Imme Kaliendorf, Crime an Society in Medieval Flanders: The Oud-

burg ofGhent 1302-1401, Ann Arbor 1981, 107-115; «unnütz» findet sich auch in
Schweizer Quellen oft, so Haller 2, 1901,298 (1529).

53 Urkundenbuch der Stadt und Landschaft Zürich, Band 10, Zürich 1916. 226 Nr. 3842
(in der Folge zitiert als: ÜB Zürich).

54 Fontes rerum Bernensium, Band 10, Bern 1956, 72f. Nr. 156.

55 Die Zürcher Stadtbücher des XIV. und XV. Jahrhunderts, Band 1, Leipzig 1899, 4 Nr. 4

(23. 2. 1314); ÜB Zürich. Band 9, 275 Nr. 3429 (1316).
56 Hier geht es um Güter, die das Spital erben werde; Staatsarchiv Basel-Stadt, Gerichtsarchiv

D 6, 36r (1455); ebenda, Leistungsbuch 2, 122r: Beschluss von 1441, nur noch kranke
Bewerber seien zu verpfründen.

57 RQBern 1, 1, 1902, 173.

58 Z. B. in Aarau um 1510: «Es soi ouch nieman bettler oder landvarer Übernacht beherber¬

gen, sunders die in ein spital wisen [...].» RQ Argau 1, 1, 1898, 156. Siehe auch Bern,
RQBern 1, 10, 1968. 463f. (1528).

59 Palmer 1990, 179-195.
60 Z. B. Schaffhausen, St. Gallen 1524; Zürich 1520 und 1525. Leo Zehnder. Volkskundliches

in der älteren schweizerischen Chronistik, Basel 1976, 366f.
61 Robert Jütte, «Poor Relief and Social Discipline in 16th-Century Europe». European

Studies Review 11(1981), 25-52.
62 Dazu Winfried Schulze, «Gerhard Oestreichs Begriff <Sozialdisziplinierung in der frühen

Neuzeib», Zeitschrift für historische Forschung 14, 1987, 265-302. Oestreich hat die für
ihn mit der Hochrenaissance zusammenfallende Vorform der Sozialdisziplinierung als

«Sozialregulierung» bezeichnet, was die hier postulierte Einheit dieser langfristigen
Entwicklung aber zerschneidet.

63 Martin Dinges, «Frühneuzeitliche Armenfürsorge als Sozialdisziplinierung? Probleme mit
einem Konzept», Geschichte und Gesellschaft 17 (1991), 5-29; Lyndal Roper, Oedipus and
the Devil. Witchcraft, sexuality and religion in early modern Europe, London 1994, 145—167.

64 Werner Buchholz. «Anfänge der Sozialdisziplinierung im Mittelalter. Die Reichsstadt

Nürnberg als Beispiel», Zeitschrift für historische Forschung 18 (1991), 129-148.
65 Bruce Gordon, «Die Entwicklung der Kirchenzucht in Zürich am Beginn der Reformati¬

on», in Heinz Schilling (Hg.), Kirchenzucht und Sozialdisziplinierung im frühneuzeitlichen

128 ¦ Europa, Zeitschrift für historische Forschung. Beiheft 16, 1994, 65-90.



GILOMEN: ARBEITSLOSE ARMUT IM SPÄTMITTELALTER

RESUME

LA PAUVRETE LIEE AU CHÖMAGE DANS L'ANCIENNE
CONFEDERATION AU BAS MOYEN ÄGE

Au bas Moyen Age, on releve un changement dans la perception de la mendicite.

Les developpements socio-economiques ainsi que les disputes au sein de l'Eglise
au sujet des ordres mendiants et des beguines ont change le discours theologique

sur le travail, la vie sans travail et la pauvrete. Au moment oü les problemes

economiques sont ressentis comme une crise, des milieux lai'cs influents reportent

ce discours qui implique une certaine Interpretation de la realite sur la vie politique

quotidienne. On peut tres bien saisir ce glissement de la theologie ä la politique sur

le territoire de l'ancienne Confederation. La persecution des beguines ä Bäle et le

traite du Zurichois Felix Hemmerli «Contre les mendiants valides» le mettent en

evidence. La litterature de gueuserie representee par des textes tres importants et

tres precoces, constitue un autre aspect de ce nouveau discours. Elle se situe aussi

bien dans une tradition litteraire qu'administrative et marque Femergence d'une

nomenclature diffamatoire des faux mendiants aptes au travail que l'on considere,

selon des stereotypes de fourberie, comme une conspiration de gens organises qui

se creent une veritable profession d'une mendicite pratiquee avec astuces et

techniques d'escroquerie. Le pas de ce discours diffamatoire ä la repression est franchi

dans les sources juridiques et dans les decrets des Conseils et des «Tagsatzungen».

La perception simplificatrice construit la realite selon des contraires tels que

travailleur-oisif, indigene-etranger, utile-inutile reductibles ä la dichotomie

fundamentale issue de la position de l'individu ä l'interieur ou en dehors du processus

de production. La presente contribution analyse la mise sur pied d'un Systeme de

repression et d'une politique ä l'egard des pauvres sans-travail qui visaient ä

supprimer le Vagabundage et la mendicite sur l'ensemble du territoire de l'ancienne

Confederation. La nouvelle perception des pauvres et la politique qui se met en

place ä leur egard se sont dejä imposees bien avant la Reformation. Plus tard elles

ne devaient plus qu'etre reunies, rationalisees et centralisees. La formation des

confessions (Konfessionalisierung) a des ce moment certes joue un röle, mais le

changement lent qui s'initie au XlVe siecle s'insere plutöt dans la logique de

Femprise de l'autorite qui se fait toujours plus vive et qui temoigne aussi du desir

de tout surveiller, un desir d'ordre et de saine gestion, bref dans la logique de la

Constitution d'un Etat moderne. C'est la raison pour laquelle le cadre de 1'etablissement

d'une nouvelle «discipline sociale» (Sozialdisziplinierung) se prete mieux

ä une analyse des phenomenes ici decrits qu'ä celui de la formation des confessions.

(Traduction: Hans-Jörg Gilomen) ¦ 129



DOKUMENT/ DOCUMENT TRAVERSE 1996/2

AD RE -•

VEREND VM IN C HRt
1 fto V >& iUuftrm principe Cbrijk

pboru cpifcopum Bafilicnfcm, epi/
ftoU apologeticd Erafmi/Rotcro
ddmiydc interdifto efu carniUydec^
fimilibus bominu conftitutionibus.
Cum alijs nonutlis nouis, quoru ti/
tulot reperies in proxima pageüa.

Apudmlytam Bafilcm, in £
tdibus loan,frob.An,
M. D. XXII.

iöSt^V^T.Er-'i'M

Ä4-

1301

ty


	Eine neue Wahrnehmung arbeitsloser Armut in der spätmittelalterlichen Eidgenossenschaft

