
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 3 (1996)

Heft: 1

Buchbesprechung: L'invention de l'autre : essai sur le discours anthropologique
[Mondher Kilani]

Autor: Jacot, Jean-Paul

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


173

dadurch die Selbstverständlichkeit der
Gegenstandskonstruktion von ‹fremd/
bekannt› und durch ein Modell des sozialen

Raums ersetzt, in dem alle am ‹Spiel›
der Distinktion Beteiligten um die Definition

des legitimen Lebensstils kämpfen.
Ethnizität wird damit innergesellschaftlich

wieder mit anderen Schichtungsmerkmalen

in Verbindung gesetzt, ebenso

wie hervorgehoben wird, dass Ungleichheit

heute nur im weltweiten Zusammenhang

analysiert werden kann. Der Körper
ist Produkt dieses kulturellen Kampfes,
und körperliche Fremdheit ist Resultat
von relationalen Abständen zwischen
verschiedenen sozialen Welten, die immer
auch Körperwelten sind. Sport ist so

verstanden eine sozial vermittelte und in
einen umfassenden Lebensstil integrierte
Technik der Körperformung.

Die Darstellung des bourdieuschen
Ansatzes ist gut gelungen, besonders in
der Rekonstruktion seiner Sicht des
Körperlichen und durch die Betonung der
‹praxeologischen› Erkenntnisweise, wie
sie bei Bourdieu in seiner Arbeit über die
‹feinen Unterschiede› im Einsatz von
empirischen Studien und vor allem in der
Vielzahl der kleinen sozialen Skizzen
zum Ausdruck kommt. Die Arbeit von
Bröskamp ist an dieser Stelle jedoch der
im Akademischen, vor allem bei einer
Dissertation, immer gegebenen Gefahr
erlegen, bei der Rekonstruktion des
theoretischen Kontextes so viel Energie zu
investieren, dass für seinen ‹Gegenstand›
selbst, die gesellschaftlichen Akteure,
d. h. in diesem Fall die türkischen Jugendlichen,

zu wenig Raum übrig bleibt. Dies
ist insgesamt ein Charakteristikum der

deutschsprachigen Bourdieu-Rezeption,
während dieser selbst seine Ideen und
Theorien immer am ‹Gegenstand› entlang
entwickelt, und nicht primär entlang der

Rezeption von anderen Theoretikern.
Dennoch sticht die Arbeit von

Bröskamp dadurch hervor, dass sie – ganz

im Sinne Bourdieus – unterschiedliche
und sonst getrennt behandelte Themen
und Bereiche verknüpft und dadurch zu
interessanten Fragestellungen vordringt,
anstatt die sozialen Distinktionen in der
Selbstverständlichkeit von
Fächerabgrenzungen zu verdoppeln.

Oliver König Köln)

MONDHER KILANI
L’INVENTION DE L’AUTRE
ESSAI SUR LE DISCOURS
ANTHROPOLOGIQUE
PAYOT, LAUSANNE 1995, 317 P., FS 39.–

Si l’ouvrage de Mondher Kilani réunit
une série d’articles consacrés à des

thèmes apparemment disparates, il
témoigne néanmoins d’une grande
cohérence, par une mise en perspective
historique, théorique et pratique de l’objet
par excellence de l’anthropologie qu’est
la figure de l’autre. Se trouvent associés

dans cet ouvrage deux axes de recherche,
déjà perceptibles dans les livres antérieurs
de cet auteur, à savoir l’observation de

terrain, qui mène à la monographie cf. La
construction de la mémoire, Genève
1992) et une réflexion méthodologique
sur la construction du savoir dans les
sciences humaines cf. Introduction à

l’anthropologie, Lausanne 1992 pour la
seconde édition). Le souci de Kilani est

d’ordre kantien: menant une interrogation
critique sur la manière dont se constitue le
discours anthropologique, il travaille à

établir les conditions de possibilité d’une
telle entreprise de manière à atteindre ce

but délicat de rendre compte de l’altérité
sans la dissoudre dans une objectivité trop
rigoureuse ou une subjectivité incertaine
de sa tâche. C’est donc par une réévaluation

de certaines notions clés de l’anthropologie

que s’ouvre ce livre et notamment
celles de distance et de texte. Telle est en



LITERATUR ZUM THEMA / COMPTES RENDUS THÉMATIQUES TRAVERSE 1996/1

174

effet la situation difficile du chercheur
que la condition de sa discipline – la
distance, car il n’y a d’autre qu’en
distinction d’avec le même – est aussi la
menace la plus grave qui pèse sur elle:
comment rendre compte de l’altérité en

des termes qui, tout en la respectant,
fassent sens pour ceux à qui ils sont
destinés? Ainsi tout anthropologue est

amené à s’interroger, d’une part, sur la
distance qui le sépare du sujet de son
observation et, d’autre part, sur la manière
dont il va traduire des pratiques sociales
dans un texte de nature rationnelle sans

projeter par là même les valeurs que
transporte toute langue. La démarche de
Kilani tend à transformer cette difficulté
en avantage: il ne s’agit en effet pour
celui-ci ni de succomber à une approche
égalitariste aveugle aux rapports de force
existant entre les sociétés, ni de réduire la

différence en inscrivant l’autre dans des

catégories mal faites pour l’accueillir. En
fait, comme la connaissance de l’autre est

inséparable de la connaissance de soi,
l’anthropologie doit procéder à une
approche comparatiste ou, pour être plus
juste, différentielle. C’est par la
confrontation du même et de l’autre et par

l’appréciation de leurs différences qu’est
rendu possible un savoir plus juste.
Dénonçant l’utopie post-moderne qui
voudrait que l’anthropologue se retire
pour laisser place à l’observé comme
«auto-ethnographe» Kilani montre avec
force qu’il n’y a pas de représentation
neutre de l’altérité. Si bien que toute
réflexion anthropologique doit nécessairement

s’interroger sur la manière dont
s’élabore son savoir comme discours. La
réalité, que le chercheur tente de décrire,
ne peut être approchée que selon une
modélisation souple prenant en compte le

fait que l’observation transforme toujours
les données qu’on voudrait pures. On
passe donc d’une attitude voulant cerner
l’essence de l’autre à une attitude

différentielle. De sorte qu’en définissant
l’autre sur la base des différences qui le
spécifient par rapport à la culture dominante,

l’anthropologue évite à la fois la

soumission du sujet de l’observation à des

catégories qui forcément ne lui
conviennent pas et l’aveuglement qu’une
idéologie bienveillante entretient. On voit,
et ce n’est pas le plus mince mérite de
Kilani, qu’il est possible de ne pas

s’accommoder du point de vue confortant
de l’universalisme, et de résister aux
sirènes du relativisme égalitaire. Dans le
rapport pratique institué entre l’observateur

et l’observé, il s’agit dès lors
d’établir les bases d’un savoir construit
sur la négociation. La rencontre de

l’anthropologue et de l’indigène n’est pas

déterminée de bout en bout par un choc
culturel. Que l’on considère la culture
comme un processus souple en élaboration

continue, alors on comprendra que la

rencontre de l’altérité génère une
convergence interactionnelle. Ainsi le

chercheur, loin d’aller sur le terrain
vérifier des hypothèses ou simplement
observer les principes structurant une
société parenté, rituels, organisation du
temps et de l’espace, etc.), doit se laisser
imposer son sujet par la rencontre
occasionnée. La démarche dialogique de
Kilani permet d’articuler une approche
structuraliste et une approche historique
intégrant les changements sociaux. Il
évite de cette manière les travers des

méthodes qui enferment l’autre dans une
identité essentialiste ou qui le situent à

l’intérieur de systèmes clos.
On peut toutefois regretter dans cet

ouvrage un certain flou conceptuel: il
aurait été utile que l’auteur précise des

notions telles que celle de «vérité
négociée» p. 51), qu’il exprime plus
précisément le lien entre la part
herméneutique de son travail et celle
comparatiste et qu’enfin il indique ce

qu’il entend par «réel» alors même que



175

son travail tend à montrer qu’il n’y a pas

de vérité directement accessible et que
toute représentation est médiatisée. Il
semble en somme que l’anthropologie,
consciente de son propre travail de lecture
des sociétés traditionnelles, ne soit pas

sortie du cercle herméneutique que
décrivait naguère Starobinski à propos de
la critique littéraire et de son objet.

Jean-Paul Jacot Saint-Gall)


	L'invention de l'autre : essai sur le discours anthropologique [Mondher Kilani]

