
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 3 (1996)

Heft: 1

Artikel: Der Jude wird weibisch - und wo bleibt die Jüdin? Jewish studies -
Gender Studies - Body History

Autor: Rüthers, Monica

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-9822

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-9822
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


TRAVERSE 1996/1

136

DEBATTE / DÉBAT

DER JUDE WIRD WEIBISCH –
UND WO BLEIBT DIE JÜDIN?

JEWISH STUDIES – GENDER STUDIES – BODY HISTORY

MONICA RÜTHERS

Die «jüdischen Studien» im deutschsprachigen Raum stehen bisher weitgehend

in der Tradition der Antisemitismusforschung und damit des Blickes von außen

auf das «Jüdische» Jüdische Geschichte wurde in der Folge gerade im öffentlichen

Bewußtsein oft auf die Geschichte der Shoah verkürzt und geriet unter

dem Euphemismus «Vergangenheitsbewältigung» zu einer Geschichte der
Verfolger statt der Verfolgten. Die existierenden Darstellungen der jüdischenLebenswelt,

etwa die vielen Bücher und Fotoalben über das «Stetl» als die «verlorene

Welt» der Ostjuden, haben meist einen eher exotisch-verklärenden und
sentimentalen Charakter und ermöglichen kaum einen Einblick in die Lebensweisen.

Nun scheint sich jedoch eine Wende anzubahnen. Die Hinwendung zur Regio-nal-

und Mikrogeschichte, zur Geschichte der Minderheiten1 und nicht zuletzt
die Veränderungen in der deutschen Hochschullandschaft seit 1991 mit zahlreichen

Neugründungen von Instituten und Forschungsstellen zur Geschichte der
Juden tragen dazu bei. Von entscheidender Bedeutung ist die Rezeption der

amerikanischen Jewish Studies. Die hier Forschenden sind meist selbst jüdisch
und stammen von osteuropäischen ImmigrantInnen ab. Ihre Forschungsschwerpunkte

liegen im Bereich der inner- und der ostjüdischen Geschichte. Die
Einflüsse der Jewish Studies auf die europäische Forschung machen sich besonders

in der Kombination mit Gender Studies und Body History bemerkbar, also

im Zusammenhang mit neueren, interdisziplinären Ansätzen.

Zahlreiche Fragestellungen betreffen die Sexualisierung und Feminisierung des

Bildes des «Juden» im Fin de siècle, die Furcht vor der Verwischung der
Geschlechtscharaktere durch dessen Nähe zum Homosexuellen, die sich im
bürgerlich-nationalistischen Diskurs des 19. Jahrhunderts artikulierte.2 Erst das

Verständnis von Geschlecht als sozialer Kategorie erlaubt den differenzierten
Zugriff auf den sexualisierten «weibischen Juden» als Konstrukt. Die Konzentration

der Forschung auf die Außenseiterrollen des «Juden» ist jedoch nicht
unproblematisch. Der geschlechtergeschichtliche Blick auf den «Juden» blendet

die «Jüdin» aus. Die Untersuchungen zum Bild der «Jüdin» ihrerseits
kapseln sich in ihre Weiblichkeit ein und fragen genausowenig nach dem



137

Verhältnis zwischen den Geschlechtern. Ähnliches gilt für die Erforschung des

jüdischen Selbstverständnisses. Auch hier scheinen die Konstruktionen
jüdischer Männlichkeit und jüdischer Weiblichkeit sowie das Verständnis der eigenen

Rolle in der Gesellschaft völlig unabhängig voneinander zu sein.
Geschlechtergeschichte in bezug auf Juden und Jüdinnen wird als Männer- oder
Frauengeschichte betrieben, die Frage nach Geschlechterverhältnissen wird
nicht gestellt.

Diese Thesen werden hier anhand neuerer Publikationen aus dem amerikanischen

und deutschsprachigen Raum diskutiert. Gleichzeitig versucht der Beitrag

jene Fragekomplexe zu benennen, welche aus dem kritisierten Ungenügen
bisheriger geschlechtergeschichtlicher Perspektiven in der Erforschung
jüdischer Geschichte herausführen könnten. Insbesondere wird gezeigt, wie die
Analyse literarischer Texte die derzeitige Konzentration auf den medizinischen
Diskurs aufbrechen und ergänzen könnte.3

VOM JÜDISCHEN KÖRPER ZU FREUDS IDENTITÄT

Mit dem Leben im stigmatisierten männlichen jüdischen Körper des späten

19. Jahrhunderts beschäftigt sich Sander Gilman in Jewish Self-Hatred. 4 Er untersucht

die Aspekte der innerjüdischen Verarbeitung und des Umgangs mit den
Stereotypen vom «Juden» Grosse Bedeutung misst Gilman der Tatsache bei, daß

die jüdische Kultur sich selbst als «anders» abzugrenzen sucht, was er als konstituierendes

Merkmal jüdischen Selbstverständnisses ansieht. Gilman spezialisiert
sich in seinen Forschungen zunehmend auf den medizinischen Diskurs. In The

Jew’s Body 5 analysiert er die Außenwahrnehmung des jüdischen Körpers und

fragt nach den Hintergründen der Mythen vom plattfüßigen und hakennasigen

Juden, um schließlich in Freud, Race, and Gender 6 exemplarisch den jüdischen
Umgang mit den «wissenschaftlichen Erkenntnissen» der Rassen- und Charakterkunde

zu untersuchen. Er zeigt, wie Freud die Differenz von der Rasse auf das

Geschlecht verschob, um sich selbst eine Identität als jüdischer, männlicher
Wissenschaftler aufzubauen. Freud machte die Geschlechterdifferenz zur universalen

Kategorie, welche die Differenz zwischen Juden und «Ariern» überdeckt, indem
er die Leiden der Jüdinnen nicht als «jüdische» sondern als weibliche Leiden
ansah. Weil «Hysterie» so als weibliche, nicht als jüdische Krankheit erschien,

konnte die Psychoanalyse verallgemeinert werden. Diese Pathologisierung des

«Weiblichen» ermöglichte die Ausbreitung einer ursprünglich jüdischen Wissenschaft.

7 «Hysterie» gerät in dieser Perspektive in engste Nachbarschaft zum
Bewußtsein von Machtlosigkeit8, in der auch die «Verweiblichung» und «
Pathologisierung» des «Jüdischen» angesiedelt sind. Freuds Psychoanalyse stellt nicht



TRAVERSE 1996/1

138

DEBATTE / DÉBAT

zuletzt den Versuch dar, mittels eines «griechischen» medizinischen Diskurses

aus der Eingrenzung und Machtlosigkeit des «Jüdischen» auszubrechen. Das

Griechische war die Sprache der Macht und der antisemitischen rassistischen)

Rhetorik, besonders nach der deutschen Reichsgründung. Zugleich war
Griechisch die Sprache der Männlichkeit, des Männerbündischen, in der die Homoerotik

romantisiert und positiv konnotiert erschien.9

Scheint bei Freud die Konstruktion einer intakten männlichen Identität als

jüdischer Wissenschaftler weitgehend gelungen, so scheiterte Otto Weininger
an der Konfrontation mit den negativen Judenbildern. Um die Hintergründe
seiner Thesen geht es im Sammelband Jews and Gender. Responses to Otto
Weininger von Harrowitz/Hyams.10 Weiningers Schrift Geschlecht und
Charakter 1903) zeigt die enge Verbindung der damaligen Vorstellungen vom

weiblichen und vom jüdischen Charakter, die sich bei ihm überlagern. Indem er

dem Juden die Männlichkeit abspricht, nimmt er ihm das Existenzrecht. Er ist
nur das bekannteste Beispiel für das Phänomen des jüdischen «Selbsthasses»
des Versuchs der Ohnmächtigen, sich durch Identifikation mit den Argumenten
der Mächtigen an der Herrschaft zu beteiligen. Sein publizistischer Erfolg weist
darauf hin, daß es Weininger gelungen war, bereits vorhandene, diffuse Vorstellungen

und medizinische Theorien zu bündeln und in pointierter Form einem

breiten Publikum näherzubringen. Die Synthese von Medizin, Rassenkunde und

Charakterkunde war in ihrer popularisierten Form ein wichtiger Ausgangspunkt

für die Stereotypisierung und, vor allem, die Sexualisierung sowohl der
nichtjüdischen) Frau als auch des Juden. Die enge Verbindung von Weiblichkeit und

Judenstereotyp wird in all diesen Beiträgen immer wieder angesprochen und

untersucht.

DER «JUDE» ALS EXOT UND AUSSENSEITER

Das «ethnographische» Interesse, welches das deutsche Publikum im Fin de

siècle besonders am östlichen Judentum bekundete, eröffnete jüdischen Autoren

eine weitere Möglichkeit, sich durch Aneignung des Diskurses der kulturellen

Mehrheit, zu profilieren. Volkskundliche Schriften und Reiseberichte wie
auch Ghettoliteratur, Dorfgeschichte und Gassenliteratur waren beliebt. Die
zeitgenössischen deutschen Journale, die «Gartenlaube» die «Leipziger
Illustrierte» oder das «Daheim» stellten die engste eigene Umgebung, das Vertraute,

in den Mittelpunkt ihres konzentrischen Weltbildes – der Titel war
Programm. Die Nachrichten waren nach ihrer «Differenz» ausgewählt, nach
Kategorien der Entfernung vom Eigenen. Das Faszinierende der dargebotenen
Kuriositäten lag in ihrer sozialen, geographischen oder kulturellen Andersartigkeit.



139

RÜTHERS: WO BLEIBT DIE JÜDIN?

Das «Dorf» die großstädtische «Straße» des aufkommenden Proletariats, die
«Unterwelt» des antibürgerlichen Verbrechens waren ebenso beliebte Motive
wie – für protestantische LeserInnen – der «Jesuitenschrecken» und das Klosteridyll.

Reiseberichte über ferne Länder und Kulturen wurden von der Exotik in
nächster Nähe noch überboten. So entdeckte man auch das «Jüdische» als

innereuropäischen Orient.11 Diese Wahrnehmungsmuster verfehlten ihre
Wirkung auf die jüdischen Autoren nicht: Hier öffnete sich ihnen eine Möglichkeit
zu publizieren, ein Markt, der Anerkennung versprach, wenn auch um den Preis

der Darstellung der eigenen Andersartigkeit und damit der Selbstausgrenzung.

Die sentimentale jüdische Dorfgeschichte versuchte, die Differenz durch die
Darstellung verbindender Werte zu überbrücken: Das jüdische Familienidyll,
eines der beliebtesten Motive auch in der Genremalerei, entsprach ganz dem

bürgerlichen Zeitgeist.12

Die Faszination der jüdischen Welt als ganzheitlichem, in sich geschlossenen

Kosmos war jedoch nur eine Seite der Wahrnehmung jüdischer «Andersartigkeit

» Die andere Seite war die Ausgrenzung als «Fremde» Im «Juden» bündelten

sich zur Zeit der aufstrebenden europäischen Nationalstaaten die verschiedensten

Modernisierungsängste: Als «Wucherer» verkörperte er die gefährlichen

Seiten des Kapitalismus, als Außenseiter bevölkerte er die ungesunden

Großstädte, in deren dunklen Winkeln er sich sexuellen Ausschweifungen hingab

und Jagd auf Arierinnen machte.13

Man nahm allgemein an, daß sich alle inneren Eigenschaften und Veranlagungen

eines Menschen, etwaige Geisteskrankheiten oder «rassische» Eigenschaften

in äußeren, körperlichen Merkmalen manifestierten. Davon gingen die
Rassenkunde wie auch die Physiognomik und Charakterkunde aus. Damit verschob

sich die Moral, die Schuld an etwaigen, besonders sexuellen, Verfehlungen,
vom Verhalten auf die Veranlagung.14 Solches Außenseitertum war unheilbar.

Medizin und Rassenkunde schrieben dem Juden die schlechten «weiblichen»
Eigenschaften der Unstetigkeit und Schwäche zu, die Unehrlichkeit, Simulation,

Irrationalität, körperliche Schwäche, Erschöpfung und Nervosität mit sich
brachten. Bestimmte körperliche Merkmale des «häßlichen» unmännlichen
Juden gingen damit einher: ungesunde Blässe, eine schwächliche Konstitution,
Plattfüße und Hakennase.15 «Weibische» Männer wie die Juden besaßen eine
besondere Neigung zu «weiblichen» Krankheiten. Freuds Lehrer Jean-Martin
Charcot schrieb der «jüdischen Rasse» eine besondere Anlage zur Hysterie zu.16

Von den jüdischen Teilnehmern an diesem medizinischen Diskurs wurde das

nicht etwa angezweifelt, sondern aufgenommen und begründet, allerdings mit
einem Unterschied: nicht die Veranlagung, sondern die Lebensumstände in der
ungesunden Stadt und unter ständigem ökonomischem Druck, dem vor allem
die Ostjuden ausgesetzt seien, bewirkten die pathologischen Symptome.17 Jüdi-



TRAVERSE 1996/1

140

DEBATTE / DÉBAT

sche Geisteskrankheit wäre somit nicht angeboren, sondern erworben und

deshalb auch heilbar.

VOM JÜDISCHEN UMGANG MIT DEM «JÜDISCHEN»

Um die Zusammenhänge zwischen Stereotypenbildung, jüdischer Identität und

den Auswirkungen der Kategorie Geschlecht zu verstehen, muss der Blick über

den medizinischen Diskurs hinaus geweitet werden. Zu beachten sind etwa die

Folgen, welche die rechtliche Emanzipation der Juden und die gleichzeitig in
neuen Formen einsetzende gesellschaftliche Ausgrenzung auf das innerjüdische
Selbstverständnis hatten. Die Ausgrenzung wurde als besonders schmerzhaft

erfahren, weil die bürgerliche Kultur, besonders die deutsch-bürgerliche, zur
«Zielkultur»18 der Juden im aschkenasischen19 Einzugsgebiet geworden war.
Sie führte zu einer eigentlichen Identitätskrise, denn in der rechtlichen
Gleichstellung hatte man die Erfüllung eines erfolgreichen Akkulturationsprozesses
gesehen. Schillers Werke tauchen als «Der Schiller» in vielen Biographien auf
und spielten offenbar eine Schlüsselrolle bei der Vermittlung des bürgerlichen
Wertekanons bis in die ostjüdischen Lebenswelten hinein. Letztere waren seit

dem frühen 19. Jahrhundert von einer Aufklärungsbewegung betroffen, welche
der deutschen Kultur eine Leitfunktion zuwies. Die deutsche Literatur eröffnete

den ostjüdischen Leserinnen und Lesern neue Denkhorizonte und
Wertwelten. Hier lag ein Grund dafür, daß man in weiteren jüdischen Kreisen nicht
unbedingt mit Ablehnung auf die negativen Stereotypen reagierte: Als Teil des

bürgerlichen Diskurses waren die Judenbilder schließlich Teil der Kultur, der
man sich zurechnete. Deshalb wurde versucht, diese Bilder vom Jüdischen –

die in der Literatur und auf der Bühne verbreiteten, orientalisch-sinnlichen
«schönen Jüdinnen» ebenso wie ihr Pendant, der «häßliche Jude» – in die
eigenen Vorstellungen zu integrieren. Dies konnte durch eine Übernahme in
das Bild vom Selbst geschehen, aber auch durch eine innerjüdische Differenzierung,

durch Spaltung und Projektion. Indem man das eigene Selbst nicht als

das «jüdische» sondern als das «deutsche» Selbst etwa als «Deutsche mosaischen

Glaubens» annahm, wurden die imaginären jüdischen Eigenschaften auf
andere Juden projiziert. Den deutschen Juden boten sich die «Ostjuden» dafür
besonders an. Seit den achtziger Jahren des 19. Jahrhunderts hatte sie die

Migrationswelle in die westeuropäischen Großstädte gebracht und körperlich
sichtbar gemacht. Sie unterschieden sich in Kleidung, Haartracht und Habitus
erheblich von den akkulturierten «Westjuden» auch weil von der Migration die

ärmeren ländlichen und städtischen Schichten betroffen waren, weniger die

ebenfalls bürgerlich orientierten grossstädtischen Kreise Ostmitteleuropas.



141

RÜTHERS: WO BLEIBT DIE JÜDIN?

Der Begriff vom «Ostjuden» war nicht geographisch zuzuordnen. Er bezeichnete

vielmehr einen «Typus» eine Konstruktion, die den Gegensatz zum Stereotyp

des europäisch gebildeten, aufgeklärten und in die bürgerliche Gesellschaft
integrierten «Westjuden» verkörperte. Er galt als fanatisch religiös und irrational.

Zugleich wurde der «Ostjude» zum heimlich Beneideten, der sich, weder

von Zweifeln noch Zerrissenheit geplagt, seinen ganzheitlichen Glauben
bewahrt hatte. Die «Westjuden» die sich nun ein Gegenbild geschaffen hatten,

kultivierten das Germanentum, sogar im jüdischen Nationalismus. Nicht von
ungefähr wurde der von Max Nordau propagierte, sportlich gestählte «Muskeljude

» zum Idealbild der Zionisten, entstanden in Wien und Berlin schlagende

Verbindungen jüdischer Studenten.

JÜDISCHE LITERATUR UND SELBSTVERSTÄNDNIS

Einen erweiterten, differenzierteren Einblick in den Umgang der Stereotypisierten

mit den Vorstellungen vom Jüdischen ermöglicht, entsprechend ihrer grossen

Bedeutung, die Auswertung literarischer Texte. Dazu nachfolgend einige Beispiele.

Selbstverständlich wären dafür auch Zeitschriftenliteratur, Kalender oder

persönliche Dokumente wie Tagebücher und Briefe aufschlussreiche Quellen.
Spuren der innerjüdischen Verarbeitung der Fremdstereotypen finden sich in
Erzählungen ost- wie westjüdischer Autoren. Der jiddische Klassiker Mendele
Mojcher Sforim stellt in seiner Don Quichottiade Die Reisen Benjamins des

III.20 die Beziehung der reisenden Männer untereinander als Ehe dar, was die
soziale Rollenverteilung angeht. Der Diener übernimmt die Rolle der Frau,

symbolisch drückt sich hier eine Machtbeziehung als Geschlechterbeziehung

aus. Der westlich, als «Deutscher und Jude zugleich» erzogene Schriftsteller
Karl Emil Franzos war in Galizien aufgewachsen. Zeitlebens kreisten seine

Erzählungen um die Ostjuden, die ihm einerseits fremd blieben und in ihrer
Irrationalität bedrohlich erschienen, andererseits aber jüdisch waren, wie er

selbst. In seinen Erzählungen kommen immer wieder «schöne Jüdinnen» vor,
die Opfer der Grausamkeit fanatischer Chassidim21 werden. Bei einem Aufenthalt

in Deutschland sah sich der glühende Verehrer deutscher Kultur als «Jude»

mit den von ihm als kulturell unterlegen verachteten «Ostjuden» auf eine Stufe

gestellt. Seine Reaktion war die Flucht zurück in eine fiktive galizische Welt, in
den synthetischen Ort Barnow.22 Hier konnte die kulturelle Überlegenheit des

Germanischen, der sich Franzos zurechnete, gegenüber den Slawen und Ostjuden

unangetastet bleiben. Seine «deutsche» Identität vermochte er nur zu retten,
indem er alle pathologischen und negativen jüdischen Eigenschaften auf die

Chassidim schob.



TRAVERSE 1996/1

142

DEBATTE / DÉBAT

In den Autobiographien von Israel J. Singer, Pauline Wengeroff und Shmarya

Levin äußert sich der Einfluß westlich-bürgerlicher Deutungsmuster auf die
aufgeklärte ostjüdische Elite. Bei der Beschreibung der eigenen
Familientraditionen im Zusammenhang mit den religiösen Strömungen im östlichen
Judentum überlagern sich plötzlich «Geschlechtscharakter» und « Religionscharakter

» Die Chassidim werden als mystisch, weich, warm, dunkel, irrational
und gefühlvoll beschrieben, ihre Gegner, die Misnagdim, als rational, kalt, hell
und klar. Irritierend wirkten auf die Autorinnen und Autoren jeweils Männer,

die in der chassidischen oder Frauen, die in der misnagdischen Tradition standen.

23 Offenbar kam es zu einer innerostjüdischen Feminisierung der Chassidim
durch die westlich orientierte, aufklärerisch denkende Elite, aber gleichzeitig
auch zu einiger Verwirrung über Geschlechteridentitäten und soziale
Rollenverteilung. Für die jüdischen Frauen bedeutete dies, mit dem Modernisierungsschub

einen doppelten Rollen- und Wertewandel bewältigen zu müssen.

DIE «SCHÖNE JÜDIN»:
GEISTREICH ODER DEM WAHNSINN NAHE?

Das Stereotyp von der jüdischen Frau als der «doppelt Unterdrückten» könnte
in diesem engen historischen Zusammenhang seinen Kern haben: Der um sich
greifende Antisemitismus, die zunehmende Ausgrenzung sowie die Veränderung

der sozialen Gefüge durch den Industrialisierungsprozeß stellten die jüdische

Identität in Frage. Die Handlungsräume jüdischer Frauen wurden ausserdem

durch den Wandel der Geschlechterrollen eingeschränkt: Je mehr der
gesellschaftliche Status vom beruflichen Erfolg der Männer und nicht mehr von ihrer
religiösen Gelehrsamkeit abhing, desto mehr verdrängten sie ihre Frauen aus

der Rolle der Ernährerinnen, worauf diese mit Rebellion oder Krankheit
reagierten.

Bei der Entstehung der Psychoanalyse hatten die jüdischen Frauen hingegen,

wie gezeigt, auch eine Brückenfunktion. Doch die Rede von der kulturellen
Brückenfunktion der Jüdin ist auch bereits ein Stereotyp. Die Beiträge zur
Selbsteinschätzung und zur Einschätzung der Rolle der Jüdin im Band von
Dick/Hahn zeigen ein viel differenzierteres Bild von «Doppeltheit und
Zwiespältigkeit» 24 Jüdinnen um 1800 sahen sich durchaus selbst als Vermittlerinnen,

etwa was ihre Rolle als geistreiche Gastgeberinnen in den berühmten
«Salons» anging. Diese Position zwischen den Kulturen erwies sich jedoch als
für die Betroffenen prekär und ging mit innerer Zerrissenheit, mit Heimatlosigkeit

und persönlichem Verlust einher.25 Auch später, um die Wende zum 20.
Jahrhundert, standen die Jüdinnen zwischen Tradition und Moderne, indem sie



143

RÜTHERS: WO BLEIBT DIE JÜDIN?

sich leichter in die deutsche Kultur einfügten und zugleich ihre Jüdischkeit
wahrten – auch dies eine Gratwanderung ohne Gleichgewicht, ein Zustand des

Übergangs.26 Vielleicht handelt es sich bei dieser Selbsteinschätzung der
gesellschaftlichen Rolle der Jüdinnen als «Bindeglied» um die positive Deutung
eines Verhaltens, das im Einzelfall auch als lebenslanger Fluchtversuch aus der

Außenseiterexistenz verstanden werden kann.

DAS DOPPELTE VERSCHWINDEN DER JÜDIN

Gilman vertritt die These, die jüdischen Frauen seien von der Stereotypenbildung

ausgeschlossen worden, ohne allerdings die Frage nach dem Warum
und den Folgen zu stellen.27 Für die Beschäftigung mit den Stereotypen vom
männlichen Juden hat dieses «Verschwinden» der Jüdin von der symbolischen
Bildfläche eine schwerwiegende Folge: Sie verschwindet auch aus der
Forschung. Jüdische Männlichkeit in ihrem Bezug zur «arischen» Männlichkeit ist
nun das Thema.28 Die Rolle der jüdischen Frauen in der Psychoanalyse, etwa

von Sabina Spielrein, Helene Deutsch, Anna O. alias Bertha Pappenheim, wird
in den Untersuchungen des medizinischen Diskurses zur blassen Folie, vor der

sich die Konstruktionen der Männlichkeit der Analytiker abschatten. Daß sich
gerade aus diesen intensiven menschlichen und therapeutischen Zusammenhängen

heraus die Beziehungen der Konstruktionen jüdischer Weiblichkeit und
jüdischer Männlichkeit erforschen lassen, zeigen ansatzweise Amy Colin
anhand der Schriften von Bertha Pappenheim29 und Inge Stephan für Sabina

Spielrein. Allerdings gehen die beiden Autorinnen nicht vergleichend vor. Sie
ergründen die inneren Biographien dieser Frauen, ihr Selbstverständnis. Auch
im Beitrag von Pauline Paucker zu den sich wandelnden Klischees der Jüdin

im 19. und 20. Jahrhundert) bleibt die Frage ungeklärt, wie sich parallel zur
Feminisierung des männlichen Juden die Vorstellungen von der Jüdin veränderten.

30

Die Konstruktion von Geschlechteridentitäten ist nicht nur von Stereotypen und

Vorstellungen über das eigene Geschlecht abhängig, sondern auch von denen über

das jeweils andere Geschlecht. Wie wirkte sich die Konfrontation mit dem Stereotyp

der «schönen Jüdin» auf die «häßlichen Juden» aus31, wie erfuhren die
jüdischen Frauen ihre «unmännlichen» Männer und welchen Einfluß hatten diese

Fremdbilder vom Jüdischen auf die innerjüdischen Geschlechterbeziehungen? In
welchem Verhältnis standen die jüdischen und nichtjüdischen Konstruktionen der
jüdischen Weiblichkeit? Wo blieben die älteren, «eigenen» jüdischen Idealbilder
und Geschlechterkonstruktionen?32 Die Frage nach dem gegenseitigen Verhältnis



TRAVERSE 1996/1

144

DEBATTE / DÉBAT

der unterschiedlichen Selbstbestimmungsmodi bleibt bisher offen. Während
einerseits mit den neuen Zugriffsmöglichkeiten der Geschlechtergeschichte im
Bereich der jüdischen Historiographie überwiegend Männergeschichte betrieben

wird und Weiblichkeit nur noch als das Unmännliche am Mann erscheint,
beschränkt sich andererseits die Forschung zum jüdisch-weiblichen Selbstverständnis

bisher überwiegend auf Einzelstudien oder bestimmte Aspekte. Es ist zu

wünschen, dass in diesem Forschungsfeld zukünftig die Beziehungen zwischen

den Geschlechtern in die Analysen von Geschlechteridentitäten einbezogen werden.

Insbesondere sollte sich das Interesse auch vermehrt auf jüdische
Selbstzeugnisse richten und nach den eigenen Konstruktionen von Identität im Wechselspiel

mit den jeweiligen Fremdstereotypen fragen.

Anmerkungen

1 Trude Maurer, «Die Entwicklung der jüdischen Minderheit in Deutschland 1780–1933).
Neuere Forschungen und offene Fragen» Internationales Archiv für Sozialgeschichte der
deutschen Literatur, 4. Sonderheft, 1992.

2 Grundlegend dazu George L. Mosse, Nationalismus und Sexualität. Bürgerliche Moral und
sexuelle Normen, München 1985, bes. 34f. und 170f. Beispiele für die neuen Ansätze in
Deutschland sind die Sammelbände von Inge Stephan, Sabine Schilling, Sigrid Weigel
Hg.), Jüdische Kultur und Weiblichkeit in der Moderne Literatur–Kultur–Geschlecht 2),

Köln 1994, und Jutta Dick, Barbara Hahn Hg.), Von einer Welt in die andere. Jüdinnen im
19. und 20. Jahrhundert, Wien 1993.

3 Der vorliegende Beitrag ist im Rahmen des Nationalfonds-Projektes Der Wandel ost¬

jüdischer Lebenswelten im 19. Jahrhundert, das zur Zeit unter der Leitung von Prof. Heiko
Haumann am Historischen Seminar der Universität Basel durchgeführt wird, entstanden.

4 Sander L. Gilman, Jewish Self-Hatred. Antisemitism and the Hidden Language of the Jews,

Baltimore 1986, ix.
5 Sander L. Gilman, The Jew’s Body, New York, London 1991.
6 Sander L. Gilman, Freud, Race, and Gender, Princeton, N.J. 1993.
7 Inge Stephan, «Judentum – Weiblichkeit – Psychoanalyse. Das Beispiel Sabina Spielrein»

in Inge Stephan, Sabine Schilling, Sigrid Weigel Hg.), Jüdische Kultur und Weiblichkeit
in der Moderne, 51–72, hier 68f.

8 Vgl. hierzu auch Ursula Geitner, «Passio Hysterica. Die alltägliche Sorge um das Selbst.
Zum Zusammenhang von Literatur, Pathologie und Weiblichkeit im 18. Jahrhundert» in
Renate Berger et al. Hg.), Frauen Weiblichkeit Schrift Argument Sonderband 134),
Berlin 1985, 130–144.

9 Sander Gilman, Inscribing the Other, 195, 202. Gilman, Freud, Race, and Gender, 113f.
10 Nancy A. Harrowitz, Barbara Hyams Hg.), Jews and Gender. Responses to Otto Weinin¬

ger, Philadelphia 1995.
11 Vgl. hierzu Gerhard von Graevenitz, «Memoria und Realismus. Erzählende Literatur in der

deutschen «Bildungspresse» des 19. Jahrhunderts» in Anselm Haverkamp, Renate Lachmann

Hg.), Memoria. Vergessen und Erinnern Poetik und Hermeneutik XV), München
1993, 283–304.

12 Vgl. hierzu Paula Hyman, «The Modern Jewish Family. Image and Reality» in David
Kraemer Hg.), The Jewish Family, Metaphor and Memory, New York 1989, 179–193.

13 George L. Mosse, Nationalismus und Sexualität, 170f. Der Gegensatz zwischen «Juden »



145

oder «Semiten» und «Ariern» war um die Jahrhundertwende allgemein geläufig. Als «
wissenschaftliche» Begrifflichkeit wurden die Termini auch von jüdischen Autoren verwendet.

14 Katherine Arens, «Characterology. Weininger and Austrian Popular Science» in Nancy A.
Harrowitz, Barbara Hyams Hg.), Jews and Gender, 121– 140.

15 Sander L. Gilman, The Jew’sBody, 68.
16 Sander L. Gilman, Inscribing the Other, Lincoln 1991, 196. Sander L. Gilman, The Jew’s

Body, 63. Sander L. Gilman, Freud, Race, and Gender, 93ff.
17 Sander L. Gilman, Freud, Race, and Gender, 100f., 116f.
18 Über das Bürgertum als Zielgruppe jüdischer Integrationssehnsüchte vgl. Moshe Zimmer¬

mann, «Eintritt in die Bürgerlichkeit» in Jürgen Kocka Hg.), Bürgertum im 19. Jahrhundert.
Deutschland im europäischen Vergleich, 3 Bände, München 1988,Bd. 2, 372–391. Shulamit
Volkov, «Die Verbürgerlichung der Juden als Paradigma» in dies., Jüdisches Leben und
Antisemitismus im 19. und 20. Jahrhundert. ZehnEssays, München 1990, 111–130.

19 Aschkenasiches Judentum: Jiddischsprachige Juden, die über den deutschsprachigen Raum
hinaus in Mittel- und Osteuropa ansässig wurden im Gegensatz etwa zum sefardischen
Judentum in Spanien, Südfrankreich und Italien).

20 In Jiddische Erzählungen von Mendele Mojcher Sforim; Jizchak Leib Perez; Scholem
Alejchem, Zürich 1984, 7–121.

21 Chassid: Angehöriger der mystisch-religiösen Strömung des Chassidismus, die sich seit der

Mitte des 18. Jahrhunderts in den verarmten südlichen Provinzen Polens und in Galizien
ausbreitete und auf den Geheimlehren der Kabbala beruhte. Hier zählte statt religiöser
Schriftgelehrtheit die Inbrunst und Ekstase des Gebetes, das intensive Zwiegespräch mit
Gott in allen Verrichtungen des Alltags. Misnaged: Orthodoxer Talmudanhänger, Gegner
des Chassidismus.

22 Karl Emil Franzos, Die Juden von Barnow, Reinbek 1990.
23 Vgl. hierzu Monica Rüthers, «Weltbild und Lebenszusammenhang einer großbürgerlichen

jüdischen Großmutter aus Brest in Litauen» Archiv für Sozialgeschichte 34 1994),
157–197.

24 Barbara Hahn, «Die Jüdin Pallas Athene» in Jutta Dick, Barbara Hahn Hg.), Von einer
Welt in die Andere, 9–28, hier 23.

25 Heidi Thomann Tewarson, «Jüdinsein um 1800. Bemerkungen zum Selbstverständnis der

ersten Generation assimilierter Berliner Jüdinnen » in Jutta Dick, Barbara Hahn Hg.), Von
einer Welt in die Andere, 47–70.

26 Barbara Hahn, «Die Jüdin Pallas Athene» 22.
27 Sander L. Gilman, Inscribing the Other, 33.
28 Vgl. hierzu auch Naomi Seidman, «Carnal Knowledge. Sex and the Body in Jewish Stu¬

dies» Jewish Social Studies 1, Nr. 1 1994), 115–146, hier 121f.
29 Amy Colin, «Metamorphosen einer Frau. Von Anna O. zu Bertha Pappenheim» in Jutta

Dick, Barbara Hahn Hg.), Von einer Welt in die Andere. Jüdinnen im 19. und 20. Jahrhundert,

197–215, hier 210f.
30 Pauline Paucker, « Bildnisse jüdischer Frauen 1789–1991. Klischee und Wandel» in Jutta

Dick, Barbara Hahn Hg.), Von einer Welt in die Andere, 29–46.
31 Auch bei John M. Hoberman, «Weininger and the Critique of Jewish Masculinity » in

Nancy A. Harrowitz, Barbara Hyams Hg.), Jews and Gender, 141–154, hier 141, der das
Gegensatzpaar erwähnt, geht es mehr um die männliche Reaktion die eigene Identität
betreffend.

32 Tamar Somogyi, Die Schejnen und die Prosten. Untersuchungen zum Schönheitsideal der
Ostjuden in Bezug auf Körper und Kleidung unter besonderer Berücksichtigung des

Chassidismus, Berlin 1982.

RÜTHERS: WO BLEIBT DIE JÜDIN?



TRAVERSE 1996/1

146

DOKUMENT / DOCUMENT

Inserat


	Der Jude wird weibisch - und wo bleibt die Jüdin? Jewish studies - Gender Studies - Body History

