
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 3 (1996)

Heft: 1

Artikel: Wie man zum "Fremden" erklärt wird : Fremd- und Selbstbildnis der
Juden in der neueren Schweizer Histographie

Autor: Kaufmann, Robert Uri

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-9820

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-9820
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


TRAVERSE 1996/1

120

DEBATTE / DÉBAT

WIE MAN ZUM «FREMDEN» ERKLÄRT WIRD

FREMD- UND SELBSTBILDNIS DER JUDEN IN DER NEUEREN
SCHWEIZER HISTORIOGRAPHIE

ROBERT URI KAUFMANN

Heute, nach fünfzig Jahren institutionalisierten christlich-jüdischen Dialogs, tut

man sich mit der Annäherung an jüdische Geschichte und Judentum im
deutschsprachigen Raum immer noch schwer. Im Folgenden soll gezeigt werden, wie in
der Schweizer Historiographie bis Mitte der siebziger Jahre die Schweizer
Juden nicht nur als «anders» sondern als «fremd» empfunden worden sind.

Dahinter steckt eine – möglicherweise unbewusst – ethnische oder «völkische»
Auffassung vom «Schweizertum» ganz entgegen des offiziell propagierten
«multikulturellen» Eigenbilds oder der Ideologie von der angeblichen Schweizer

«Willensnation» 1 Die Historiographie aus der Zeit von 1933 bis 1945 erhält
dabei nur sekundäres Interesse, da es uns wichtiger ist, die Tiefendimension und

Kontinuität judenfeindlicher Stereotypen sowie die Ausgrenzung des Judentums

aus der bildungsbürgerlichen Kultur davor und danach aufzuzeigen.

Diese Ausgrenzung war nicht konstant: Der Oxforder Dozent Roger Bacon

1214–1292) war ein guter Kenner des Hebräischen.2 In der Renaissance und im
Humanismus sprach man von einer « trinitas» des Griechischen, Lateinischen
und Hebräischen.3 Auch die Schweiz wurde im 16. und 17. Jahrhundert zum
hebraistischen Publikations- oder Druckort.4

Ein gegenläufige Entwicklung begann mit dem «Greek Revival» des 18.
Jahrhunderts, als Hellas und Rom Jerusalem verdrängten. Hebräisch galt als quantité

négligeable. Im Curriculum des modernen «Humanistischen Gymnasiums» des

19. Jahrhunderts wurde das Hebräische im Gegensatz zum Griechischen und
Lateinischen nicht als Pflichtfach vorgesehen, sondern der kleinen Gruppe

zukünftiger evangelischer Theologiestudenten zugeteilt. Die judenfeindliche
Variante der Aufklärung5 im Verbund mit einer judenfeindlichen Theologie
hatte ihre politischen Folgen: Die sonst so revolutionäre Helvetik verweigerte
1798/99 den Juden die Gleichberechtigung. Der Hinweis der jüdischen Vorsteher

von Endingen und Lengnau, sie betrachteten die Schweiz als ihr Vaterland,
wurde ignoriert, obwohl ihre Vorfahren seit dem 16. Jahrhundert kontinuierlich
in dieser Gegend wohnten.6 Während die deutschen Liberalen der Paulskirche-
Versammlung am 29. August 1848 der Gleichberechtigung der Juden zustimmten7,

hatten ihre Schweizer Gesinnungsgenossen judenfeindliche Bestimmungen

in die Bundesverfassung Ausschluss von der Freizügigkeit etc.) eingefügt.8

1862 wird das Parlament des Aargaus von katholischer Seite wegen der Gleich-



121

berechtigung der Juden gestürzt. 9 Erst 1879 bekamen die Aargauer Juden das

Ortsbürgerrecht. Um das Schächten entspannte sich eine Kontroverse, die damit
endete, dass die erste überhaupt erfolgreiche Schweizer Volksinitiative dessen

Verbot 1893 anordnete, das bis heute, wenn auch seit 1973 etwas «anständiger»

im Tierschutzgesetz versteckt, gilt.10 Schweizer Politik und Judenfeindschaft

gingen lange eine merkwürdige Verbindung ein. War die Historiographie davon
beeinflusst?

DIE ENTWICKLUNG DER SCHWEIZER HISTORIOGRAPHIE ÜBER
JUDEN

Der Zürcher Fraumünster Pfarrer Johann Caspar Ulrich verfasste 1768 seine

«Sammlung jüdischer Geschichten, die sich […] in der Schweitz zugetragen

[…]» haben. Dies war einer der ersten Versuche im deutschsprachigen Raum
überhaupt, eine Landesgeschichte über Juden zu schreiben.11 Ulrichs
judenmissionarische Gesinnung stiess sich bezeichnenderweise nicht an den
diskrimierenden Bestimmungen, die gegen Juden in der Eidgenossenschaft herrschten.

12 Vielmehr legitimierte er die dadurch verursachte schlechte Lage der Juden

theologisch in Anlehnung an Kirchenvater Augustinus als «unumstösslichen
Beweis für die Wahrheit der Lehre Christi» 13 In der Tradition Ulrichs stand

Franz Xaver Bronner, der – obwohl als progressiver Katholik in eine marginale
Position gestossen und in Diensten des liberalen Kantons Aargau – keine
Sensibilität für die Juden entwickelte. Er qualifizierte 1844 die wirtschaftliche
Tätigkeit der Juden zweimal als «Schacher» 14

Beim 1863 schreibenden Hans Wilhelm Harder finden wir noch verbissenere

Töne.15 Seine judenfeindlichen Vorurteile wurden durch die Diskussion über

die Emanzipation der Schweizer Juden aktiviert. So waren die Juden Schaffhausens

des 16. Jahrhunderts bei Harder «verwildert» und angeblich von «
eingefleischtem Schacher- und Wuchergeist, Herz- und Rücksichtslosigkeit»
geprägt. Der Wucher-Topos bezüglich der Juden war Konsens der damaligen

Kantonshistoriker.16

Sachlicher formulierte 1901 Ernst Haller. Doch auch bei ihm fand ich das

Wucherstereotyp und die Unterstellung einer «eigentümlichen nationalen [!]
Vorliebe für Erwerbsarten, wie Handel» und die angebliche «
Geschäftsgewandtheit» der Juden.17 Die juristische Begründung des Schutzjudenstatus

war bei Haller so affirmativ abgefasst wie das Gutachten von Freiherr Friedrich
Carl von Savigny 1779–1861), der 1817 die Gleichberechtigung der Frankfurter

Juden rückgängig machen wollte, weil das «gewachsene deutsche Recht»
aus dem Jahre 1617 die alte sogen. «Judenstättigkeit» zu gelten hätte.18 Ty-



TRAVERSE 1996/1

122

DEBATTE / DÉBAT

pisch für eine gewisse Zurückhaltung nach dem Massenmord an den europäischen

Juden, im Kern aber wenig verändert, war die Haltung Karl Schibs. Er

purgierte Harders Äusserungen hundertzehn Jahre später 1972), schrieb aber,

ohne Belege anführen zu können, immer noch vom angeblichen Reichtum der
Juden, der «Neid- und Missgunst» hervorrufe.19

Wenn Juden in Wörterbüchern und Darstellungen der Volkskunde nicht berücksichtigt

wurden, wo das eigentlich angebracht gewesen wäre, muss man fragen,

ob nicht eine «völkische» Definition des «Schweizertums» dies bewusst oder

unbewusst verhindert hat. Typisch ist, dass ein Jakob Dreifuss das schweizerische

Idiotikon in den 1890er Jahren darauf aufmerksam machen muss, dass es

einen linguistisch interessanten Soziolekt im Jüdisch-Deutschen der Surbtaler
Juden gäbe. Zu dieser Hypothese passt, dass in der «Volkskunde der Schweiz»

1946) von Richard Weiss die Kultur der Schweizer Juden überhaupt nicht
erwähnt wird:20 Auch hier scheint das Prinzip der germanischen völkischen
Abstammung trotz – oder gerade wegen? – der geistigen Landesverteidigung
und ihrem Bauernkult vom nationalsozialistischen Deutschland her gewirkt zu

haben. Dazu passt, dass die Treue der osteuropäischen Juden zur deutschen

Sprache durch den Historiker Ernst Gagliardi ignoriert wurde. Die
jiddischsprachigen russischen Studentinnen bezeichnete er 1938 in der offiziellen
Geschichte der Universität Zürich als «halb orientalische sonderbare Eindringlinge

»: Jüdischer Abstammung und Studentin – Frau! – zu sein schockierte den

konservativen Bildungsbürger.21

Ein Beleg für die Kontinuität dieser Stereotypen nach 1945 findet sich in der

vom Kanton Aargau 1978 herausgegebenen ‹offiziellen› Geschichte des
Kantons: «Zweitens bekundete wenigstens [sic!] ein Teil der Israeliten den aufrichtigen

[sic!] Willen, aus dem Ghetto auszubrechen und treue Staatsbürger zu

werden [sic!].»22

Man meint judenfeindliche Äusserungender 1830er Jahre zu vernehmen: Stähelin
konstruierte einen Gegensatz zwischen Judentum und Staatsbürgerrecht und

beschuldigte die Juden in einem Ghetto zu sein, in das sie in Wirklichkeit die

Obrigkeit gezwungen hatte. Die kantonale Freizügigkeit wurde den Aargauer
Juden bis 1863 vorenthalten. Zudem scheint Stähelin der Auffassung zu sein,

dass der Staat religiöse Vorbedingungen vor der Erteilung des Staatsbürgerrechtes

aufstellen darf, denn seine Äusserungen sind in der übertragenen Bedeutung

des Wortes «Ghetto» klar gegen die traditionale jüdische Lebensweise

gerichtet. Dass der Verfasser darauf die lange Diskriminierung der Juden im
Aargau als «nicht gerade zur Ehre reichendes Kapitel» der Geschichte bezeichnet,

macht seine Darstellung nicht besser.23

Ähnlich wie in der Schweizer Volkskunde «vergass» man die Juden auch in der

ersten Variante des Aargauer biographischen Lexikons des Jahres 1953, und es



123

KAUFMANN: FREMD- UND SELBSTBILDNIS

war die jüdische Forscherin Florence Guggenheim-Grünberg, die für die zweite
spätere Version einige Kurzbiographien verfassen durfte.24 Musste sie darum

bitten?

Leider ist man auch in der «Geschichte der Schweiz und der Schweizer»
1. Aufl. 1983) gezwungen, für den Zeitraum 1348 bis 1933 mühsam nach ein

paar wenigen Informationen über die Geschichte der jüdischen Religion und

Kultur zu suchen.25

MUSS EINE MINDERHEIT IHRE GESCHICHTE SELBST
SCHREIBEN?

Zur Zeit der deutschen Debatten über die Gleichberechtigung der Juden 1830er
Jahre) verfasste der israelitische Oberlehrer Marcus eigentlich Marx) Getsch

Dreifus 1812–1877) in Endingen Fragmente einer Geschichte der Juden in der
Schweiz, die heute leider verschollen sind.26 Erst mit der Zuwanderung
osteuropäischer jüdischer Studenten und Studentinnen um 1900 setzte die jüdische

Historiographieneu ein. Die aus Galizien stammende AugustaSteinberg verfasste

1902 ihre Dissertation über die mittelalterlichen Schweizer Juden. Moses Berson

und Josef Kruk arbeiteten 1913 an einer Untersuchung über die Rolle der
auswärtigen Staaten für die Emanzipation der Juden in der Schweiz.27 Nach
diesem Anstoss durch «Ostjuden» veröffentlichte der aus einer alteingessenen

Sundgauer jüdischen Familie stammende Achilles Nordmann zwischen 1910
und 1927 seine Einzelaufsätze, die er wohl zu einer Gesamtgeschichte der
Juden in der neuzeitlichen Schweiz zusammenfügen wollte.28 Dies sollte ihm
bedingt durch seinen frühen Tod im Jahr 1927 nicht gelingen. Nun machte sich
Augusta Weldler-Steinberg an die Arbeit. Doch auch sie starb im Jahr 1932.

Die systematische Zusammenstellung der Gesetzesbestimmungen über Juden

vom 16. bis zum 19. Jahrhundert schien dem Vorstand des Schweizerischen
Israelitischen Gemeindebundes 1933 so brisant zu sein, dass er auf eine
Veröffentlichung verzichtete.29 Nach dem Krieg wurde Florence Guggenheim mit der
Herausgabe der 1966 und 1970 erschienenen Bände der «Geschichte der Juden

in der Schweiz» betraut. Jahrzehntelang wirkte sie alleine in der Schweiz für
den Bereich jüdischer Geschichte, Volkskunde und Westjiddisch.30 Einen
gewissen Wendepunkt bedeutete die Ausstrahlung des Filmes «Holocaust» 1979
und die Ausstellung «Juden in der Schweiz» die nach 1982 als Wanderausstellung

gezeigt wurde.31 Jetzt erst entstanden in der Romandie die ersten «
autochthonen» Publikationen.32 Der Zürcher Osteuropa-Historiker Carsten Goehrke

förderte zur selben Zeit verschiedene Arbeiten über die Geschichte der
Ostjuden in der Schweiz.33 Nun war die Forschung endlich aus der peripheren Lage



TRAVERSE 1996/1

124

DEBATTE / DÉBAT

ausgebrochen, in der sie sich vorher befunden hatte. Tatsache bleibt, dass die

Minderheit bis zu diesem Zeitpunkt ihre Geschichte selbst schreiben musste.

Zum ersten Mal machten sich um 1980 nichtjüdische Studenten daran, auch

innere Aspekte der jüdischen Geschichte, nicht nur solche der Judenfeindschaft,
zu erforschen. Bezeichnenderweise waren – ähnlich wie in Deutschland – erst

die Enkel der Kriegsgeneration offen für dieses Unterfangen.

In der vor 1939 recht deutlich konfessionell aufgeteilten Schweiz galt wohl eine

Art «Konfessionalität» auch in der Historiographie: Protestanten schrieben

kaum über den Katholizismus und umgekehrt. Doch lässt sich meiner Auffassung

nach die Ausgrenzung der Juden oder des Judentums aus der Schweizer

Bevölkerung, der Schweizer Geschichte, dem Geschichtsunterricht und der

Theologie letztendlich nicht mit der unfreundlichen Behandlung z. B. des Schweizer

Katholizismus des 19. Jahrhunderts durch protestantische Historiker
vergleichen.

Die in den 1980er Jahren vermehrte Forschungstätigkeit wird seit 1992 vom
Schweizerischen Israelitischen Gemeindebund ohne Ansehen der Konfession
durch den Druck von Lizentiatsarbeiten in seiner Reihe «Beiträge zur Geschichte

der Juden in der Schweiz» gefördert.34 Mit den Studien von Friedrich Külling
über den Antisemitismus in der Schweiz von 1866–1900 und derjenigen von
Aron Kamis-Müller zum gleichen Thema für den Zeitraum von 1900–1933 ist
dieses Thema erschöpfend behandelt.35

Endlich erhielt auch die Zeit von 1933–1945 vermehrt Beachtung. Es erstaunt,

dass eine wissenschaftliche Bearbeitung der Schweizer Flüchtlingspolitik erst

fast fünfzig Jahre nach Kriegsende verfasst wurde Jacques Picard).36 Natürlich
verfügen wir im Ludwig-Bericht des Jahres 1957 über eine Materialzusammenstellung37,

und Alfred H. Häsler hat eine publikumswirksame und wertvolle
Vorarbeit mit seinem 1967 erschienenen Buch «Das Boot ist voll» geleistet,

doch erst das Buch Picards kann wissenschaftlichen Anspruch erheben.38 Dass

man in der Schweiz von den NS-Verfolgungen früh sehr viel gewusst hat, wies
Gaston Haas unlängst nach.39

Doch gäbe es für die Schweiz noch einiges zu tun: Für die mittelalterliche
Geschichte wäre die seit 1985 dem faktischen Abschluss der Arbeiten am

Ortslexikon Germania Judaica III, Epoche 1350–1519) publizierte Literatur
durchzugehen. 40 Das 16. Jahrhundert ist in bezug auf Juden in Süddeutschland

und der Schweiz weitgehend unerforscht. Die Spuren der bis heute kontinuierlichen

Präsenz von Juden in und nahe der Schweiz lassen sich aber gerade auf

dieses Jahrhundert zurückführen. Karl Heinz Burmeister hat demonstriert,
wieviele neue Informationen historischer und archivarischer Spürsinn für die kleine
Zahl jüdischer Familien, die im 16. Jahrhundert in Rheineck wohnten,
hervorbringen kann.41 Arg vernachlässigt ist die sozialhistorische Dimension, wenn



125

KAUFMANN: FREMD- UND SELBSTBILDNIS

man von den Arbeiten über die Juden osteuropäischer Herkunft absieht: Neben

einer Studie zum Rindviehhandel42 fehlt eine solche zum Pferde- und Hausierhandel.

Der Einstieg in den kaufmännischen Handel und die Produktion von
Textilien und Uhren 2. Hälfte des 19. Jahrhunderts) ist für Juden, die dabei eine

wichtige Rolle spielten, unerforscht. Zudem bleibt noch übrig, eine Geschichte

der modernen Gemeindegründungen in der Zeit von 1860–1933 zu schreiben.
Eine Edition judenrechtlicher Bestimmungen der drei die Grafschaft Baden

1711–1798) verwaltenden Orte Bern, Zürich und Glarus) fehlt ebenso, wie
auch für Basel-Stadt, Solothurn, Neuenburg und das Fürstbistum Basel 16.–19.
Jahrhundert). Die zwischen 1880–1917 blühenden russisch-jüdischen Kolonien
in Zürich, Bern, Lausanne, Genf und Basel sind wenig erforscht. Dabei haben

später wichtig gewordene Persönlichkeiten an den Schweizer Universitäten
studiert, bspw. Ben Zion Dinur geb. als Dünaburg), 1951–1955 israelischer
Erziehungsminister, oder Chaim Weizmann 1874–1952), der Anführer des

bürgerlichen Zionismus und erster Präsident des Staates Israel.43 In Genf hatte
die sozialistische jüdische Bewegung «Allgemeiner vereinigter Arbeiterbund
von Polen und Litauen» unter Vladimir Medem 1879–1923) ihren Auslandsitz.
Jiddische Zeitschriften erschienen.44 Haben in der Schweiz gewonnene
Erfahrungen später einen Einfluss auf die Staatsstruktur Israels ausgeübt?

FORSCHUNG UND LEHRE ÜBER JUDENTUM IN DER SCHWEIZ
HEUTE

Es wäre sehr zu wünschen, wenn sich die Schweizer Forschung hier in den
europäischen Kontext einbringen würde. Ein Anfang ist mit einem
Nationalfondsprojekt zur Erforschung der Lebenswelten osteuropäischer Juden gemacht,
das von Prof. Heiko Haumann am Historischen Seminar der Universität Basel
betreut wird. Hier leistet die Schweiz im Bereich der jüdischen Geschichte zum
ersten Mal einen grösseren originellen Forschungsbeitrag, wenn man vom Werk
von Frantisek Graus absieht.

Von akademisch-theologischer Seite her ist das Interesse am Judentum «nach

Jesus» und an moderner jüdischer Religiosität kaum vorhanden. Auf dem alten
Pfad des Ignorierens verharrt weitgehend die Zürcher Fakultät.45 In Bern46,

Basel47 und Luzern ist die Lage besser. Private Organisationen Stiftung «Kirche

und Judentum» und die Israelitische Cultusgemeinde Zürich) müssen z. B.
in Zürich dem gewachsenen öffentlichen Bedürfnis Rechnung tragen. Dass in
einer Lehrstuhlbezeichnung noch der Ausdruck «Spätjudentum» erscheint, mit
dem die ältere christliche Theologie das Judentum «nach Jesus» für tot erklärte,
zeigt an, welcher Geist dort einmal geherrscht hatte.48 Dies wäre ebenfalls ein



TRAVERSE 1996/1

126

DEBATTE / DÉBAT

Desiderat: Die Geschichte der Haltung zum Judentum von Lehrern der
protestantischen und katholischen Fakultäten der Schweiz 1833–1995).

Bei all diesen positiven – bescheidenen – Neuanfängen muss doch festgehalten

werden, dass die jüdische Geschichte «nach Jesus» und die klassische Judaistik

im Gegensatz zu Deutschland in der Schweizer akademischen Lehre
untervertreten sind. Niemand unterrichtet die babylonisch-jüdische Geschichte, die
Epoche der «convivencia» im muslimischen Andalusien 8.–11. Jahrhundert),

die Anfänge des aschkenasischen Judentums in den Rheinlanden 10.–14.
Jahrhundert) etc. Von den Defiziten in der neuzeitlichen europäisch-jüdischen
Geschichte deutsche, amerikanische, französische Juden) sei nicht die Rede. Das

Angebot zur Interdisziplinarität wird nicht wahrgenommen: Wie spannend

könnte eine vergleichende Rechtsgeschichte des Mittelalters anhand jüdischer
Codices sein, doch hier fehlen den Dozenten die Sprachkenntnisse. Auch wäre
genügend Material zu einer Ikonographie des schweizerischen Judenbildes
vorhanden, und die Schweizer Germanistik könnte vom Jiddischen linguistisch,
sprach- und literaturhistorisch viel mehr profitieren, als sie es jetzt tut.
Es ist weiter zu hoffen, dass sich die privaten Pläne realisieren lassen, ein
Lehrbuch zur Geschichte der Juden in der Schweiz zu publizieren. Vorbereitungen

dazu sind innerhalb der «Arbeitsgemeinschaft für die Geschichte der Juden

in der Schweiz» einem lockeren Zusammenschluss, der sich ein- bis zweimal
im Jahr trifft, zur Zeit im Gange. In schweizergeschichtlichen Lehrmitteln wäre
der jüdische Aspekt aber auch zu integrieren. Die allerletzten psychologischen
Barrieren vor «delikaten» Problemen wie der schweizerischen Flüchtlingspolitik

sollten nach der Rede von Bundesrat Kaspar Villiger im Mai 1995
gefallen sein. Weiter ist nicht einsehbar, wieso nur in Basel die Lehrerfortbildung
bezüglich Judentum) in Zusammenarbeit mit dem Jüdischen Museum der

Schweiz Katja Guth-Dreyfus) gut funktioniert und an allen anderen Orten
anscheinend nicht oder kaum.
Insgesamt ist zu hoffen, dass jüdische Geschichte, Kultur und Religion in
Historiographie und Lehre in der Schweiz allmählich den Platz erringen, der

ihnen zusteht. Die Vorurteile, die theologische und säkulare Feindschaft und

Ignoranz hervorriefen, müssen überwunden werden. Dann wäre bei sachgerechter

Vermittlung auch die Frage eines «Fremdseins» kein Thema mehr, und

die Schweizer Juden müssten nicht immer noch um einen Platz im allgemeinen
Bewusstsein der dann wirklichen «Willensnation» kämpfen.



127

Anmerkungen

KAUFMANN: FREMD- UND SELBSTBILDNIS

1 Zum zeitgenössischen Kontext: George L. Mosse, Ein Volk, ein Reich, ein Führer. Die
völkischen Ursprünge des Nationalsozialismus, Königstein 1979, 24–33, 78–119.

2 Encyclopaedia Judaica, Berlin 1927–34, 3, 940f.
3 Z. B. Johannes Reuchlin 1455–1522): Jüdisches Lexikon, IV/1, 1424f.
4 Uri R. Kaufmann, Bibliographie zur Geschichte der Juden in der Schweiz, München 1992,

107–113.
5 Jacob Katz, Vom Vorurteil bis zur Vernichtung. Der Antisemitismus 1700–1933, München

1989, 21–54.
6 Augusta Weldler-Steinberg, Geschichte der Juden in der Schweiz, Band I, Zürich 1966,

90–105, vgl. 97f.: «Die Schweiz ist unser Vaterland, wo unsere Urväter und wir geboren
und erzogen worden sind.»

7 Meyer Isler, Gabriel Riessers Leben, Frankfurt 1867, 418–420.
8 Implizit auch die Beibehaltung des Schutzjudenstatus, Vorenthaltung des Wahlrechts und

die Billigung wirtschaftlicher Diskriminierungen bis 1856, vgl.: Weldler, Geschichte, II,
25–27.

9 Weldler, Geschichte, II, 103–112, Sammlung der Unterschriften im Mai/Juni 1862,
Volksabstimmung am 27. 7. 1862: 24’000 waren für, nur 16’000 gegen die Abberufung des

Grossen Rates.

10 Weldler, Geschichte, II, 151–161; Heinz Roschewski, Auf dem Weg zu einem neuen jüdi¬
schen Selbstbewusstsein, Basel 1994, 72–74.

11 Johann Caspar Ulrich, Sammlung jüdischer Geschichten, Basel 1768.
12 Florence Guggenheim, J. C. Ulrich als Missionar im Surbtal, Zürich 1953.
13 Ulrich, Sammlung, Vorwort 2f. eigene Paginierung); vgl. die etwas unkritische Dissertati¬

on von Rabbiner Lothar Rothschild, Johann Caspar Ulrich von Zürich und seine Sammlung

jüdischer Geschichte in der Schweiz, Zürich 1933.
14 Franz Xaver Bronner, Der Kanton Aargau, St. Gallen 1844, 307.
15 Hans Wilhelm Harder, «Ansiedlung, Leben und Schicksal der Juden in Schaffhausen»

[Schaffhauser] Beiträge 1 1863), 33–70, hier 39, 44, 62.
16 J. A. Pupikofer, Geschichte der Landschaft Thurgau, Frauenfeld 1889, 73–75; J. Häberlin,

Geschichte des Kantons Thurgau, Frauenfeld 1872, 109.
17 Ernst Haller, Die rechtliche Stellung der Juden im Kanton Aargau, Aarau 1901, 5, 13, 95f.

Ein Vergleich mit anti-katholischen Ausfällen, die von protestantischen) Doktorvätern
ähnlich abgesegnet wurden, wäre noch zu unternehmen.

18 Isidor Kracauer, Geschichte der Juden in Frankfurt a. M., Frankfurt 1927, 478.
19 Karl Schib, Geschichte der Stadt und der Landschaft Schaffhausen, Schaffhausen 1972, 149.
20 Richard Weiss, Volkskunde der Schweiz, Zürich 1946, 260. Nur von «Jiddisch» ist in

äusserst negativem Kontext die Rede, d.h. von dessen Einfluss auf die «Standessprache der

Asozialen» sic!). Weiss konnte nicht zwischen Rotwelsch und Jüdisch-Deutsch
unterscheiden, obwohl es dazu seit den 1880er Jahren einschlägige Forschungen gab.

21 Ernst Gagliardi, Die Universität Zürich, Zürich 1938, 627–629, zit. nach: Daniela Neu¬
mann, Studentinnen aus dem Russischen Reich in der Schweiz, Zürich 1987, 98. Die
Ausgrenzung der Juden aus Europa als « asiatisches» Volk ist ein klassischer Topos
judenfeindlicher Literatur seit der Aufklärung.

22 Heinrich Stähelin, Geschichte des Kantons Aargau, Bd. 2, Baden 1978, 186.
23 Heinrich Stähelin, Geschichte des Kantons Aargau, Bd. 2, Baden 1978, 189.
24 Otto Mittler, Georg Boner Hg.), Aargauer Biographisches Lexikon, Aarau 1958, 273–276.
25 Geschichte der Schweiz und der Schweizer, Bd. 2, 1. Auflage, Basel 1983, 285. Dem

Verfasser lag zum Zeitpunkt der Abfassung des Artikels nur die erste Auflage des Werkes
vor.) Die Formulierung vom «konfliktbeladenen Verhältnis der Juden in der Schweiz» ist
sprachlich entweder unklar oder unkorrekt. Dass die bedeutende Auseinandersetzung um



TRAVERSE 1996/1

128

DEBATTE / DÉBAT

den Handelsvertrag mit Frankreich im 3. Band nicht erwähnt wird, obwohl vom Verhältnis
zu diesem Nachbarn zu dieser Zeit die Rede ist 25), ist ungenügend.

26 Uri R. Kaufmann, «Ein Leben für moderne Bildung und Emanzipation: Marcus Getsch
Dreifus 1812–1877) aus Endingen» in Abraham P. Kustermann Hg.), Jüdisches Leben

im Bodenseeraum, Ostfildern 1994, 109–132, hier 113.
27 Josef Kruk, Die Rolle der auswärtigen Staaten für die Emanzipation der Juden in der

Schweiz, Zürich 1913.
28 Uri R. Kaufmann, Bibliographie, 148 Verfasserregister).
29 Weldler, Geschichte, I, 7. Georg Guggenheim schreibt etwas unklar über die «Verdüste¬

rung des politischen Horizonts» nach 1933.
30 Vereinzelt erschienen Lokal- und Vereinsgeschichten, die wissenschaftliche Standards oft

nicht erreichten. Eine Ausnahme: Lothar Rothschild, Im Strom der Zeit. Chronik der
israelitischen Gemeinde St. Gallen, St.Gallen 1963. Eine Bibliographie ihrer zerstreuten Artikel
und Aufsätze in: Florence Guggenheim, Geist und Geld im Judendorf, Zürich 1981, 40–46.

31 Aron Kamis-Müller Hg.), Vie Juive en Suisse, Lausanne 1992. Dies ist die erste Über¬

blicksdarstellung grösseren Umfangs auf Französisch. Die Aufsätze von Aron Kamis
enthalten neues Material, bei den übrigen Beiträgen handelt es sich um Übersetzungen aus:

Willy Guggenheim Hg.), Juden in der Schweiz, Zürich 1982.
32 Catherine Agustoni, Les Juifs en Pays de Fribourg, Fribourg 1987, Christine Lauener, La

Communauté juive d’Avenches: Organisation et intégration 1826–1900), Fribourg 1993
Mémoire de lic.).

33 Daniela Neumann, Studentinnen aus dem Russischen Reich in der Schweiz, Zürich 1987,
besonders interessant die Rekonstruktion der Lebensläufe osteuropäischer Frauen nach ihrem
Studium 185–238); vgl. auch: Esther Hüsler, Vom Ghetto ins Ghetto? Herkunft Zahl und
Leben der ostjüdischen Immigration in Zürich, Zürich 1988 Unpubl. Lizentiatsarbeit).

34 Neben der erwähnten Arbeiten von Heinz Roschewski Band 5, Anm. 10) und Gaston Haas
Band 4, Anm. 40) ist auf diejenige von Urs Lüthi, Der Mythos von der Weltverschwörung,

Basel 1992 Band 1), von Dominique Ferrero, Le «Courrier de Genève» et les Juifs 1880–
1900), Basel 1992 Band 2) und von Alain Dieckhoff, Rescapés du Génocide, Basel 1994
Band 3) hinzuweisen.

35 Friedrich Külling, Bei uns wie überall?, Zürich 1977; Aron Kamis-Müller, Antisemitismus
in der Schweiz 1900–1933, Zürich 1991.

36 Jacques Picard, Die Schweiz und die Juden, Zürich 1992.
37 [Carl Ludwig], Die Flüchtlingspolitik der Schweiz in den Jahren 1933–1955, [Bern] 1957.
38 Alfred H. Häsler, Das Boot ist voll. Die Schweiz und die Flüchtlinge 1933–45, Zürich

4. Auflage. 1979.
39 Gaston Haas, «Wenn man gewusst hätte…» Basel 1994. Beiträge zur Geschichte und

Kultur der Juden in der Schweiz, Band 5), Anm. 35.
40 Arye Maimon et al. Hg.), Germania Judaica, III/1, Tübingen 1987, III/2, Tübingen 1995,

hier z. B. die Ortsartikel Murten, 921–925, St. Gallen, 298–300, Zürich, 1726–1749.
41 Karl Heinz Burmeister, «Die jüd. Landgemeinde in Rheineck» in Landjudentum im süd-deutschen-

und Bodenseeraum, Dornbirn 1992, 22–37.
42 Robert Uri Kaufmann, Jüdische und christliche Viehhändler in der Schweiz 1780–1930,

Zürich 1988.
43 Jüdisches Lexikon, IV/2, Berlin 1930, 1370.
44 «Presse, jüdische » in Jüd. Lexikon IV/1, Berlin 1930, nach Sp. 1104: Seite XIV, Encyclo¬

paedia Judaica, Berlin 1927–34, 6, 353.
45 Universität Zürich, Vorlesungsverzeichis. Sommersemester 1995, Zürich 1995, 105–108.
46 Universität Bern, Behörden, Dozenten, Studienanstalten, Vorlesungen, Wintersemester

1994/95, Bern 1994, 68–73.
47 Universität Basel, Vorlesungsverzeichnis, Sommersemester 1995, Basel 1995, 140.
48 Universität Bern, Vorlesungsverzeichnis, 68.


	Wie man zum "Fremden" erklärt wird : Fremd- und Selbstbildnis der Juden in der neueren Schweizer Histographie

