
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 3 (1996)

Heft: 1

Artikel: Bilder des Anderen - das Andere der Bilder : Literatur und Theorie
anhand Wolfgang Koeppens "Der Tod in Rom"

Autor: Luchsinger, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-9817

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-9817
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LUCHSINGER: «DER TOD IN ROM»

91

BILDER DES ANDERN –
DAS ANDERE DER BILDER

LITERATUR UND THEORIE ANHAND
WOLFGANG KOEPPENS «DER TOD IN ROM»

MARTIN LUCHSINGER

WANN ENTSTEHEN BILDER DES ANDERN?

Seit kurzem ist es wissenschaftlich bewiesen: Fremdenfeindlichkeit und
Fremdenhass stehen in keinem direkten Zusammenhang mit dem Anteil der
AusländerInnen an der Gesamtbevölkerung eines Landes. Eine Nationalfondsstudie

hat den Nachweis erbracht, dass in den letzten 100 Jahren die Phasen

verstärkter Thematisierung von Überfremdungsängsten in der Schweiz nicht
mit den Phasen übereinstimmen, in denen der Anteil der ausländischen
Wohnbevölkerung angestiegen ist.1 Auch wirtschaftliche Krisen lassen sich nicht als

direkte Ursachen von intensiv betriebener Abwehr gegenüber den
AusländerInnen ausmachen. Damit sind aber nur zwei zentrale Mythen offizieller
politischer Rede widerlegt. Einen dritten Mythos lassen die Autoren der Studie

unwidersprochen, sind sie selbst doch der Ansicht, die Hauptursache von
Fremdenfeindlichkeit sei eine tiefgreifende Verunsicherung und Identitätskrise
der Gesellschaft, wie sie im Prozess der Modernisierung phasenweise immer
wieder auftrete: «Das Fremde ist immer auch das Unvertraute. Es braucht schon

sehr viel Selbstsicherheit, um nicht mit Verunsicherung, Bedrohungsgefühlen
zu reagieren.»2 Diese Aussage von Gaetano Romano, einem der Leiter des

Projektes, steht in einem diametralen Gegensatz zu dem, was in den folgenden
Ausführungen zur Sprache gebracht werden soll. In ihrer Konsequenz bedeutet
die Aussage, dass die Ausbildung von Selbstsicherheit eine Strategie zur
Bekämpfung von Fremdenfeindlichkeit darstellt, die wahren AntirassistInnen also

an ihrer unerschütterlichen Identität zu erkennen sind. Dagegen steht am
Ausgangspunkt der folgenden Überlegungen die These, dass die Ausbildung von

Identität notwendig mit der Ausschliessung des Anderen einhergeht. Zur
Illustration muss hier die Reflexion auf den bisherigen Verlauf dieses Textes
genügen: Über eine Absetzung von einer anderen Position gewinnt die eigene

Position nach und nach an Kontur…
Dreierlei soll in der Folge gezeigt werden: Dass diese Ausschliessung des

Anderen jeweils in einem komplexen Geflecht abwertender und idealisierender

Bilder des Andern erfolgt, dass eine Kritik dieser Bilder, die auf ein Bilder-



TRAVERSE 1996/1

92

BILDER DES ANDEREN

verbot abzielt, das Kind mit dem Bade ausschüttet und dass der literarische
Diskurs Strategien zur Arbeit an den Bildern des Anderen bereitstellt, von
denen der theoretische Diskurs meist nur träumt.

EIN BILD DES ANDEREN GIBT ES NICHT

Wolfgang Koeppens Roman «Der Tod in Rom» 1954 erschienen und von der

Kritik gut aufgenommen, aber noch immer nicht ausgeschöpft,3 versammelt
eine Reihe deutscher Touristen im Rom der fünfziger Jahre. Einige von ihnen
haben zuhause Goethes « Italienische Reise» im Bücherschrank; mit dem
einsetzenden Wirtschaftswunder wird auch Italien als «Land der Sehnsucht, Land der

Deutschen» 27)4 wieder aktuell. Doch weist schon der Titel des Romans darauf

hin, dass nicht nur das klassische, idealisierte Bild von Italien als Land schöner

Natur, bildender Kultur und edler Menschen zur Sprache kommt, sondern auch

dessen Kehrseite, Italien als todbringender Ort, seit Thomas Manns «Der Tod in
Venedig» im deutschsprachigen literarischen Diskurs mit gleicher suggestiver

Differenziertheit verbildlicht wie die Idealisierung.5 Die Verschiebung des

Handlungsortes von Venedig, schon vor Thomas Mann als Ort morbiden Reizes

bekannt, zu Rom, dem klassischen Ort abendländischer Kulturtradition, deutet

eine Radikalisierung an, die für Koeppens Roman kennzeichnend ist. Zwar
fahren erneut Touristen nach Rom in der Erwartung einer Begegnung mit der

abendländischen Kulturtradition, doch wird im Verlauf des Textes, der aus der

Perspektive mehrerer deutscher Reisender während zweier aufeinanderfolgender

Tage erzählt ist, Rom nahezu durchgängig mit dem Tod in Verbindung
gebracht. So werden alle erwähnten Sehenswürdigkeiten mit dem Tod assoziiert.

Das Nationaldenkmal von Vittorio Emanuele II am Ende des Corso wird
ausdrücklich als «Ehrenmal des toten Soldaten» 58) vorgestellt, von der
Engelsburg werden insbesondere die «Mordgruben, Todesbrunnen» 115)
beschrieben, auch der Petersdom wirkt nicht nur «kalt kalt kalt» 110), sondern

vermag vor allem durch eine Skulptur, die einen Toten darstellt – Michelangelos

Pietà – zu beeindrucken. Doch nicht nur Sehenswürdigkeiten werden

mit dem Tod in Zusammenhang gebracht: Der Abstieg zum Tiber wird als Gang

«zu den Toten hinab» 115) bezeichnet, ein nächtlich stiller Platz wird zum
«stillen und toten Platz» 82), ebenso ist «Am späten Abend […] die Via del
Lavatore eine tote Strasse» 59), und selbst der Trevi-Brunnen wird mit dem

Tod konnotiert. Die ‹Ewige Stadt› ist in Koeppens Roman also auf vielfältige
Weise mit dem Tod verknüpft. Eine genaue Lektüre zeigt dabei, dass diese

Verbildlichung Roms durchgängig als Projektion der deutschen Touristen
markiert ist. Besonders deutlich wird dies an einer Textstelle, an der das tote Rom



LUCHSINGER: «DER TOD IN ROM»

93

nicht nur als Projektion, sondern einem der deutschen Reisenden als Spiegel

erscheint: «[…] und es war Adolf recht, dass die Stadt den Frieden eines

Friedhofs hatte, und vielleicht war auch er gestorben, es war ihm recht, und ging
als Toter durch die tote Stadt und suchte als Toter die Gasse mit der Absteige
der reisenden Kleriker, auch sie Tote, tot in ihren toten Betten in ihrer Totenabsteige

[…]» 84) Verweist die Todeskonnotation Roms auch nur unbestimmt
auf eine Kehrseite der «schönen Italienfahrt» so wird immerhin klar, dass sich

im todesfixierten Bild vom anderen Land eigene Probleme artikulieren, dass die

Wahrnehmung kultureller Differenzen überschattet ist von inneren Differenzen.
Noch bevor anhand der Hauptfiguren des Romans genauer untersucht wird, welche

Probleme hier zur Sprache drängen, ist die Komplexität, mit der Koeppen

Bilder des Anderen zueinander in Beziehung setzt, theoretisch zu reflektieren.
Bemerkenswert ist insbesondere, dass der scheinbar zentrale Bildzusammenhang
des Textes, die Wahrnehmung Italiens durch die Deutschen, nicht nur in seiner

Widersprüchlichkeit und Ambivalenz, im Schwanken zwischen Begeisterung für
das schöne Italien und Abwehr der zahlreichen Hinweise auf den Tod ausgebreitet

wird. Vielmehr wird deutlich, dass in der Idealisierung ebenso wie in der Abwertung

immer schon verschiedene Bildbereiche überlagert sind: Italien wird als

schöne Natur oder als bildende Kultur gepriesen; die Abwehr bemüht nicht nur
das Andere des Subjektes, den Tod, sondern verweist ausserdem auf weitere,
bisher noch nicht konkretisierte eigene Problembereiche der deutschen Figuren.
Herrscht im theoretischen Diskurs oft eine Fixierung auf einen bestimmten
Bildbereich des Anderenvor, etwa in der isolierten Thematisierung kultureller, sexueller

oder sozialer Differenz, so zeigt Koeppens Roman in aller Deutlichkeit, wie
sich stets verschiedene Bildbereiche des Anderen überlagern. Damit nimmt «Der
Tod in Rom» nicht zuletzt wichtige Forschungsergebnisse vorweg, die Tzvetan

Todorov erst rund 30 Jahre später in einer Untersuchung über «Die Eroberung
Amerikas. Das Problem des Andern» vorgelegt hat. Am Ausgangspunkt von
Todorovs Überlegungen stehen die Folgen der ersten europäischen Begegnung

mit dem Anderen in der Neuzeit: «Nie mehr sollte es eine Begegnung von
derartiger Intensität geben, wenn man dieses Wort hier überhaupt verwenden

kann: Das 16. Jahrhundert sollte Zeuge des grössten Völkermordes in der

Geschichte der Menschheit werden.»6 Todorov analysiert die Schriften von spanischen

Eroberern vor dem Hintergrund des Verlaufs dieser ‹Begegnung›; er sucht

nach den Voraussetzungen dieses Verlaufs in den Wahrnehmungsweisen der
Spanier: «Der Wunsch nach Bereicherung und der Bemächtigungstrieb, diese

beiden Formen des Machtstrebens, sind sicherlich eine Motivation für das Verhalten

der Spanier; doch wird es gleichermassen durch die Vorstellung bestimmt, die

sie sich von den Indianern machen» 7 Todorov rekonstruiert nicht nur das gespaltene

Indianerbild der Spanier, das Schwanken zwischen «gutem Wilden» und



TRAVERSE 1996/1

94

BILDER DES ANDEREN

«dreckigem Hund» mit dem sich schon bei Kolumbus «die Verkennung der

Indianer und die Weigerung, sie als Subjekt anzuerkennen»8, manifestiert. Vielmehr

arbeitet er auch den Zusammenhang zwischen verschiedenen Anderen aus

der Perspektive des Einen heraus. So kann er zeigen, dass die Vorstellungen, die
sich die Spanier von den Indianern machten, mit den Vorstellungen, die sich die

Spanier vom Anderen innerhalb der eigenen Kultur, von spanischen Frauen,

spanischen Juden oder auch dem eigenen Körper machten, korrespondieren. Die
Bilder ‹interner Anderer› entsprechen also den Bildern ‹externer Anderer›;9 das

Eine konstituiert sich demnach über die Konturierung und Situierung vieler Anderer,

wobei dadurch die spezifischen Differenzen zwischen den verschiedenen

Anderen ausgeblendet werden.

DAS ANDERE DER BILDER

Bevor nun gezeigt werden soll, auf welche Weise dies in Koeppens Roman

konkret zur Sprache kommt, muss auf eine Problematik von Todorovs Ansatz
hingewiesen werden, die zugleich auch eine Problematik der Kritik der Bilder
des Anderen darstellt. Denn seit es die neuzeitlichen Mythen des Anderen gibt,
die verführerischen oder bedrohlichen Bilder unterschiedlichster Differenzen,
gibt es auch eine Kritik an deren verkennender Tendenz. Berühmt wurde im
Zusammenhang des deutschsprachigen Italiendiskurses etwa die Kritik am schönen

Bild Italiens durch Gustav Nicolai. Programmatisch lautet schon der Titel
seiner Schrift aus dem Jahre 1836: «Italien wie es wirklich ist»10. Diese Form

von Kritik am Bild vom schönen Land führt ein aufklärerisches Anliegen aus,

das sich allgemein als Kritik an der Verkennung kultureller Differenz in den

Mythen über die Fremde fassen lässt. Im Vertrauen auf die Ergebnisse der neu

sich formierenden Wissenschaften wie Geographie, Geschichte und Ethnologie
werden die tradierten und neuentstehenden Bilder über fremde Länder als

Trugbilder, Projektionen und Verleumdungen entlarvt, die mit der Wirklichkeit
nichts gemein haben. Dabei wird nur in den seltensten Fällen reflektiert, dass

die Kritik an der Verkennung kultureller Differenz in Bildern von fremden

Ländern, die Kritik an ihrer Tendenz, zu beschönigen oder abzuwerten und

damit von der tatsächlichen Vielfältigkeit und Widersprüchlichkeit zu
abstrahieren, in den Wissenschaften als Anhäufung positiven Wissens über die einzelnen

Länder in ihr Gegenteil umzuschlagen droht. Denn auf der Ebene der

Beschreibungskategorien, aber auch schon in der Fixierung auf positive Tatsachen

und Ereignisse sowie in der Orientierung an Eindeutigkeit wiederholt sich

die Verkennung kultureller Differenz als Setzung universeller Begriffe und

allgemeingültiger Verfahrensweisen.11 Diese Form von Kritik ersetzt, mit ande-



LUCHSINGER: «DER TOD IN ROM»

95

ren Worten, die konkreten Projektionen durch abstrakte, tritt dabei aber gegen

die konkreten Bilder des Anderen bilderstürmerisch auf. Tzvetan Todorov steht

in der Tradition dieser aufklärerischen Kritik, auch wenn er entschieden
differenzierter vorgeht als Nicolai. Doch gilt nicht auch für seine differenzierte
Analyse von Bildern verschiedener Anderer, gilt nicht auch für diese Form von

Kritik, die nicht mehr von einer souveränen Position des Wissens um die
adäquate Darstellung des Anderen aus agiert, sondern detailliert nachzeichnet,

wie die Bilder des Anderen in einem System zur Stabilisierung des Einen
hervorgebracht werden, gilt nicht auch für diese Kritik, dass sie sich implizit
von diesen Bildern distanziert, gerade indem diese ausgiebig, aber nüchtern
analysiert werden? Was dabei fehlt, ist eine Auseinandersetzung mit der
Faszination dieser Bilder; entweder werden sie, wie bei Nicolai, schlicht für ungültig
erklärt, was konsequenterweise im Aufruf zu ihrem Verbot münden müsste,

oder sie werden wie bei Todorov in einer positivistischen Analyse mit kritischer
Attitüde einfach reproduziert. Ausserdem wiederholen beide Verfahren strukturell

das Kritisierte; auch sie reden über das Andere, fixieren es in bestimmte

Bilder. Wie aber ist es möglich, dasjenige an den Bildern des Anderen, das mehr

ist, als einer nüchternen Analyse zugänglich ist, und das ihre Faszination
ausmacht, zur Sprache zu bringen, ohne den Anspruch auf Kritik an den Fixierungen

und ihren verheerenden Wirkungen aufzugeben, ohne kritiklos dem Chor

idealisierender oder abwertender Stimmen beizutreten? Ein Ausweg aus den
Sackgassen der Kritik von Bildern lässt sich in Walter Benjamins ‹Denkbildern›
finden, mit denen er ein Verfahren des Umgangs mit Bildern und Mythen
entwickelt hat, das weder die Suggestionskraft der Bilder ausblendet noch auf
deren Kritik verzichtet. Benjamins Konzeption des ‹Denkbildes› oder ‹dialektischen

Bildes› setzt sich von der blossen Wiederholung der Struktur des Imaginären,

von «archaischen Bildern»12 gleichermassen ab wie von der Fiktion eines
bilderlosen Denkens.13 Vielmehr geht es um eine bestimmte Lektüre von
Bildern, in der diese aus ihren überkommenen Ordnungen herausgesprengt und

blitzhaft als «gelesene Bilder»14 einem «Jetzt der Erkennbarkeit»15 zugänglich
werden: «Nur dialektische Bilder sind echte d. h.: nicht archaische) Bilder; und
der Ort, an dem man sie antrifft, ist die Sprache.»16 Mit Benjamins Konzeption
des Denkbildes wird also nicht im «geilen Drang aufs ‹Grosse Ganze›»17

Endgültiges und Abschliessendes zu den Bildern des Anderen zusammenzutragen,

sondern der Konfliktgehalt je spezifischer Bildkonstellationen hervorzutreiben
sein, wie er heute, im «Jetzt der Erkennbarkeit»18, erscheint. Wolfgang Koeppens
Roman «Der Tod in Rom» ist daher nicht nur daraufhin zu untersuchen, in
welcher Weise in ihm konkret in der Darstellung des externen Anderen,
Italiens, auf Bilder des internen Anderen der deutschen Figuren verwiesen wird.
Im Mittelpunkt soll vielmehr stehen, ob sich «Der Tod in Rom» als Denkbild im



TRAVERSE 1996/1

96

BILDER DES ANDEREN

Sinne Benjamins lesen lässt, als Text, der kursierende Bilder des Anderen nicht
bloss reproduziert, sondern so zueinander in Beziehung stellt, dass in deren

Suggestionskraft auch ihr Konfliktpotential aufblitzt.

DENKBILDER IN «DER TOD IN ROM»

Wichtig ist zunächst, dass in «Der Tod in Rom» die Perspektive des Einen auf das

Andere, die Wahrnehmung der deutschen Figuren, auf vielfältige Weise aufgefächert

wird, indem abwechselnd aus der Sicht der verschiedenen Figuren erzählt

wird. Im Zentrum steht dabei mit deutlichem Bezug auf Thomas Mann ein
Künstler, Siegfried Pfaffrath, der ungeplant in der Fremde seiner Familie
wiederbegegnet. Zumeist wird die Figurenkonstellation des Textes deshalb als Kombination

aus dem Muster des Künstler- und des Familienromans beschrieben. In den

Blickgerät dadurch, dass nicht nur vom Komponisten Siegfried Pfaffrath die Rede

ist, sondern auch seine Familienmitglieder einewichtige Rolle spielen, allen voran

sein Onkel Gottlieb Judejahn, ein ehemaliger SS-General. Er wurde zwar in
Nürnberg zum Tode verurteilt, war aber bereits in einem arabischen Staat untergetaucht,

wo er seitdem als Armeeausbilder damit beschäftigt ist, die Wüste in ein
Exerzierfeld zu verwandeln. Zufällig befindet er sich zur gleichenZeit in Rom wie
Siegfried, doch während dieser nach Rom gereist ist, weil er auf einem
Musikkongress mit seiner ersten Symphonie auf Erfolg hofft, geht Judejahn dem

Auftrag nach, Waffen einzukaufen, «Panzer, Kanonen, Flugzeuge» 25). Ausserdem

hat er ein Treffen mit seinem Schwager verabredet, Siegfrieds Vater, einem

ehemaligen Regierungspräsidenten, der trotz Nazivergangenheit schon wieder

Oberbürgermeister ist und seinen erneuten Einfluss spielen lassen will, damit auch

Judejahn in Deutschland «von vorne anfangen» 32) kann. Erwähnt werden

ausserdem Siegfrieds Mutter, sein jüngerer Bruder Dietrich, würdiger Nachfolger

in den opportunistischen Fussstapfen des Vaters, sowie seine Tante Eva Judejahn,

die Ehefrau seines Onkels, die noch immer unerschütterlich an der Nazi-Ideologie
festhält. Ihr Sohn Adolf dagegen ist Priester geworden; wie sein in Zwölf-Ton-
Reihen komponierender Vetter hat auch er einen entschiedenen Bruch mit seiner

Nazi-Jugend vollzogen. Entscheidend für die Brisanz des Textes ist nun, dass auch

von einem deutschen Emigrantenpaar erzählt wird, dem Dirigenten Kürenberg

und seiner jüdischen Frau Ilse, was in der Forschung allenfalls im Zusammenhang

mit Ilses Ermordung durch Judejahn am Schluss des Romans erwähnt wird.19

Damit wird aber ausgeblendet, dass Koeppens Roman auf zufällig-künstliche
Weise in Rom eine Reihe deutscher Figuren zusammenführt, die allesamt vor
zwanzig Jahren in derselben deutschen Provinzstadt gelebt und derselben Schicht

angehört haben! Denn Kürenberg ist, wie sich schon zu Beginn des Textes



LUCHSINGER: «DER TOD IN ROM»

97

herausstellt, 1934 Generalmusikdirektor in der Provinzstadt gewesen, aus der die

Pfaffraths, Judejahns und die Familie Ilses, die Aufhäusers, kommen. Kürenbergs

Versuch, bei Pfaffrath die Freilassung seines Schwiegervaters, eines assimilierten
Kaufhausbesitzers, zu erwirken, ist fehlgeschlagen. Statt dem Rat Pfaffraths zu
folgen, sich scheiden zu lassen und die in Aussicht stehende Stelle in Berlin so

nicht zu verwirken, ist Kürenberg mit Ilse rechtzeitig nach England emigriert,
während ihr Vater von Judejahns Männern ermordet worden ist. Kürenberg ist es

nun, der Siegfried Pfaffraths Symphonie für den Musik-Kongress dirigiert.
Dadurch wird nicht nur Siegfried konkret mit Menschen konfrontiert, an denen sich
seine Verwandten schuldig gemacht haben, nach dem Konzert kommt es

ausserdem zu einer erneuten Begegnung von Ilse und Kürenberg mit Siegfrieds

Vater, bei der auch Judejahn anwesend ist. In der Figurenkonstellation des
Romans wird somit nicht nur die mörderische Homogenisierung der deutschen

Gesellschaft durch den Nationalsozialismus thematisiert, sondern, auf einen Nenner

gebracht, der postfaschistische deutsche Schuldzusammenhang.20 Dass die
deutschen Figuren in Rom so häufig auf den Tod verwiesen werden, hat weder

etwas mit Rom selbst zu tun, noch ist es einfach Ausdruck einer diffusen Todesangst.

Vielmehr artikuliert sich in der Todesfixierung der deutschen Figuren das,

was in ihrem Selbstverständnis als «Davongekommene, einmal vom Schreck

geschüttelte und dann Vergessende» 30) nicht vorkommt. «Es war vergangen, ich
wollte nicht erinnert werden» 165), sagt Siegfried Pfaffrath an einer Stelle.

Unwillkürlich stellt sich aber bei einem Abendessen mit den Kürenbergs die

Erinnerung ein: «Und wir gingen zu Tisch, wir setzten uns, und Kürenberg tat die

Speisen auf, sie schenkte den Wein ein, und sicher war es ein köstliches Mahl, ich
hatte den Koch zu loben, aber ich konnte nicht, ich schmeckte nichts, oder doch –

Asche schmeckte ich, lebenlose zum Verwehen bereite Asche, und ich dachte: Sie
hat ihres Vaters Haus nicht brennen sehen. Und ich dachte: Sie hat auch unsere

Häuser nicht brennen sehen. Und ich dachte: Das ist geschehen geschehen geschehen

das ist nicht zu ändern nicht zu ändern das ist verdammt verdammt verdammt

verdammt.» 47) In der Auffächerung der Perspektiven des Einen, in der konkreten

Gestaltung der unterschiedlichen deutschen Figuren in ihren Verflechtungen

wird der Hintergrund der Todeskonnotation Roms deutlich, die Verstrickung in
die Zeit des Nationalsozialismus. Dabei geht es nicht einfach nur um die Umkehr
des Mythos von der Stunde Null, vielmehr werden die verschiedenen deutschen

Figuren im externen Anderen, in Rom, so gestaltet, dass die Unterschiede
zwischen verschiedenen internen Anderen zur Sprache kommen. So erhält Ilse, als

Jüdin interne Andere für die nichtjüdischen deutschen Figuren, eine eigene Stimme,

wodurch die Projektionen und Zuschreibungen der anderen kontrastiert werden.

Allerdings neigt der Text in der konkreten Zeichnung Ilses auch an den

Stellen, wo sie selbst zu Wort kommt, zu Mythisierungen; Ansätze zur Proble-



TRAVERSE 1996/1

98

BILDER DES ANDEREN

matisierung ihrer Situation als Überlebende werden dominiert vom Bild
todessehnsüchtiger Tugendhaftigkeit. Brisant ist dagegen die konkrete Gestaltung der

beiden Hauptfiguren Siegfried Pfaffrath und Judejahn, weil letzterer für Siegfried
ebenfalls das interne Andere, den Inbegriff all dessen verkörpert, was er
verabscheut und überwunden zu haben glaubt. Koeppens Roman «Der Tod in Rom»

inszeniert somit unterschiedliche Positionen im Postfaschismus, wobei Siegfried
den Versuch eines bewussten und radikalen Bruches mit der faschistischen
Vergangenheit darstellt. Das Ende des Krieges hat er als Befreiung wahrgenommen,

mit seiner Familie, die ihm eine militärische Erziehung in einem NS-Elite-Internat
aufgezwungen hatte, will er nichts mehr zu tun haben, was er durch seine Kompositionen

im Musterder Zwölf-Ton-Musik, für seinen Vater«negroide Neutönerei»

33), unterstreicht. Judejahn dagegen, für Siegfried als Jugendlicher «die Verkörperung

alles zu Fürchtenden undzu Hassenden […], das Symbol des Zwanges, der

Aufmärsche, des Krieges» 16), steht für die Kontinuität faschistischer Ideologie

und der Bereitschaft zu ihrer mörderischen Umsetzung. Antisemitisch, brutal und

voller Hass verkörpert er als autoritärer Charakter die Gegenwart des Faschismus.

Dabei fehlt ihm in Rom der Halt durch die Uniform; eine Auflösung seiner

Identität setzt ein, unterstützt durch Natur, der Schwächung durch das Alter. Der

Text inszeniert nun nicht einfach nur gegensätzliche Positionen im
Postfaschismus, eine Position des Bruches und eine Position des ungebrochenen

Festhaltens am Faschismus. Die beiden Positionen sind nicht nur miteinander
vermittelt, familial und generationenspezifisch, sondern insofern gewichtet, als

die beiden Hauptfiguren nicht in gleicher Weise vergegenwärtigt werden: Während

von Judejahn durchgängig in der Er-Form erzählt wird, wechseln bei Siegfried

Passagen in der Er-Form unvermittelt in die Ich-Form und umgekehrt, was

dieser Figur eine grössere Nähe zum Erzähler gibt. Doch die in der

Figurenkonstellation und in der Erzählanlage angelegte Objektivierung Judejahns wird
vom Text auf irritierende Weise unterlaufen; Koeppens Text ist trotz der in
mehrfacher Hinsicht dazu prädestinierten Anlage gerade nicht auf eine

Dämonisierung Judejahns aus. Vielmehr wird die aus der Perspektive Siegfrieds
vorgenommene entschiedene und eindeutige Abgrenzung und Distanzierung in mehrfacher

Hinsicht problematisiert: Zum einen durch die spezifische Gestaltung

Judejahns, die, wie bereits erwähnt, in der Er-Form erfolgt, aber übergangslos

zwischen auktorialen und personalen Passagen wechselt: «Die Kaserne war
Heimat, sie war Kameradschaft, sie war Halt und Ordnung. In Wahrheit hielten ihn
Phrasen zusammen, die Phrasen eines Pennälers. […] Er roch den Kasernenmief
aus Gefangenschaft, Knechtung, Lederfett, Waffenöl, scharfer Seife, süsser Pomade,

saurem Schweiss, Kaffee, heissem Aluminiumgeschirr und Urin. Es war der

Geruch der Angst; aber Judejahn wusste nicht, dass es der Geruch der Angst

war.» 23)21



LUCHSINGER: «DER TOD IN ROM»

99

Durch den Wechsel zwischen «Distanzierung und Einfühlung»22 in der Gestaltung

Judejahns wird die entschiedene apodiktische Kennzeichnung als «Mörder

» «Henker» «Teufel» «Tod» und als autoritärer Charakter immer wieder in
ihrer Unzulänglichkeit markiert – mit einem durchaus zwiespältigen Effekt.
Einerseits wird durch die Konkretisierungen der personalen Ebene unübersehbar,

dass die gängigen juristischen, theologischen, moralischen und psychologischen

Diskurse über faschistische Täter vereinfachen, eher der Stigmatisierung
als der Erklärung dienen und auch verharmlosend sind. Andererseits bleibt
offen, ob damit nur herausgestellt wird, dass die tradierten Vorstellungen negativer

Charaktere für NS-Verbrecher nicht drastisch genug sind, die Kritik also
eine verstärkte Dämonisierung faschistischer Täter intendiert, oder ob es um
eine prinzipielle Kritik an den personalisierenden Darstellungen des Faschismus

geht, insofern sie einen komplexen Schuldzusammenhang auf Aktionen
von einzelnen Personen reduzieren. Problematisiert wird die von Siegfried
vorgenommene Abgrenzung und Distanzierung von Judejahn und der
nationalsozialistischen Epoche aber auch in der Gestaltung von Siegfried selbst. Immer
wieder und in unterschiedlicher Hinsicht wird auf seine Verstrickung in die
NSZeit hingewiesen, von der er sich selbst, wie bereits erwähnt, befreit wähnt. In
der Kunst aber, in seinen Kompositionen, hat sich diese Verstrickung niedergeschlagen.

Seine Symphonie wird aus unterschiedlichen Perspektiven als

unheimlich erfahren; sie gemahnt an Verzweiflung und Tod: «Es war zu viel Tod
in diesen Klängen, und ein Tod ohne den heiteren Todesreigen auf antiken
Sarkophagen.» 144) Folgerichtig erwecken sie auch bei Siegfried selbst heftige
Abwehr: «[…] und er hörte die Posaunen, seine Posaunen, und sie drohten ihm,
und er hörte die Harfen, und sie schienen zu zittern, und er vernahm die Geigen,
seine Geigen, und es war ihm, als schrien sie, und seine Musik war ihm fremd,
fremd, fremd. Und ausserdem war sie furchterregend.» 104)
Neben der Kunst wird auch das sexuelle Begehren als Artikulationsfeld einer
tiefliegenden Verstrickung in die NS-Zeit bestimmt: «Ich wollte einsam sein,

aber manchmal sehnte ich mich nach Nähe, nach Berührung, nach einem Her-den-

und Stallgeruch, nach einer Welt leiblicher Gemeinsamkeit, die ich verloren

und von der ich mich losgesagt hatte, einem Zwang, aus dem ich mich
befreit glaubte, die Jungenswelt der Ordensburg, den Geruch der grossen Schlafsäle

[…] und weiter die Welt der Männerbünde, […] ich hatte mich von alledem
losgesagt, […] aber mit diesen Burschen verbanden mich Herkunft und Erziehung

in unterweltlicher Weise, und sie waren Erscheinungen eines schlechten
Gewissens, von dem ich mich noch befreien musste.» 115) Konkreter noch
kommt die Verstrickung Siegfrieds zu Beginn des Textes zur Sprache, in
seinem Blick auf eine Italienerin vor der Piazza Rotonda: «Ich beobachtete den
Platz. Da wurde der Staat betrogen. Ein junges Weib handelte aus schmutziger



TRAVERSE 1996/1

100

BILDER DES ANDEREN

Schürze mit amerikanischen Zigaretten. […] Sie war elend und verkommen;
auch ihre Art hatte sich zu stark vermehrt, und Geilheit und Hunger hatten sie

verkommen lassen. Jetzt hoffte das Weib, auf Schleichwegen reich zu werden.
Sie war bereit, das Goldene Kalb anzubeten, aber ich weiss nicht, ob das

Goldene Kalb sie erhören wird. Mir fiel ein, das Weib könnte ermordet werden.

Ich stellte sie mir stranguliert vor; während sie sich schon als feine Geschäftsfrau,

eine echte Signora, in einem respektablen Kiosk thronen sah.» 12)

Wie Rom insgesamt als – kenntlich gemachte – Allegorie deutscher
Todesfixierung erscheint, so wird an dieser Stelle eine italienische Frau zum
Projektionsobjekt von Siegfrieds Verstrickung in den Faschismus, wobei nicht nur der

NS-Diskurs anklingt – im Vorwurf der unerlaubten Bereicherung und deutlicher

noch in der Behauptung von «Entartung» –, sondern auch das in ihm
implizierte Auslöschungsbegehren für das Gebrandmarkte. In Siegfrieds Blick
auf die ‹verkommene› Schwarzmarktverkäuferin werden damit auf spezifische

Weise unterschiedliche Bilder des Anderen zusammengeführt, wobei Siegfrieds
Mordphantasie deutlich als Projektion lesbar ist. Brisant ist an ihr nicht zuletzt,
dass sie im Zusammenhang des Textes als Projektion einer Angstphantasie

Siegfrieds lesbar wird: Gehängt wurden während des Krieges Verräter. In
Siegfrieds Blick auf die Italienerin ist die Angst, gehängt zu werden, verschoben

auf ein anderes Opfer, wobei Siegfried die Position wechselt und zum

Mittäter wird. Damit kommt bei Siegfried, der sich doch gerade losgesagt hat

von Eltern, die «[…] aus unserer Heimat ein Land der Intoleranz, der Dummheit,

des Grössenwahns, des Zuchthauses, des Richtblocks und des Galgens

[…]» 126) gemacht haben, ein verdrängtes faschistisches Tötungsbegehren zur

Sprache. In ähnlicher Weise, aber näher an einer erneuten Mythisierung, wird
auch die Darstellung Judejahns mit einer Italienerin verknüpft: Neben zahlreichen

deutschen Reisenden taucht eine einzige italienische Figur mehrmals auf,
Laura, eine Barkassiererin. Auffällig ist an ihrer Gestaltung als «die bezaubernd

Lächelnde» dass immer nur im Zusammenhang mit Judejahn von Laura die
Rede ist; sie dient der Darstellung des komplexen Zusammenhanges zwischen
seiner sadistischen Triebstruktur – «Lusthass» –, seinem Schuldkomplex als

Verantwortlicher für Massenerschiessungen und den unbewussten Wirkungen
faschistischer Ideologie, die das Verbotene zum Begehrten transformieren: «Er
brauchte sie, die eine Jüdin war und die keine Jüdin war, er brauchte sie, um

sich von peinlichen Visionen zu befreien.» 178) In verdichteter Form kommen
hier psychische Konstellationen zur Sprache, die in der dämonisierenden Rede

von faschistischen Tätern gerade zum Verschwinden gebracht werden. Anders
aber als bei der Schwarzmartkverkäuferin auf der Piazza Rotonda wird die
konkrete Bildlichkeit, mit der Laura vergegenwärtigt wird, nirgends in ihrer
Beschränkung markiert, vielmehr bestärken kurze Passagen, die aus ihrer Per-



LUCHSINGER: «DER TOD IN ROM»

101

spektive erzählt sind, das Bild einer dumm-nymphomanischen Kindfrau.
Zuschreibungen wie «Sklaveninstinkt» 129) und grobe Verallgemeinerungen –

«so sind die Frauen» 130) – werden in keiner Weise in Frage gestellt, die
Problematisierung des undifferenzierten Bildes vom faschistischen Mörder geht
einher mit einer erneuten Mythisierung weiblicher Natur. Doch nicht Laura, die

katholische Italienerin, die Judejahn zweifelnd für eine Jüdin hält, wird am
Schluss Opfer seines Tötungsbegehrens, sondern Ilse Kürenberg, eine jüdische
Deutsche: In einer kolportageartigen Szene lässt Judejahn von seinem Vorhaben,

Laura nach vollzogenem Beischlaf zu töten, ab und erschiesst die ihm
bekannte Ilse Kürenberg, die er zufälligerweise durchs Fenster erblickt. Diese

Verschiebung von Laura zu Ilse, aus der Perspektive Judejahns von der externen

Anderen, die vielleicht auch eine interne Andere ist, zur eindeutig als

internen Anderen identifizierten Frau, macht drastisch die Gegenwart faschistischen

Tötungswahns deutlich. Dass dabei nicht Laura, sondern Ilse zu Judejahns

Opfer wird, unterstreicht gegen den Mythos vom irrationalen faschistischen
Handeln die Bedeutung des Symbolischen, die Fixierung auf das, was als

‹jüdisch› gilt. Damit sollte deutlich geworden sein, auf welche Weise sich

Wolfgang Koeppens Roman «Der Tod in Rom» als Denkbild im Sinne Benjamins

lesen lässt: Er greift die in den fünfziger Jahren wiedererwachte deutsche

Italienbegeisterung so auf, dass deren problematische Kehrseiten zur Darstellung

kommen. In drastischer Weise wird dies in der Schlussszene nochmals
verdeutlicht. Denn mit Ilse Kürenbergs Ermordung durch Judejahn ist der Text
noch nicht zuende. Judejahn selbst stirbt kurz darauf ebenfalls, an Herzversagen,

wobei in der Chiffre vom «roten Nebel» der sich ihm vor die Wahrnehmung
der Realität schiebt, gegen die Betonung einer Organstörung deutlich und

vieldeutig auf eine Wiederkehr des Verdrängten verwiesen wird. Brisant ist
dabei, wo Judejahn stirbt: Nach der Ermordung Ilses flieht er und gelangt
ungeplant ins Thermenmuseum: «Judejahn zahlte den Eintritt für das Thermenmuseum.

Er ging durch Gänge, ging eine Treppe hoch. Lauter Nackte standen

im roten Nebel. Es war wohl ein Puff. Oder es war eine Gaskammer. Das
erklärte auch den roten Nebel. Er war in einer grossen Gaskammer mit nackten
Menschen, die liquidiert werden sollten […].» 185)
Kurz bevor Judejahn stirbt, werden damit die Motivkomplexe auf krasse Weise

zusammengeführt. Die Überblendung des Thermenmuseums, durch seine vielen

berühmten Statuen ein Zentrum abendländischer Kultur, mit einer Gaskammer

konkretisiert die Todeskonnotationen Roms in aller Deutlichkeit; der Text
mündet in eine Szene, in welcher der «Zivilisationsbruch» durch die Shoa in
einer schrillen Bildlichkeit aufblitzt.
Dass sie erst heute, über 40 Jahre nach Erscheinen des Romans, ins Auge
springt, dass sein radikaler Gehalt, die Kritik an den Verdrängungen im Ge-



TRAVERSE 1996/1

102

BILDER DES ANDEREN

dächtnis an den Nationalsozialismus, erst heute in den theoretischen Diskurs
übersetzt wird, scheint keineswegs zufällig. Erst die Wiederkehr des Verdrängten

in der Jetztzeit, die wieder offen ausagierte Abwehr des Anderen in Form
von Gewalttätigkeiten ebenso wie im verstärkten Beschwören von Identität, hat

den Blick geschärft für Koeppens Arbeit an den Ausblendungen im
Postfaschismus.

Anmerkungen

1 Vgl. Kurt Imhof, Heinz Kleger, Gaetano Romano Hg.), Krise und sozialer Wandel, Zürich
1993f.

2 Tages-Anzeiger 4. 8. 1994.
3 Vgl. u. a. Ulrich Greiner, Über Wolfgang Koeppen, Frankfurt/M. 1976; Hans Ulrich Trei¬

chel, Fragment ohne Ende: Eine Studie über Wolfgang Koeppen, Heidelberg 1984; Martin
Hielscher, Zitierte Moderne. Poetische Erfahrung und Reflexion in Wolfgang Koeppens
Nachkriegsromanen und in «Jugend» Heidelberg 1988.

4 Zitiert wird nach: Wolfgang Koeppen, Der Tod in Rom. Roman, Frankfurt/M. 1975.
5 Vgl. dazu und zu den folgenden Ausführungen meine Dissertation, Mythos Italien. Denkbilder

des Fremden in der deutschsprachigen Gegenwartsliteratur, Köln/Weimar 1996.
6 Tzvetan Todorov, Die Eroberung Amerikas. Das Problem des Andern, Frankfurt/M. 1985,

13.
7 Todorov, Die Eroberung Amerikas, 177.
8 Todorov, Die Eroberung Amerikas, 65.
9 Todorov, Die Eroberung Amerikas, 186.

10 Gustav Nicolai, Italien wie es wirklich ist. Bericht über eine merkwürdige Reise in den
hesperischen Gefilden, als Warnungsstimme für Alle, welche sich danach sehnen, Leipzig
1836.

11 Vgl. Sigrid Weigel, Topographien der Geschlechter. Kulturgeschichtliche Studien zur
Literatur, Reinbek 1990, 126.

12 Walter Benjamin, Das Passagen- Werk, hg. v. Rolf Tiedemann. Frankfurt/M. 1982, 589.
13 Vgl. dazu Sigrid Weigel Hg.), Leib- und Bildraum. Lektüren nach Benjamin, Köln/ Wei¬

mar/Wien 1992.
14 Benjamin, Das Passagen-Werk, 578.
15 Benjamin, Das Passagen-Werk, 577.
16 Benjamin, Das Passagen-Werk, 577.
17 Walter Benjamin, Ausgewählte Schriften 2, Frankfurt/M. 1988, 452.
18 Benjamin, Das Passagen-Werk, 578.
19 Vgl. etwa Bernd Widdig, «Melancholie und Moderne: Wolfgang Koeppens ‹Der Tod in

Rom›» in The Germanic Review 1991/4, 161–168.
20 Zur Ersetzung der gängigen Bezeichung «Nachkrieg» durch «Nach-Holocaust» oder «Post¬

faschismus» vgl. Dan Diner Hg.), Zivilisationsbruch. Denken nach Auschwitz, Frankfurt/
M. 1988 und Klaus Briegleb, Unmittelbar zur Epoche des NS-Faschismus, Frankfurt/M.
1989.

21 Hervorhebung M.L.
22 Ulrich Treichel, Fragment ohne Ende: Eine Studie über Wolfgang Koeppen, Heidelberg

1984, 68.



LUCHSINGER: «DER TOD IN ROM»

103

RÉSUMÉ

IMAGES DE L’AUTRE – ‹L’AUTRE DES IMAGES›.

WOLFGANG KOEPPEN, LA MORT À ROME:
LITTÉRATURE ET THÉORIE

Prenant appui sur un texte littéraire, la présente contribution analyse le discours
dominant sur l’altérité et propose, en recourant à deux modèles théoriques, une
approche différente de l’autre. L’universalisme, qui exerçait une influence
dominante au début des théories différentialistes s’inspirant de Derrida, ne

semble plus occuper une position prépondérante. C’est le particularisme qui
paraît occuper cette place, particularisme dans lequel l’insistance sur la différence
se mue en proclamation d’anciennes ou de nouvelles identités, nécessairement

fictives qui entraînent les conséquences dévastatrices que l’on sait. L’analyse
proposée par Todorov du croisement de différentes altérités exige au contraire
l’examen exact des jeux d’échanges entre diverses représentations de l’altérité
qui accompagnent systématiquement la formation d’une identité; la critique
d’une partie seulement des représentations, par exemple des images exotiques
ou racistes, reste toujours insuffisante. Par ailleurs, ‹l’image qui invite à la

réflexion› Denkbild)de Benjamin, permet de présenter une approche qui pourrait
éliminer les apories de la critique des images de l’altérité, l’hésitation entre

censure des images et simple reproduction de ce qui est prétendument critiqué.
L’analyse du roman La Mort à Rome de Wolfgang Koeppen, écrit en 1954,
montre de quelle façon les images de l’altérité peuvent être mises en relations,
sans qu’elles perdent leur force suggestive et sans qu’elles soient simplement
critiquées ou reproduites. De fait, grâce à une nouvelle mise en scène, c’est bien
plus une capacité d’intellection, ancrée dans le présent, qui peut être éveillée et

amenée à découvrir, par intermittence, les facettes cachées de ces images.

Traduction: Felix Stürner)


	Bilder des Anderen - das Andere der Bilder : Literatur und Theorie anhand Wolfgang Koeppens "Der Tod in Rom"

