
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 3 (1996)

Heft: 1

Artikel: Die nichtjüdische Welt in den Augen der jüdischen Minderheit : Lodzer
Juden und Jüdinnen erinnern sich

Autor: Gerson, Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-9816

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-9816
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GERSON: NICHTJÜDISCHE WELT

77

DIE NICHTJÜDISCHE WELT IN DEN AUGEN
DER JÜDISCHEN MINDERHEIT

LODZER JUDEN UND JÜDINNEN ERINNERN SICH

DANIEL GERSON

Arbeiten zur jüdischen Geschichte haben bis heute selten den Blick von Juden

auf ihre nichtjüdische Umwelt thematisiert. Aus naheliegenden Gründen analysierte

die Forschung fast immer die Stereotype und Vorurteile der nichtjüdischen
Bevölkerung in bezug auf die jüdische Minderheit. 1 Ausgeklammert blieben
von der Historiographie zumeist die Bilder, die sich Juden und Jüdinnen von
ihrer, ihnen häufig feindlich gesonnenen, Umwelt machten. Der vorliegende
Beitrag greift die Frage nach der spezifischen Ausprägung der Stereotypen auf,
die eine jahrhundertealte Diskriminierung und Stigmatisierung von Seiten der

nichtjüdischen Gesellschaft jüdischerseits bewirkt hat.2 Untersucht werden die
Aussagen von Juden und Jüdinnen, die vor dem Krieg in der polnischen
Industriestadt Lodz gelebt haben. Diese entstammen Interviews, die mit ihnen zum

Thema ihres Lebens in Lodz vor dem Zweiten Weltkrieg geführt wurden.3

In Lodz lebten vor dem Zweiten Weltkrieg über 200’000 Juden. Daneben

umfasste die Bevölkerung der zweitgrössten Stadt der polnischen Republik
ungefähr 350’000 Polen und 60’000 Deutsche. Die jüdische Bevölkerung der
Stadt wurde 1940 von den deutschen Besatzern in ein Ghetto gesperrt und bis
1945 zum grössten Teil in Vernichtungslagern ermordet. Die überlebenden
Juden kehrten selten an ihren alten Wohnort zurück. Die meisten Deutschen
verliessen nach dem Ende des Zweiten Weltkriegs die Stadt. Gegenwärtig
wohnen nur noch ein paar Dutzend Juden und Deutsche in Lodz. Anhand von
Gesprächen mit ehemals in Lodz lebenden Juden und Jüdinnen in Europa und
Übersee lässt sich aber ein Bild vom komplexen Verhältnis der drei Ethnien in
der Stadt vor dem Zweiten Weltkrieg nachzeichnen.4

Bis zu ihrer Ermordung durch das nationalsozialistische Deutschland im Zweiten

Weltkrieg lebten in Polen über drei Millionen Juden. Mit rund zehn Prozent

an der Gesamtbevölkerung stellten die polnischen Juden die grösste jüdische
Minderheit der Diaspora dar. Die Koexistenz von Juden und Polen bestand seit
dem Mittelalter.
In Lodz wurden in der Mitte des 19. Jahrhunderts deutsche Einwanderer
angesiedelt, die neben dem jüdischen und polnisch-katholischen Bevölkerungsanteil
bis zum Zweiten Weltkrieg ihre kulturelle und sprachliche Identität meistens
bewahren konnten. Die Lodzer Juden und Jüdinnen lebten nicht in einer rein



TRAVERSE 1996/1

78

BILDER DES ANDERN

bipolaren, polnisch-jüdischen Welt, sondern auch mit Menschen deutscher Kultur

nicht selten Tür an Tür. Die Existenz der deutschen, zumeist protestantischen,

Minderheit neben der polnisch-katholischen Mehrheitsbevölkerung
bereicherte die Wahrnehmung der nichtjüdischen Kultur. Anhand einer Analyse
der Fremdbilder von Lodzer Juden und Jüdinnen können deshalb nicht nur
Aussagen über die Wahrnehmung polnischer Kultur gemacht werden, sondern

auch Erkenntnisse über die Rezeption deutscher Kultur gewonnen werden.

«VOLK IM EXIL» ODER STAATSBÜRGER JÜDISCHER KONFESSION

Im Rahmen dieses Beitrags kann die wechselvolle, jahrhundertelange Koexistenz

von Juden und Nichtjuden in Polen, die im kollektiven Gedächtnis der

Bevölkerungsgruppen tradiert wurde, nur in groben Zügen skizziert werden.5

Einige Grundzüge der allgemeineren jüdischen Geschichte müssen jedoch
erwähnt werden, um die nachstehenden Beobachtungen zu Lodz in ihrem historischen

Kontext angemessen beurteilen zu können.6

Bis zum Ende des 18. Jahrhunderts lebte die jüdische Bevölkerung Europas,

von wenigen Ausnahmen abgesehen, weitgehend in einer eigenständigen,
religiös geprägten Kultur. Grosse sprachliche und kulturelle Unterschiede trennten

die jüdischen von den nichtjüdischen Lebenswelten. Einschneidende gesetzliche

Diskriminierungen von seiten der christlichen Obrigkeit zementierten den

religiös-kulturellen Gegensatz.7 Als im Gefolge der französischen Revolution
von 1789 sich erstmalig ein neuer Staatsgedanke durchsetzen konnte, der nicht
mehr von einer ständestaatlich hierarchisch gegliederten Bevölkerung, sondern

von der Gleichheit aller Menschen als individuellen Bürgern eines Nationalstaates

ausging, musste sich auch die Position der jüdischen Gemeinschaft
verändern. In den westeuropäischen Staaten setzte im Kontext der bürgerlichen

Emanzipation im 19. Jahrhundert eine weitgehende Angleichung der jüdischen
Bevölkerung an die Kultur der jeweiligen Nationalstaaten ein. Aus dem
jüdischen Volk im Exil wurden innerhalb weniger Jahrzehnte individuelle, jüdische

Staatsbürger der jeweiligen Nationen. Von der Bevölkerungsmehrheit sollten
sie sich nur noch durch ein unterschiedliches religiöses Bekenntnis unterscheiden.

8 Diese Konfessionalisierung des Judentums, die zu einer weitgehenden

Aufgabe eines kulturellen, jüdischen Partikularismus in Westeuropa führte,
setzte jedoch im russischen Zarenreich, zu dem auch Lodz seit dem Wiener
Kongress von 1815 gehörte und in dem zu Beginn des 20. Jahrhunderts noch

immer fast die Hälfte aller Juden lebte, nur mit grossen Verzögerungen ein.
Ausser einer kleinen Minderheit reicher Juden und Jüdinnen in den urbanen

Zentren des Imperiums Moskau, St.Petersburg, Warschau) assimilierten sich



GERSON: NICHTJÜDISCHE WELT

79

nur wenige Juden und Jüdinnen vor der russischen Revolutionen von 1917 an

die sie umgebende polnische oder russische Kultur.9

Die Gründe dafür beschränken sich nicht auf die fehlende bürgerliche Emanzipation.

Ebenso ausschlaggebend dürfte die Unterdrückungspolitik der Zaren
gewesen sein, die bis zu ihrem Sturz eine umfassende rechtliche Gleichstellung
der Juden unterliessen. Durch unzählige diskriminatorische Massnahmen wurde
die soziale Lage vieler Juden zunehmend prekär. Sie fristeten als Handwerker
und kleine Gewerbetreibende ein äusserst kärgliches Dasein, nicht wenige
verelendeten. Eine liberale polnische Nationalbewegung, die eine «westeuropäische

» Integration der Juden als Polen mosaischen Glaubens befürwortete,
kam im Kontext der zaristischen Autokratie über unbedeutende Anfänge nicht
hinaus.10

Es können zum andern jedoch nicht nur externe Bedingungen für das Beharren
eines Grossteils der jüdischen Bevölkerung Russisch-Polens auf einer tradierten,

jüdischen Kultur verantwortlich gemacht werden. Auf Grund der einmaligen

jüdischen Bevölkerungsdichte in einzelnen Städten stellte die jüdische
Bevölkerung noch bis 1939 die Mehrheit) waren die Bedingungen für die
Aufrechterhaltung und Weiterentwicklung einer umfassenden und vielfältigen
jüdischen Infrastruktur gegeben. Im Gegensatz zu ihren westeuropäischen
Glaubensgenossen hielten die Juden des Zarenreichs die Vorstellung aufrecht, ein
Volk im Exil zu sein.

Lodz gehörte seit der Mitte des 19. Jahrhunderts zu den wenigen prosperierenden

Industriezentren des Russischen Reiches. Die Stadt erlebte ein demographisches

Wachstum, das selbst dasjenige englischer Industriegebiete übertraf. Nach

einer teilweisen Emanzipation der Juden im Jahre 1862 und der Bauernbefreiung
von 1863 liessen sich Tausende aus den ländlichen und kleinstädtischen Gebieten

Kongresspolens in Lodz nieder.11 Doch die prosperierende Textilindustrie,
die einen grossen Teil des russischen Marktes belieferte, brachte nur wenigen
Familien Wohlstand. Einzelne jüdische Fabrikanten konnten sich zwar in ihrem
Reichtum mit den deutschstämmigen Industriellen, die die gesellschaftliche
Elite der Stadt stellten, messen. Die überwiegende Mehrheit der jüdischen
Bevölkerung von Lodz hauste hingegen, wie die polnischen BewohnerInnen der
Stadt, in zumeist primitiven Mietskasernen. Trotz diverser Diskriminierungen
gab es zu Beginn des 20. Jahrhunderts in Lodz kleinere und mittlere jüdische
Fabrikanten und Gewerbetreibende, die zusammen mit deutschstämmigen
Lodzern eine schmale bürgerliche Schicht bildeten.12

Mit der polnischen Unabhängigkeit vom 11. November 1918 erfolgte de iure
die vollständige Emanzipation der jüdischen Bevölkerung. Diese rechtliche
Gleichstellung in der neuen polnischen Republik wurde jedoch von Anfang an

durch eine teilweise gewalttätige, antisemitische Agitation von seiten chauvini-



TRAVERSE 1996/1

80

BILDER DES ANDERN

stischer polnischer Gruppierungen überschattet. Die staatlichen Behörden
verhielten sich gegenüber diesen kriminellen Aktivitäten zumeist passiv. In den

dreissiger Jahren machten die inzwischen an die Macht gelangten Militärs sich
die judenfeindlichen Thesen des rechtsextremen Lagers weitgehend zu eigen

und betrieben eine verschärft antisemitische Politik. Nach dem Tod des

vergleichsweise judenfreundlichen Marschall Pilsudski, 1935, bestimmten
antisemitische Offiziere zunehmend das politische Geschehen. Sie verfolgten offen
eine Politik, welche mittels wirtschaftlicher Boykottmassnahmen darauf angelegt

war, die verarmten Juden in die Emigration zu zwingen.13

Änderte die polnische Unabhängigkeit für die meisten Lodzer Jüdinnen und
Juden nicht viel an ihren beengten wirtschaftlichen Verhältnissen und an den

alltäglichen Diskriminierungen und Schikanen, so hatte die neue, auf dem

Papier liberale polnische Verfassung doch Auswirkungen auf so entscheidende

Lebensbereiche wie das Schulwesen. Bis zum Ende des Ersten Weltkriegs
besuchten die meisten jüdischen Knaben seit dem vierten Altersjahr den
sogenannten «Cheder» wo ihnen traditionelles jüdisches Wissen vermittelt wurde.

Nur eine Minderheit erhielt vor 1918 eine weltliche Allgemeinbildung. Mädchen

wurden jedoch nicht selten wenn es sich die Eltern finanziell erlauben

konnten, schon seit dem Ende des 19. Jahrhunderts in nichtjüdische Schulen

gesandt, da von ihnen keine profunden Kenntnisse der jüdischen Tradition
erwartet wurden. So kamen jüdische Frauen in Osteuropa nicht selten früher zu

einer umfassenderen weltlichen Bildung als die Männer.
Nach Einführung der allgemeinen Schulpflicht 1919 mussten sich viele jüdische

Knaben der doppelten Belastung des staatlichen Schulbesuchs am Vormittag

und des jüdischen Unterrichts am Nachmittag unterziehen. Viele traditionelle

Eltern versuchten dadurch den säkularisierenden Einfluss der neuen Schulen

zu begrenzen.

In der neuen Republik sahen sich die jüdischen Kinder erstmals genötigt, sich
einem allgemeingültigen, polnischen Lehrplan zu unterwerfen. Jedes jüdische
Kind musste von nun an in der Schule Polnisch lernen. Die de iure garantierte

Chancengleichheit, die zwar de facto nie eingelöst wurde, ermöglichte es
dennoch einigen Juden und Jüdinnen, berufliche Ambitionen zu verwirklichen. Da

sich die polnische Regierung in den Versailler Friedensverträgen verpflichtet
hatte, ihre nationalen Minderheiten kulturelle Autonomie zu gewähren, konnte
sich ein umfassendes jüdisches Schulwesen entwickeln, in dem modernes
allgemeines Wissen und jüdisches Kulturgut vermittelt wurde. Die überwiegende

Mehrheit der jüdischen Jugendlichen besuchte zwischen 1918 und 1939 jüdische

Schulen.14 Neben dem jüdischen Schulwesen entstand eine umfassende

Infrastruktur jüdischer Institutionen. Spitäler, Bibliotheken, Theater, politische
Parteien, Vereine und Zeitungen waren Ausdruck einer selbstbewussten und



GERSON: NICHTJÜDISCHE WELT

81

differenzierten jüdischen Kultur. Gerade in einer Grossstadt wie Lodz gab es

zwischen den beiden Weltkriegen trotz der allgemeinen, materiellen Not ein

breitgefächertes kulturelles jüdisches Leben.15

BEWUNDERTE KULTUR – VERACHTETE MENSCHEN

Mit der rechtlichen Gleichstellung der Juden in der polnischen Republik und
der durch die Schulpflicht bedingten Annäherung an die polnische Kultur wären
für die Zeit zwischen den beiden Weltkriegen grundsätzlich die Voraussetzungen

für eine verstärkte Annäherung der jüdischen Minderheit an die polnische
Mehrheit gegeben gewesen In den Erinnerungen der befragten jüdischen
Lodzerinnen und Lodzer ist diese Entwicklung jedoch nur sehr bedingt feststellbar.

Bevor diese Erinnerungen zur Sprache kommen, müssen einige grundsätzliche

Anmerkungen zu den Rahmenbedingungen der Interviews gemacht werden.

Mit wenigen Ausnahmen wurden die von mir befragten Lodzerinnen und Lodzer
zwischen 1914 und 1924 geboren. Sie erlebten demnach die Zeit zwischen den
beiden Weltkriegen als Kinder beziehungsweise als junge Erwachsene. Prägend

für diese Zeit waren folglich das Leben zu Hause bei den Eltern, der Schulbesuch

und eventuell ein Studium oder eine nichtakademische Ausbildung. Nur
eine Minderheit der Befragten hatte vor 1939 bereits eine eigene Familie
gegründet und war finanziell von den Eltern unabhängig. Die meisten sozialen

Erfahrungen wurden also im familiären Kontext beziehungsweise im Rahmen

der Schule gemacht. Über die Erfahrung der sozialen Interaktion mit der

Erwachsenenwelt als autonome Erwerbstätige in Lodz verfügten nur wenige der

Befragten.

Als traumatisches Erlebnis kaum vorstellbaren Ausmasses für die jüdischen
Lodzerinnen und Lodzer wirkte sich die Zeit der deutschen Besatzung und der
damit verbundenen Judenvernichtungspolitik aus. Die Mehrheit meiner
GesprächspartnerInnen durchlebte und durchlitt die verschiedenen Stufen der
mörderischen antisemitischen Politik des nationalsozialistischen Deutschlands: Vom
Beginn der Besetzung von Lodz durch die Wehrmacht am 8. September 1939

bis zur Befreiung aus einem Konzentrationslager im Frühjahr 1945. Der
Vernichtungsprozess begann mit der vollständigen Ausgrenzung sowie der
materiellen und psychischen Deprivation im Lodzer Ghetto. Vom Frühjahr
1940, der Umsiedlung ins Ghetto, bis zum Sommer 1944, als die überlebenden
Juden nach Auschwitz deportiert wurden, waren sie von seiten der deutschen

Behörden einer willkürlichen und brutalen Behandlung ausgesetzt, die ohne

Beispiel in den bisherigen Erfahrungen von Unterdrückung war. Nach der



TRAVERSE 1996/1

82

BILDER DES ANDERN

Ankunft an der sogenannten «Rampe» in Auschwitz, wo sie häufig innerhalb
weniger Minuten, nach der «Selektion» durch die SS, von den verbliebenen

Familienmitgliedern getrennt wurden, blieben sie meistens als einzige der
Familie am Leben. Die letzten Kriegsmonate überstanden sie unter lebensgefährlichen

Bedingungen als Häftlinge in einem der unzähligen Arbeits- und
Konzentrationslager des «Dritten Reiches» Die Befreiung durch die Alliierten rettete
ihnen zwar das nackte Leben, doch können die seelischen Verheerungen, die die
deutschen Nationalsozialisten während des Zweiten Weltkrieges im Leben dieser

Menschen angerichtet haben, nicht hoch genug veranschlagt werden. Das

Bild des «Anderen» bleibt von dieser Erfahrung systematischer Unmenschlichkeit

von seiten einer nichtjüdischen Gesellschaft geprägt.16

Auch wenn die Erfahrungen des Ghettos und der Konzentrationslager ein
grundsätzliches Misstrauen gegenüber den Nichtjuden als den «Anderen» entstehen

liessen, war die Haltung gegenüber der nichtjüdischen Bevölkerung schon vor
dem Krieg antagonistisch geprägt: Die Welt der Juden und die der Nichtjuden.
Diese geteilten Welten lassen sich auch in den Interviews vielfach belegen.

Dennoch will dieser Beitrag nicht nur Belege für diese tiefen Antagonismen
beibringen, sondern auch ambivalente Einstellungen zu Wort kommen lassen,

die zeigen, dass die Wahrnehmungsmuster nicht völlig starr sind, sondern durch

Erfahrungen auch aufgebrochen werden können.

Keiner meiner Interviewpartner bezeichnete sich als «Pole» Der Begriff «Pole»

wird fast ausschliesslich für Nichtjuden verwendet. Er ist eindeutig negativ
konnotiert und wurde nicht selten durch den pejorativen Begriff «Polacke» oder

gar «Krautkopf» ersetzt. Die Lodzer Deutschen, sofern man sie von der

allgemeinen Gruppe der Nichtjuden unterschied, wurden meistens neutral als «Deutsche

» bezeichnet. Spezifische, abwertende, deutschfeindliche Begriffe waren

anscheinend nicht gebräuchlich. Nur wenn man auf die Vereinnahmung der

Lodzer Deutschen durch die nationalsozialistische Bewegung in den dreissiger
Jahren hinweisen wollte, konnte die deutsche Minderheit mit dem Etikett «Nazis

» versehen werden.17

Die Grenze zwischen Juden und Nichtjuden wurde zunächst primär auf Grund
des religiösen Gegensatzes Christ–Jude gezogen. Der Unterschied zwischen

katholischer Konfession bei fast allen «Polen» und zumeist evangelischem

Bekenntnis bei den «Deutschen» hatte kaum Bedeutung. Neben den Bezeichnungen

«Deutscher» oder «Pole» die auf Nichtjuden ohne weitere Wertung
angewandt wurden, blieb der pejorative jiddische Ausdruck «Goy» für Nichtjuden

der Bezeichnung betont «schlechter» Nichtjuden vorbehalten.
Für die Zwischenkriegszeit lässt sich jedoch feststellen, dass der religiös-kulturelle

Gegensatz zumindest teilweise von einem nationalen überlagert wurde.
Die meisten Lodzerinnen und Lodzer betonen weniger die religiöse, als viel-



GERSON: NICHTJÜDISCHE WELT

83

mehr die nationale Komponente des Judentums. Gerade bei der jüngeren Generation

aus der Zwischenkriegszeit gewinnt im Kontext des allgemeinen
nationalistischen Diskurses, der die europäischen Gesellschaften prägte, die nationale
Komponente des jüdischen Selbstverständnisses zunehmend an Bedeutung. Die
polnische Gesellschaft wird weniger auf Grund ihrer religiösen Andersartigkeit
als Gegner betrachtet, sondern eher auf Grund der Verweigerung umfassender

Minderheitenrechte.18

Der Assimilationsdruck, den die polnische Republik auf ihre jüdische Minderheit

primär durch das Schulwesen ausübte, verstärkte diese «Nationalisierung»

der ursprünglich religiös-kulturellen Differenz. Bemerkenswerterweise berichten

alle Lodzer und Lodzerinnen mit Stolz und nicht selten gar mit Enthusiasmus

von dieser Begegnung mit polnischer Kultur. Gerade in der Lektüre der

nationalistisch-romantischen Literatur des 19. und frühen 20. Jahrhunderts

Mickiewicz, Sinkiewic) finden sie Parallelen, die ihnen einen Vergleich
zwischen dem Schicksal der unterdrückten polnischen Nation und dem des

jüdischen Volkes im Exil ermöglichen.
Diese Identifizierung von polnischem und jüdischem Schicksal hat jedoch für
die Wahrnehmung der Polen im Alltag der jüdischen Lodzer kaum Bedeutung.
Ausser in den letzten Wochen vor Ausbruch des Zweiten Weltkrieges, als die
Juden ihr Schicksal auf das engste mit dem vom nationalsozialistischen Deutschland

bedrohten Polen verknüpft sahen, lassen sich kaum Äusserungen von
Solidarität mit der polnischen Nation feststellen. Die alltägliche Wahrnehmung
der polnischen Bevölkerung von Lodz war vielmehr von antagonistischen
Erfahrungen geprägt. Jüdische Lodzer und Lodzerinnen, die bei Ausbruch des

Zweiten Weltkrieges noch in der Ausbildung waren, erlebten ihre polnischen
Altersgenossen häufig als anonyme feindliche Masse, die gegebenenfalls auch

physisch bedrohlich werden konnte. Viele berichten von regelmässigen
Übergriffen männlicher polnischer Jugendlicher. Gemildert wurde dieses Spannungsverhältnis

durch die Möglichkeit, sich gegen die Anfeindungen der militanten
Antisemiten wehren zu können. Die Möglichkeit, verbale und körperliche
Angriffe mit gleichen Mitteln zurückzugeben, wurde als Chance von männlichen
und weiblichen Jugendlichen) erkannt, die eigene Würde zu wahren und ein
wenn auch labiles Gleichgewicht der Kräfte wiederherzustellen. Freundschaften

mit einzelnen Polen, an die man sich auch namentlich erinnerte, werden nur
vereinzelt berichtet. Das ethnisch weitgehend getrennte Schulwesen liess die

jungen Lodzer unterschiedlicher nationaler Zugehörigkeit schon früh verschiedene

Wege gehen.

Jüdische Lodzer, die vor dem Krieg schon an einer polnischen Universität
studiert hatten oder längere Erfahrungen im Berufsleben besassen, konnten aber
meistens differenziertere Aussagen über ihre nichtjüdischen Studien- und Ar-



TRAVERSE 1996/1

84

BILDER DES ANDERN

beitskollegen machen. Die alltägliche Koexistenz am Studien- oder Arbeitsplatz

ermöglichte die differenzierte Erfahrung verschiedener Verhaltensmuster

von seiten der Nichtjuden und erlaubte es, Vorurteilsstrukturen teilweise
aufbrechen zu lassen.

Bei den gewalttätigen Versuchen rechtsextremer polnischer Studenten, die
jüdischen Kommilitonen aus den Hörsälen der Krakauer Universität zu vertreiben,
erlebte ein jüdischer Lodzer, wie er von einzelnen polnischen Studenten, die der

politischen Linken nahestanden, sowie von liberalen Professoren Hilfe und

Solidarität erfuhr. In seinen Schilderungen bekommen diese Polen Namen und

individuelle Züge:
«Einer war der Benarek. Er war ein polnischer Offizier. Er ist einmal herein an

einem solchen Tag, ist herein in einen Vortrag von Professor Estreicher mit
ihm. Und er hat gesagt, bleibst sitzen mit mir. Dann sind sie gekommen und

wollten mich rausziehen. Hat er mich nicht gelassen. Aber sie haben es

geschafft. Haben mich rausgeschmissen. Musste ich durch einen Spalier durchgehen.

Ich wurde ein bisschen geschlagen und so weiter. […] Immer machten sie

es so. Nicht die Studenten der Chemie haben am gleichen Tor gestanden. Es

waren Studenten von eine andere Abteilung, weil es denen doch unangenehm

war. Und dann haben die mich herausgeschmissen.»19

Diese Begebenheit endet zwar in einem demütigenden Rauschmiss des

jüdischen Studenten aus dem Hörsaal durch polnische, antisemitische Studenten.

Das Opfer dieser Aggression ist jedoch nicht allein auf sich gestellt. Die
Auseinandersetzung wird nicht als rein polnisch-jüdische Konfrontation geschildert.

Sie wird auch als Konfrontation zwischen toleranten und intoleranten
Polen geschildert. In einem zweiten Konfliktfall verteidigt der polnische
Professor selbst die jüdischen Studierenden:

«Einmal war es so 1937, die haben mich durchgelassen, und dann waren noch

einige solche wie ich, und dann sind die gekommen und haben angefangen zu

und warteten nur auf den Professor Estreicher, den Professor für anorganische

Chemie, Tadeusz Estreicher. Er war noch draussen. Ich sass fast in der ersten

Reihe und dachte, das wird sich beruhigen. Aber es ging nicht. Schläge haben

wir bekommen. Sind drei, vier Leute herausgelaufen, sind wir in sein Laboratorium,

auf’s Podium rauf und in sein Laboratorium. Sagte er: Was haben sie sich
reingerissen die Kleider. Habe ich ihm erzählt. Hat er den Feuerschlauch von
der Wand genommen im Laboratorium und sagte, sie stehen bei meinem Hahn
und ich gehen raus und ich warne die. Die sollen wenn sie […] und sie kommen
raus und wenn sie angreifen, dann werde ich angreifen und er hat … Dann

haben wir das Wasser aufgemacht. Sie haben ihn sofort angegriffen und er hat

sie verjagt. Wir missten den ganzen Tag dort sitzen bis nachts und dann sind wir
erst raus.»20



GERSON: NICHTJÜDISCHE WELT

85

Viele jüdische Lodzer, die entweder keine positiven Erfahrungen mit Nichtjuden

vor dem Krieg machen konnten, oder deren positive Erfahrungen durch
die schrecklichen Erlebnisse des Krieges völlig entwertet wurden, begnügen

sich nicht selten mit Aussagen wie «alle Polen sind Antisemiten» oder «
selbstverständlich, Polen war ein antisemitisches Land» Damit wird ein grundsätzliches

Misstrauen artikuliert, in dem den Polen eine quasi angeborene
Judenfeindschaft unterstellt wird.
Im Gegensatz zur eigenen Gruppe werden «die Polen» häufig als faul und dem

Alkohol verfallen geschildert. Die missliche wirtschaftliche Lage Polens während

der Zwischenkriegszeit wird gerne auf solche negativen Eigenschaften der
polnischen Mehrheitsbevölkerung zurückgeführt und nicht auf umfassendere

strukturelle Probleme eines neu entstandenen Staates.

Werden auch die meisten polnischen Zeitgenossen im Vergleich zur eigenen

Gruppe als unzivilisierter wahrgenommen, so gibt es eine unübersehbare
Bewunderung für die Leistungen der polnischen Kultur in der Geschichte. Dank
dem Erlernen der polnischen Sprache konnten auch die jüdischen Jugendlichen
am grossen kulturellen Erbe der polnischen Nation partizipieren. Auch wenn
ihnen bewusst war, dass diese Tradition stark katholisch und somit auch potentiell

antisemitisch geprägt war, zeigen ihre Äusserungen, dass sie stolz waren

auf ihre Kenntnisse in polnischer Sprache und Kultur.21 Die Möglichkeit,
zumindest Teile der polnischen Kultur für sich zu beanspruchen, wurde kaum als

Infragestellung oder gar als Bedrohung der eigenen jüdischen Kultur gesehen,

sondern als wertvolle Ergänzung. Die Begegnung mit der polnisch-christlichen
Kultur öffnete der jungen polnisch-jüdischen Generation der Zwischenkriegszeit

die Augen für die Welt ausserhalb der engeren jüdischen Tradition.

KEIN ABSTRICH AN «DEUTSCHER KULTUR»

Diese Wertschätzung nichtjüdischer Kultur lässt sich noch deutlicher an Aussagen

festmachen, in denen sich die jüdischen Lodzer auf ihre Kenntnisse der
deutschen Sprache und deutscher Kultur berufen. Auch wenn fast alle
Interviewten von seiten «der Deutschen» unsägliches Leid erfahren mussten, werden

beispielsweise deutsche Sprachkenntnisse, die entweder in der Schule oder
gar zu Hause erworben wurden, als Zeichen der Kultiviertheit und bürgerlicher
Bildung gewertet und hervorgehoben.22 Im Gegensatz zu den «faulen» und

«verschwenderischen» Polen werden den Deutschen positiv konnotierte
Eigenschaften wie «arbeitsam» und «sparsam» zugeschrieben, die man auch für die
eigene Gruppe gerne in Anspruch nimmt.
Gerade wohlhabendere jüdische Lodzerinnen und Lodzer betonen, dass Deut-



TRAVERSE 1996/1

86

BILDER DES ANDERN

sche und Juden die «bessere» Gesellschaft der Stadt bildeten. Vielfältige
wirtschaftliche Kontakte mit Deutschen in Lodz, aber auch im Deutschen Reich

werden als durchwegs angenehme Erfahrungen mit kultivierten Menschen
geschildert. Viele Interviewpartner hatten auch Angehörige, die seit langem ins

Deutsche Reich übersiedelt waren und in diesem vergleichsweise reichen
Nachbarland in komfortablen Verhältnissen lebten – im Gegensatz zu den meisten
Lodzern. Erst die Vertreibung dieser in Deutschland lebenden Verwandten mit
polnischem Pass im Oktober 1938 liess manche Lodzer die neue Radikalität des

nationalsozialistischen Antisemitismus erahnen.23

Doch noch in den heutigen Erzählungen können die jüdischen Lodzerinnen und

Lodzer keine Erklärungen für den Massenmord an ihrem Volk finden, der ihnen

von diesem «Kulturvolk» angetan wurde. Die Bewunderung für «deutsche

Kultur» und die Erfahrung der Vernichtung im Namen dieser Kultur bleiben
bemerkenswerterweise getrennt. Nur selten gelang es meinen Interviewpartner-
Innen mit der gleichen Verachtung und Verbitterung, mit der sie von den

«armen» und «gewalttätigen» Polen sprachen, von der Brutalität und
Menschenverachtung der «reichen» und «kultivierten» Deutschen zu berichten. Das

grundsätzliche Misstrauen gegenüber der nichtjüdischen Welt als Folge der

nationalsozialistischen Judenvernichtungspolitik richtet sich nicht gegen «die
Deutschen» und ihre Kultur, sondern zumeist gegen «die Polen» Auch wenn

die polnische Kultur als bereichernd erlebt wurde, gibt es kaum eine Identifizierung

positiver kultureller Werte mit polnischen Zeitgenossen. Die Bewunderung

für deutsche Kultur überträgt sich jedoch leicht auf die Deutschen, denen

man im Alltag begegnete. Zwischen dem Bild deutscher Kultur und der Erinnerung

an ihre lebenden Vertreter besteht weitgehende Übereinstimmung.
Die Gründe für diese Teilung der Wahrnehmung von «Kultur» und «Alltag» in
bezug auf die Polen respektive für die identische Wahrnehmung in bezug auf

die Deutschen bei den Lodzer Jüdinnen und Juden könnten Lodz-spezifisch
sein. Die polnische Bevölkerung von Lodz bestand fast ausschliesslich aus

armen, teilweise analphabetischen Arbeiterinnen und Arbeitern. Die Lodzer
Deutschen hingegen waren in ihrer Mehrzahl relativ gut ausgebildete Handwerker,

Kaufleute und Fabrikanten. Sie entsprachen dem Bild vom «arbeitsamen»
«bildungsbeflissenen» Deutschen. Da die meisten Lodzer Juden und Jüdinnen

diese bürgerlichen Werte damals teilten, bleiben sie bei einer positven Bewertung

dieser deutsch-bürgerlichen Welt, deren Werte sie auch in der Gegenwart
hochhalten.
Das Bild, das die befragten jüdischen Lodzerinnen und Lodzer von den
nichtjüdischen Bewohnern der Stadt zeichnen, erhält zwar durch den traumatischen

Bruch der Judenverfolgung im Zweiten Weltkrieg eine düstere Grundierung.
Ältere tradierte Bewertungsmuster bezüglich «der Deutschen» und «der Polen»



GERSON: NICHTJÜDISCHE WELT

87

wurden aber dadurch nicht entwertet. Die für Lodz im polnisch- jüdischen

Kontext besondere Bedeutung und Wertschätzung der deutschen Kultur wird in
den gesammelten Zeugnissen noch immer deutlich. Gerade für Lodzerinnen
und Lodzer des jüdischen Bürgertums blieben die kulturellen Leistungen der
Deutschen vorbildlich. Selbst die Erinnerung an einzelne deutsche Bewohner
der Stadt widerspiegelt diese Bewunderung an eine deutsche Kultur, die Wohlstand

und Toleranz zu versprechen schien.

Eine Bewunderung für die Leistungen polnischer Kultur ist zwar bei manchen

der jüdischen Lodzerinnen und Lodzer durchaus zu erkennen. Doch beschränkt
sich diese Wertschätzung auf einen klar begrenzten Bereich: Einzelne heroische

Gestalten der polnische Geschichte, denen man als Schüler bei der Lektüre der

polnischen Literatur begegnete. Das Erlernen der polnischen Sprache in der
Schule ermöglichte den Zugang zu einer bis anhin verschlossenen Kultur. Diese

Aneignung wesentlicher Teile polnischer Kultur wird als Bereicherung geschildert.

Eine umfassendere Angleichung an polnische Werte und Verhaltensweisen

wurde jedoch nicht erwogen, da man sich jüdischerseits «den Polen» gegenüber,

im Gegensatz zu «den Deutschen» als eindeutig überlegen betrachtete.

Die polnische Kultur hatte für die jüdischen Bewohner der Stadt zwischen den

beiden Weltkriegen fraglos an Bedeutung gewonnen. Doch für eine umfasssendere

Annäherung an die polnische Mehrheitsbevölkerung waren die politischen

und sozialen Rahmenbedingungen zu ungünstig.
Die Frage, inwieweit sich bei einem undramatischeren Verlauf der Geschichte
und einer «offeneren» polnischen Gesellschaft diese Einstellungen relativiert
hätten, muss leider unbeantwortet bleiben.

Anmerkungen

1 Eine der wenigen Studien zur osteuropäisch- jüdischen Geschichte, die auch der Frage nach
der Wahrnehmung durch die Nichtjuden nachgeht, ist die auf «oral history» beruhende
Studie von Mark Zborowski und Elizabeth Herzog, Das Stetl. Die untergegangene Welt
der osteuropäischen Juden, München 1992. Im letzten Abschnitt dieses Buches, das bereits
1952 in englischer Sprache erschien, wird kurz auf die Vorstellungen über die Juden
eingegangen. Doch verhindert eine idyllisierende Darstellungsweise weitgehend die Beschreibung

von Konflikten und Antagonismen. Zudem muss angemerkt werden, dass sich die
Industriestadt Lodz deutlich von den ländlichen «Stetl»-Verhältnissen unterschied.

2 Eine noch immer wegweisende Studie über die Auswirkungen von Stigmatisierungen bei
Juden, Farbigen und Homosexuellen stellt Goffmans 1963 im englischen Original erschienene

Studie dar: Erving Goffman, Stigma. Über Techniken der Bewältigung beschädigter
Identität, Frankfurt 1988. In bezug auf Überlebende des Holocausts und ihre Erinnerungen
führt Lawrence Langer das Konzept Goffmans über «Beschädigte Identität» überzeugend
weiter: Lawrence Langer, Holocaust Testimonies. The Ruins of Memory, New Haven und
London 1991.



TRAVERSE 1996/1

88

BILDER DES ANDERN

3 Die vorliegende Untersuchung steht im Kontext der Dissertation des Autors zum Thema:
Lodzer Menschen. Lebenserinnerungen von Lodzer Juden und Jüdinnen. Die Dissertation
wird 1996 abgeschlossen. Sie beruht zum grossen Teil auf Interviews, die der Autor 1993/
94 in Deutschland, Frankreich, Israel, Kanada, Polen und der Schweiz durchgeführt hat.
Die Arbeit wird von Herrn Professor Wolfgang Benz, Leiter des Zentrums für
Antisemitismusforschung der Technischen Universität Berlin, betreut.

4 Zur spezifischen Situation der Juden und Deutschen in Lodz siehe: Daniel Gerson, «Juden

und Deutsche im polnischen Lodz» Kulturmagazin 99/100 1993), 29–31. Zur generellen
Situation der jüdischen und der deutschen Minderheit in Polen zwischen den beiden
Weltkriegen siehe: Daniel Gerson, «Deutsche und Juden in Polen, 1918–1993» in Wolfgang
Benz Hg.), Jahrbuch für Antisemitismusforschung, 2 1993), 62– 92.

5 Yosef Hayim Yerushalmi, Zakhor. Erinnere Dich! Jüdische Geschichte und Gedächtnis,
Berlin 1988.

6 Einen guten Überblick zur polnisch-jüdischen Geschichte bietet: Heiko Haumann,
Geschichte der Ostjuden, München 1990.

7 Studien zu den christlich-jüdischen Beziehungen vor dem 19. Jahrhundert sind noch
immer eine Rarität. Einen guten Überblick bietet jedoch Jacob Katz, Exclusiveness and
Tolerance. Studies in Jewish-Gentile Relations in Medieval and Modern Times, London
1961. Eine der wenigen Studien, die sich mit der polnisch-jüdischen Koexistenz vor dem
19. Jahrhundert befasst, ist: Jacob Goldberg, «Poles and Jews in the 17th and 18th century.
Rejection and Acceptance» in Jahrbücher für Geschichte Osteuropas 22 1974), 248–282.

8 Einen guten Abriss zur westeuropäischen Entwicklung der kulturellen Integration der
Juden in die Mehrheitsgesellschaft bietet für Deutschland: David Sorkin, The Transformation

of German Jewry 1780–1840, New York 1987; für Frankreich: Michael Graetz, Les
Juifs de France au XIXe siècle, Paris 1989. Wichtige Aspekte in einer gesamteuropäischen
Perspektive präsentiert der Sammelband Jonathan Frenkel and Steven J. Zipperstein Hg.),
Assimilation and Community. The Jews in ninetheenth-century Europe, Cambridge 1992.

9 Bernard D. Weinryb, Neuste Wirtschaftsgeschichte der Juden in Russland und Polen
1772– 1881, Hildesheim 1972, 273–298.

10 Heinz-Dietrich Löwe, Antisemitismus und reaktionäre Utopie. Russischer Konservati¬
vismus im Kampf gegen den Wandel von Staat und Gesellschaft, 1890 – 1917, Hamburg
1978 und Michael Stanislawski, Zar Nicholas I. and the Jews. The Transformation of
Jewish Society in Russia, Philadelphia 1983. Der russische Staat diskriminierte jedoch
nicht nur die Juden. Besonders nach dem gescheiterten Aufstand von 1863/64 war die
polnische Bevölkerung Repressalien ausgesetzt. So wurde unter anderem der Gebrauch
der polnischen Sprache in der Öffentlichkeit durch verschiedene Verbote stark behindert.

Die Gefährdung der kulturellen polnischen Eigenständigkeit durch die Fremdherrschaft

radikalisierte den polnischen Nationalismus und schwächte seine Anziehungskraft

für die Juden.
11 Um 1830 lebten knapp 1’000 Menschen in Lodz, 1880 über 100’000 und 1910 ca.

500’000. «Kongresspolen» umfasste diejenigen polnischen Gebiete, die beim Wiener
Kongress von 1815 als «Königreich Polen» unter russischer Oberherrschaft zeitweise über
eine gewisse Autonomie verfügten.

12 Stefan Pytlas, «The National Composition of Lodz Industrialists before 1914» in Antony
Polnsky Hg.), Polin. A Journal of Polish-Jewish Studies, 6 1991), 37–56.

13 Pawel Korzec, Juifs en Pologne. La question juive pendant l’entre-deux-guerres, Paris
1980 und Ezra Mendelsohn, The Jews of East Central Europe Between the World Wars,
Bloomington 1983. Zur antijüdischen Politik in Polen siehe 68–83.

14 Jerzy Tomaszewski, « Jews in Lodz according to statistics» in Antony Polnsky Hg.),
Polin. A Journal of Polish-Jewish Studies, 6 1991), 173–200. Der Staat finanzierte aber
nur die jüdischen Grundschulen. Weiterführende jüdische Schulen mussten eine private
Trägerschaft finden und waren deshalb für viele Juden zu teuer. Der Übertritt in staatliche



GERSON: NICHTJÜDISCHE WELT

89

Mittelschulen wurde jüdischen Schülern nicht selten durch einen ungeschriebenen numerus
clausus erschwert.

15 Die bis anhin umfassendste Studie zur Lodzer jüdischen Gemeinde zwischen den Weltkrie¬
gen ist: Robert Moses Shapiro, Jewish Self-Government in Lodz 1914– 1939, New York
1987. Von den über 200’000 Lodzer Juden waren zeitweise bis zu einem Drittel auf karitative

Hilfe angewiesen. Das jüdische Massenelend unterschied sich kaum von dem vieler
katholischer Polen.

16 Zur spezifischen Situation des Vernichtungsprozesses im Lodzer Ghetto siehe Alan Adelson
und Robert Lapides, Lodz Ghetto. Inside a Community under Siege, New York 1989; Lucjan
Dobroszycki, The Chronicle of the Lodz Ghetto, 1941–1944, New Heaven 1984; Oskar
Rosenfeld, Wozu noch Welt. Aufzeichnungen aus dem Ghetto Lodz, Frankfurt 1994. Zu den

generellen Auswirkungen des Holocausts siehe: Tzvetan Todorov, Face à l’extrème, Paris

1991. Das Lodzer Ghetto existierte länger als alle anderen Ghettos auf dem ehemaligen
polnischen Gebiet April 1940–August 1944). Von den zeitweise über 200’000
Ghettoinsassen dürften am Ende des Krieges jedoch nicht mehr als circa 8’000 am Leben geblieben
sein. Zehntausende starben an Epidemien oder wurden in Chelmno oder Auschwitz vergast.

17 Lodz war bereits im 1. Weltkrieg von 1915 bis 1918 von deutschen Truppen besetzt wor¬

den. Die damalige deutsche Besatzung, die sich der jüdischen Gemeinschaft gegenüber
vergleichsweise korrekt verhielt, wurde von den Juden als Befreiung von der zaristischen
Willkürherrschaft erlebt. Diese positive Erfahrung mit deutscher Herrschaft erschwerte es

manchen jüdischen Lodzern, die veränderte Haltung «der Deutschen» gegenüber den Juden

richtig einzuschätzen.
18 Polen war in den Versailler Friedensverträgen von den Alliierten und unter dem Eindruck

der Pogrome von 1918/1919 gezwungen worden, seinen nationalen Minderheiten weitgehende

kulturelle Autonomie zuzugestehen. Der polnische Staat hielt sich nicht an diese
Verträge, die er als demütigend und seine Souveränität einschränkend empfand. Siehe dazu

auch Frank Golczewski, Polnisch-jüdische Beziehungen 1881–1922, Wiesbaden 1981.
19 Interview mit D. G. vom 9. 11. 1993. Das Gespräch wurde auf Deutsch geführt, wobei der

Satzbau, der nicht immer den grammatikalischen Regeln entspricht, beibehalten wurde.
20 Interview mit D. G. vom 9. 11. 1993.
21 Der radikale Antisemitismus in Polen wurde in der Zwischenkriegszeit hauptsächlich von

Bürgern mit höherer Schulbildung, der sogenannten « Intelligencja» getragen. Insbesondere
die Universitäten galten als Hochburgen antisemitischer Agitation. Nicht wenige Lodzer
behaupten, dass das Fehlen einer Lodzer Universität sich eher günstig auf die Situation der
Juden in der Stadt ausgewirkt hätte. Die katholische Kirche verurteilte zwar gewalttätige
Ausschreitungen gegen jüdische Bürger, doch hielt sie alle übrigen «friedlichen»
antijüdischen Massnahmen wie soziale und wirtschaftliche Ausgrenzung für begrüssenswert.
Eine umfassendere Integrationspolitik der polnischen Juden scheiterte nicht zuletzt daran,
dass die meisten polnischen Intellektuellen und fast alle bürgerlichen politischen Parteien
polnische Kultur mit dem Katholizismus identifizierten. Eine weitgehende kulturelle
Angleichung an polnische kulturelle Werte jedoch ohne Religionswechsel galt den meisten
Polen als unzureichend, um sich zur polnischen Nation rechnen zu dürfen. Auch daher

konnten Juden kaum zu einem Selbstverständnis als Polen gelangen, ohne vollständig mit
ihrer Herkunft zu brechen. Vgl. Pawel Korzec, Juifs en Pologne wie Anm. 13), 117f.

22 Bis in die dreissiger Jahre galt Deutschland für die osteuropäischen Juden, die sich der
nichtjüdischen Welt öffnen wollten, als dasjenige Land, in dem die Juden seit dem Wirken
Moses Mendelssohns Ende des 18. Jahrhunderts eine vorbildliche Integration geschafft
hatten. Die sprachliche Nähe von Jiddisch und Deutsch erleichterte ihnen zusätzlich eine

Annäherung an deutsche Kultur.
23 Zur ostjüdischen Einwanderung nach Deutschland siehe: Trude Maurer, Ostjuden in

Deutschland 1918– 1933, Hamburg 1986.



TRAVERSE 1996/1

90

BILDER DES ANDERN

RÉSUMÉ

LE MONDE «NON JUIF» PERÇU PAR LA MINORITÉ JUIVE:
SOUVENIRS DE JUIFS ET JUIVES DE LODZ

L’auteur analyse la vision du monde «non juif» conçue par les Juifs, en prenant

appui sur des interviews de Juifs et Juives qui vécurent à Lodz, ville industrielle
polonaise,avant l’extermination de leur communauté par les nationaux-socialistes

allemands pendant la Deuxième Guerre mondiale. A l’aube de la guerre, quelque

350’000 Polonais, 200’000 Juifs et 60’000 Allemands vivaient à Lodz.
L’égalité des droits ne fut reconnue à la communauté juive qu’au lendemain de

l’indépendance de la Pologne en 1918. Jusqu’à la Première Guerre mondiale, le

pouvoir russe avait fortement discriminé les Juifs. Sous la République polonaise,

la vie juive avait pu se développer librement. Avec l’école obligatoire, la jeune

génération s’était plus facilement adaptée à la culture polonaise. Toutefois, la
«polonisation» des Juifs au niveau linguistique et culturel ne rapprocha guère

les communautés juive et polonaise. La première gardait ses distances à l’égard
des habitants catholiques, car les pratiques sociales de la majorité de la société
polonaise continuaient à discriminer, voire à chercher querelle aux Juifs.
Les couches supérieures juives avaient de bonnes relations avec la minorité
allemande et protestante qui constituait, sous la domination russe, l’élite sociale
et économique de la ville. Pour de nombreux Juifs, la culture allemande, en

particulier le judaïsme allemand, avait une valeur exemplaire.

Bien que toutes les personnes interrogées eussent subi la politiqued’extermination
juive menée par les nationaux-socialistes, celles-ci ne modifièrent guère leur
opinion positive sur les Allemands de Lodz et sur la culture allemande. La

plupart s’exprimèrent en revanche négativement sur les Polonais de Lodz.
Nombreuses sont celles qui évoquèrent alors les tracasseries quotidiennes et les

menaces proférées par les Polonais à leur encontre. Elles considéraient ces

comportements propres à la «nature» même de ce peuple. Par contre, la culture
polonaise revêtait à leurs yeux un caractère plutôt positif. Toutes les personnes

questionnées estimèrent que la connaissance d’un monde «non juif» était une

expérience enrichissante pour les jeunes Juifs qui apprirent la langue polonaise.

En dépit des expériences douloureuses communes, elles percevaient les «
Allemands» et la «culture allemande» comme un tout, alors qu’elles établissaient
une profonde distinction entre le peuple polonais «primitif» et la «riche» culture
polonaise.

Traduction: Chantal Lafontant)


	Die nichtjüdische Welt in den Augen der jüdischen Minderheit : Lodzer Juden und Jüdinnen erinnern sich

