Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift fir Geschichte = Revue d'histoire
Herausgeber: [s.n]

Band: 3 (1996)

Heft: 1

Artikel: Les Jésuites et le commerce d'esclaves entre le Brésil et I'Angola a la
fin du XVle siécle : contributino a un débat

Autor: Zeron, Carlos Alberto

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-9813

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-9813
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LES JI'ESUITES’ ET LE COMMERCE D'ESCLAVES
ENTRE LE BRESIL ET ANGOLA A LA FIN DU
XVIE SIECLE

CONTRIBUTION A UN DEBAT®

CARLOS ALBERTO ZERON

«Tupy or not tupy, that is the question.» (Oswald de Andrade, 1928)

Dans I'un de ses poemes, «Faute de portugais», Oswald de Andrade se lamentait

avec une fausse naiveté:

«Quand le Portugais y arriva,

sous une pluie torrentielle,

il a habillé I'Indien.

Dommage!

Ce fiit un jour de soleil,

I'Indien aurait déshabillé

le Portugais.»

Au commentaire ironique des circonstances hasardeuses de la «découverte du

Brésil», th¢me encore coutumier d’une bonne partie de I’historiographie de

I’expansion européenne, Oswald ajoute un autre théme, celui de la fatalité de la

destinée des Indiens Tupi-Guarani qui habitaient alors les cotes brésiliennes. Ce

jumelage d’une idée a son contraire se veut précisément une procédure

démystificatrice de certains thémes fétiches formateurs de la culture brésilienne

qu'Oswald de Andrade, en incarnant le personnage du «mauvais sauvage»

cannibale, veut dévorer gloutonnement pour pouvoir s’en libérer.

Or, c’est précisément sur la question de la destinée de 1'Indien aprés 1'invasion

européenne que les interprétations les plus divergentes ont été données: entre

I’'image de I'Indien victime impuissante de la concupiscence de colons insatiables

et celle de I'Indien perfide, traitre et primitif qui entrave les forces inéluctables du

progres; entre I'image de I'Indien bon enfant, «fils de Marie et filleul de Catherine

de Medicis» (Oswald) intégrant la sainte république catholique — d’ou éventuelle-

ment on fait renaitre le modele achevé du communisme primitif —, ... tous habillés

en «chemise de nuit comme dans un orphelinat ou internat» (Gilberto Freyre), et

celle du sauvage nu et bestial, incapable, hier comme aujourd’hui, d’assumer une

quelconque notion de citoyenneté et d’autonomie politique sans qu’un pouvoir
34 W paternaliste veille sur lui; entre 'image de I'Indien bon sauvage, enfin, qui



ZERON: LE COMMERCE D'ESCLAVES

aujourd’hui encore rejette sur 'homme blanc la frustration de son désir de
réalisation humaine, et celle de I'Indien politisé qui prend la releve d’une
conscience historique révolutionnaire que la culpabilité coloniale de I’homme
blanc lui empéche de partager, tout lui aura été imputé. Et pourtant, toutes ces
images revendiquent un fondement historique.

Ce que nous voulons essayer d’esquisser dans cet article, ¢’est la variation de
ces images pour un méme énonciateur, selon qu’il déplace ses intéréts vis-a-vis
de I’aborigéne, et qu’aucune «image de 1’ Autre» n’est alors possible tant qu’une
délimitation stricte du point de vue de cet énonciateur n’est pas faite. A tel point
que le théme méme de I’ Altérité s’efface devant celui du simple rapport politique
entre des étes humains organisés selon leurs intéréts spécifiques dans un
moment historique précis.

«DANS CETTE CONTREE TOUS, OU LA PLUS GRANDE PARTIE,
ONT LA CONSCIENCE LOURDE A CAUSE DES ESCLAVES.»
Manuel da Nobrega, 1550

C’est seulement aprés une longue période de commerce irrégulier avec les
Indiens de la c6te brésilienne que la couronne portugaise se décide a faire face a
la présence de plus en plus menacante des commergants francais dans la région,
contestataires du «monopole divin» accordé par le Pape au Portugal, et entame
une vraie politique de colonisation du territoire. En 1549 arrivent a Bahia un
Gouverneur-général doté des pleins pouvoirs par le roi, quelques milliers de
soldats, colons et artisans, et les premiers missionnaires jésuites. Ce n’est qu’a
partir de 1a que 'on peut parler de la constitution d’une société coloniale au
Brésil, puisque nous y retrouvons alors la formation de certains groupes sociaux
avec des intéréts spécifiques qui vont briguer un espace politique pour tenter de
réaliser leurs projets respectifs. Pour I’accomplissement de ces projets, chacun
de ces groupes — administration royale, moradores (littéralement «habitants»,
soit «colons» portugais), commercants, missionnaires, etc. — va convoiter
finalement le méme objet, celui que le jésuite Antonio Vieira appellera «I’or
rouge» brésilien, autrement dit, I’aborigene.

En effet, dans la formation de la société coloniale, I'Indien est a 1a base de toute
politique de colonisation, soit comme source d’information sur les richesses du
pays et comme partenaire commercial incontournable, soit comme allié militaire
indispensable qui soutient I’occupation du territoire, soit encore comme objet
d’une politique pastorale qui va de pair avec la justification morale de 1’ entreprise
coloniale. Mais, surtout, il constitue la main-d’ceuvre qui fait fonctionner
I’économie, dans I’exploitation du bois de brésil, dans I’ approvisionnement de M35



IMAGES DE L'AUTRE TRAVERSE 1996/1

produits exotiques prisés en Europe, dans la culture de la canne a sucre ou du
tabac, ou encore comme 1’esclave domestique dont aucun Portugais, si médiocre
soit-il, ne peut se passer.!
Des leur arrivée au Brésil, les jésuites jugent cette conjoncture défavorable a leur
action missionnaire et entament une politique de pression sur I’administration
royale pour obtenir des lois restreignant 1’activité sauvage des chasseurs
d’esclaves. Ils plaident surtout pour des criteres 1égaux de réduction a 'esclavage
(condiciones legirimae), dont ils se portent finalement les seuls garants face a la
corruption et a 'inefficacité d’une administration locale composée essentiellement
de moradores. Pendant cette période de transition entre une économie basée sur
des relations de troc et I’emploi extensif du travail des esclaves,” les missionnaires
se veulent les seuls et véritables défenseurs de la liberté des Indiens, allant jusqu’a
contrarier certains intéréts économiques de la couronne. Une attitude complaisante
envers ’esclavage des indigenes risque de priver les missionnaires de catéchu-
menes potentiels — et par extension de leur raison d’étre —, et cela aussi bien a
cause du rythme de travail effréné dans les fermes de production de canne a sucre,
empéchant pratiquement toute activité de catéchese, que du fait de la multi-
plication des réactions guerricres et des fuites vers I'intérieur, suite a la chasse
outrée a la main-d’ceuvre indigeéne. A ce sujet, on retrouve souvent dans les lettres
de ces missionnaires, pendant le XVIe si¢cle et apres, aussi bien le récit de la
résistance des senhores de engenho a autoriser ’activité catéchistique aupres de
leurs esclaves,? que celui des difficultés rencontrées lors d’expéditions de «200 et
300 licues», a travers foréts et montagnes, pour chercher d’éventuels fideles.
En voulant protéger les Indiens (par z¢le chrétien et/ou par logique missionnaire,
peu importe ici), les jésuites provoquent I"hostilité des moradores quin’acceptent
pas cette intermédiation restrictive que les jésuites prétendent établir sur
I’acquisition de la main-d’ceuvre indigene. Et comme les jésuites ne peuvent
nier que sans 1’apport de cette main-d’ceuvre la subsistance matérielle des
missions serait impossible, les moradores, pour plaider leur cause, n’économisent
pas les paroles pour dénoncer a leur tour I'utilisation de la main-d’ceuvre des
esclaves dans les divers colleges et fermes agricoles des jésuites, soulignant les
profits qu’ils en tirent et le préjudice qu’ils apportent a I'économie coloniale en
les privant de 1'usufruit de ce méme travail des esclaves indigénes. Les
missionnaires ont beau proclamer la propriété licite de leurs esclaves, la
polémique est désormais engagée.
La dispute politique prend aussitot de I'ampleur, et se déploie selon trois axes:
a) un débat d’ordre théologico-juridique sur les conditions 1€gitimes de réduction
a l'esclavage des peuplades autochtones; b) un débat d’ordre moral sur la
Iégitimité des activités économiques des missionnaires; ¢) des conflits qui
36 m allérent jusqu’a 'expulsion des jésuites de certaines régions du Brésil.



ZERON: LE COMMERCE D'ESCLAVES

Ainsi, la dénonciation de la culpabilit¢ des occupants portugais envers les
Indiens réduits en esclavage faite par le supérieur des missionnaires jésuites au
Brésil, Manuel da Nobrega, juste un an apres son arrivée au Brésil, se retourne
rapidement contre les jésuites eux-mémes: de dénonciateurs, les missionnaires
passent au role d’accusés.

«SI LES NOIRS AFRICAINS PEUVENT ETRE REDUITS EN
ESCLAVAGE, POURQUOI PAS LES INDIENS?»
Domingos Jorge Velho, 1724

Les premicres défections de jésuites contestataires se manifestent des 1583,
tout en restant trés minoritaires. Apres avoir reproché les invasions illégitimes
des terres des Indiens, pratiquées souvent avec la bénédiction intéressée des
missionnaires jésuites, le professeur de théologie Miguel Garcia dénonce «la
multitude d’esclaves que posséde la Compagnie en cette Province, et particuliere-
ment dans ce college [de Bahia, la capitale], ce que d’aucune manicre je ne
peux accepter, puisque cela ne rentre pas dans mon entendement qu’ils soient
faits licitement prisonniers, comme je vous ai déja dit dans ma lettre précédente,
adressée a V[otre] P[aternité]. Apres cette lettre, ou je faisais mention de plus
de cinquante personnes de Guinée que ce college possédait alors, selon mes
comptes encore dix-sept autres, je veux dire, une vingtaine, se sont ajoutés.
Quant aux Indiens de cette terre, aussi bien les esclaves siirs que les cas
douteux, ainsi que ceux qui nous servent en raison d’une dette quelconque, le
nombre en est tellement élevé parfois, et le fait de trouver des gens auxquels
on a fait des largesses, au vu et au su du Procureur, et le fait de la traite, et le
fait que le Procureur n’emploie pas le protocole pour les questions concernant
le college, et le fait encore qu’on ordonne de fouetter les noirs, etc., tout cela
me décourage et, avec toutes ces histoires, et en voyant les dangers pour la
conscience in multis dans ces contrées, quelquefois je pense que je servirai
mieux Dieu et me sauverai plutot in seculo qu’en cette province ou je vois ce
que je vois.»*

Malgré les mesures d’intimidation (refus du droit de confession et de leur
absolution, mutations dans des postes isolés de la province, renvoi en Europe)
dirigées a ’encontre des missionnaires® qui manifestaient leurs divergences, le
nombre d’esclaves comptabilisé par Miguel Garcia dans le college de Bahia est
néanmoins confirmé en 1585 par José de Anchieta, alors supérieur des mission-
naires jésuites au Brésil et pourtant adepte d’une politique de soumission
préalable indispensable a la conversion®. Dans la Informacdo da Provincia do
Brasil adressée au Général de 1'Ordre, il compte «cent cinquante personnes de H37



38 .

IMAGES DE L'AUTRE TRAVERSE 1996/1

service, parmi les esclaves de Guinée, et quelques indiens et indiennes de la
terre, esclaves ou libres.»”

De la dénonciation de Miguel Garcia nous inférons que, en plus des coadjuteurs
temporels désignés expressément dans les Constitutions de 1’Ordre pour la
réalisation des «services bas et humbles» — tels des cuisiniers, des blanchisseurs,
des charpentiers, les chargés d’aumones, etc. —, d’autres catégories de travailleurs
sont employés pour assurer la subsistance matérielle de la Compagnie en terre
de mission. Au Brésil, en particulier, les missionnaires utilisent largement le
travail des esclaves dans les plantations de canne a sucre.® Mais les différents
groupes désignés par Miguel Garcia — «personnes de Guinée», «Indiens de cette
terre [...] esclaves siirs», «Indiens de cette terre [...] cas douteux» et «ceux qui
nous servent en raison d’une dette quelconque» —, ainsi que les «personnes de
service» auxquelles se réfere Anchieta, «parmi les esclaves de Guinée, et
quelques indiens et indiennes de la terre, esclaves ou libres», laisse supposer
qu’il y existe sinon différentes formes d’exploitation de la main d’ceuvre, au
moins différentes formes juridiques de dépendance, non encore codifiées, et
encore moins intégrées aux regles de 1'Ordre.

De méme que les moradores, les jésuites ont recours au travail des negros da
terra — d’abord nommés pardos (mulatres), les Indiens sont désignés comme
Noirs du pays , ou Noirs de cette terre, tant par les jésuites que par I’ensemble
des habitants portugais des qu’ils se réferent a eux comme force de travail —,
mais également a celui des Noirs importés d’ Afrique. Il est d’ailleurs intéressant
de noter que dans les lettres des jésuites, il est souvent difficile d’identifier le
référant exact du signifiant «noir», puisque sans le complément de lieu, peu
employé, il peut renvoyer indistinctement aussi bien a I’Amérindien qu’a
I’Africain. Ce glissement sémantique du terme noir nous semble trahir la
dimension idéologique que 1’on peut étudier dans une documentation qui n’avait
pas encore été diiment recueillie et commentée, laquelle fait état de 1’option des
missionnaires pour un commerce semi-clandestin d’esclaves africains entre le
Brésil et I'Angola comme moyen de fournir le complément d’une main d’ceuvre
qui fait défaut pour cause de guerres et d’épidémies, et comme stratagéme pour
assurer une source complémentaire de revenus.



ZERON: LE COMMERCE D'ESCLAVES

«POUR CE GENRE DE GENS, IL N'Y A PAS DE MEILLEURE
PREDICATION QUE L'EPEE ET LA HOULETTE DE FER [PS. 2, 91,
PREDICATION OU, PLUS QU'EN AUCUNE AUTRE, S"TACCOMPLIT
LE COMPELLE EOS INTRARE [LUC 14, 23].»

José de Anchieta, 1503

Apres les premicres années d’activité missionnaire, alors qu’une politique de
missions volantes était pratiquée avec de trop faibles résultats, les jésuites
adoptent une stratégie de conversion consistant a confiner des Indiens nomades
de différentes tribus dans un méme lieu, les aldeias, ou ceux-ci sont censés
mener une vie sédentaire rythmée par le travail agricole et par les heures de
pricre et catéchese. Les aldeias non seulement reéglent la vie quotidienne de ces
Indiens selon les normes culturelles imposées par les jésuites, mais surtout les
isolent des moradores et de I'influence des tribus non encore soumises au
contrdle jésuite, susceptibles de détourner le travail catéchistique. En dépit du
confinement de leur troupeau, les résultats effectifs restent toujours aussi
médiocres: les missionnaires réussissent a convertir a peine quelques enfants
qui, aussitot 1’dge de 1’adolescence venu, retrouvent leurs modes de vie
ancestraux; pour le reste, ils baptisent des mourants, nouveau-nés ou vieillards,
qui représentent finalement le plus grand actif de leur comptabilité «d’ames
entrées au Paradis». Ce triste cortege de fideles, constitué de récalcitrants
irrécupérables ou des innombrables victimes des maladies contagieuses amenées
par les Européens, suffit néanmoins pour justifier la mission jésuite au Brésil.
Mais I’enjeu principal ici consiste dans la stratégic méme de concentration des
Indiens, et dans le controle que les jésuites obtiennent ainsi sur eux: vu le fait
que la plupart des Indiens font la guerre aux envahisseurs européens (portugais,
francais, hollandais ou autre), ou fuient vers I'intérieur du pays, la o ’homme
blanc ne se risque pas encore a aller les chercher, ce n’est finalement que sur les
indigénes réduits en esclavage et sur les aldeados que 1’on peut compter pour
constituer une armée de défense militaire du territoire. En méme temps, les
Indiens aldeados constituent une réserve de main-d’ceuvre que les moradores
convoitent jalousement.

Ces données ne seront jamais négligées dans les rapports de force qui opposent
jésuites et moradores lors des négociations sur I’établissement d une législation
réglementaire des relations entre blancs et indigenes: il parait indéniable que la
stratégie de aldeamento a assuré aux jésuites la reconnaissance juridique de leur
role d’intermédiaires de facro lors de la promulgation des lois successives sur le
sujet.’

Ce ftissu d’aldeias parsemées le long de la cote est cependant tres coliteux a
maintenir — a la fin du XVIe siecle il y a 172 missionnaires, une population H39



IMAGES DE L'AUTRE TRAVERSE 1996/1

indigene oscillant autour de 50’000 Indiens, de nombreux édifices et de grandes
propriétés foncieres. Une premicre hésitation sur la facon de résoudre les
contradictions ou se trouve la mission jésuite au Brésil peut étre identifiée lors du
débat entre le premier Provincial, Manuel da Nobrega, et son successeur, Luis da
Gra. Nobrega affirme en 1557 que «I'entretien matériel de cette maison a été
jusqu’ici trop laborieux, et tant de gens s’y maintiennent presque par miracle, sans
avoir d’esclaves qui aillent pécher, ou qui apportent de 1’eau, du bois et autres
choses semblables, et cela aurait été encore plus difficile si nous ne nous étions pas
partagés parmi les tribus des Indiens qui nous prenaient en charge, et ainsi ceux de
nos Maisons»'%; aussi le Provincial demande-t-il au Roi des esclaves sous forme
d’auméne. Gra s’insurge contre cette idée!! et refuse que les Indiens travaillent
autrement que sous forme salariée. Les positions de Gra font déja état du probleme
moral et éthique auquel s’exposent les jésuites face a 1’opinion publique en
possédant des esclaves. Aussi, il rappelle 1'inconvénient moral de les avoir aupres
de soi, a cause de la «libéralité de leurs meeurs» et de 1'oisiveté que leur emploi
peut déclencher chez les missionnaires, et recommande de louer leurs services,
quand cela serait nécessaire. Contre ces opinions, qui recelent un projet plus ample
de constitution d’'une paysannerie indienne au Brésil, va prévaloir finalement
I’opinion de Noébrega, basée sur une argumentation de caractere éminemment
économique qui fait état du manque de capital disponible au Brésil pour financer et
soutenir une telle politique. Le différend est renvoyé a2 Rome, et résolu a partir des
opinions écrites envoyées par 1’un et I’autre depuis le Brésil.1?
De méme, lors de la polémique créée par les opinions de Miguel Garcia, le
Visiteur Cristovao de Gouveia, a qui revenait la charge de régler 1’affaire, écrit
au Général de I'Ordre, Claudio Aquaviva: «Il me semble que V[otre] P[aternité]
a déja entendu les opinions du pere Miguel Garcia sur les esclaves venus
d’Angola et du Brésil, qu aucun d’entre eux n’est justement capturé, et que pour
celail s’est décidé a ne plus confesser personne, méme pas ses supérieurs ni les
autres peres et fréres de la Compagnie, puisqu’il affirme que nous aussi nous
possédons des esclaves capturés injustement. Il tient tellement ferme sur ses
opinions qu’il proclame que, sauf révélation divine ou détermination du Pape, il
n’abandonnera pas ses convictions, méme si on le briile vivant»."* Craignant
que I’affaire n’acqui¢re une dimension trop importante, dans la colonie comme
en Europe, le Visiteur procede a une consultation aupres des peres d’ Angola et
de I’évéque de S. Thomé sur les moyens qu’on y emploie pour les capturer et,
surtout, il demande 1’avis des peres Ferndo Perez, Luis de Molina et Gaspar
Gongalves, théologiens éminents de la Compagnie, pour pouvoir décider
définitivement de I’ affaire avec les supérieurs de la mission encore au Brésil —
ce qui se résout par le renvoi de Miguel Garcia a sa province de Tolede.

40 m Les démarches accomplies par le Visiteur font apparaitre 1’ampleur du débat



ZERON: LE COMMERCE D'ESCLAVES

interne a I’Ordre sur la question de 1’esclavage des Indiens et des Noirs. Apres
les premicres hésitations, on voit se dégager un large consensus, d’abord sur la
«légalité» de I'esclavage, et ensuite sur les conditions 1égales restreignant sa
pratique (les condiciones legitimae: le iustum bellum, I’achat des condamnés a
mort et de ceux qui se vendent soi-méme, en toute conscience, ou qui vendent
leurs fils, en cas d’extréme nécessité). En 1576, une Congrégation Provinciale!
Ieve déja toute prohibition contre I'utilisation du travail des esclaves aborigenes,
pour autant que 1’on respecte certaines conditions. Cette décision suit de pres
une délibération précédente faite par la Mesa de Consciéncia (tribunal royal
institué en 1532 pour ce genre de consultation) déterminant les conditions
légales pour réduire quelqu’un en esclavage. Ces directives sont confirmées a
nouveau par une junte formée a Bahia par le Gouverneur général, 1'évéque du
Brésil, le Proviseur et le Provincial des jésuites. Toutes ces décisions sont
soumises ensuite a 1’approbation générale des divers supérieurs jésuites au
Brésil, ce dont les avis de Manuel da N6brega et Quiricio Caxa témoignent.!
Du reste, ce débat engendre en Europe une abondante littérature de caractére a
la fois juridique et théologique, dont le De Tustitia er Iure de Luis de Molina'®
sera I’expression la plus aigué.

Il faut noter néanmoins que ces theéses doivent répondre toujours a quelques
contradicteurs qui se refusent a joindre les directives de 1'Ordre, parmi lesquels
on retrouve les missionnaires Miguel Garcia et Gongalo Leite, au Brésil. En
dehors de la Compagnie, d’autres voix s’élevent et leur font écho, comme le
dominicain Tomas Mercado qui, tout en acceptant les susmentionnées conditions
licites de réduction a I’esclavage, condamne la traite des negres telle qu’elle
était effecrivement pratiquée par les Portugais.!” Le méme type d’argumentation
peut &tre retrouvé chez un auteur anonyme'® qui, aprés avoir dénoncé I’injuste et
arbitraire discrimination entre le Noir africain et 1’Amérindien, dévoile les
pratiques sauvages soutenant la traite et plaide pour une intervention du Roi en
faveur de sa suppression ou d’une profonde réforme de la 1égislation régle-
mentaire. Quant au juriste Bartolomé de Albornoz, il s’attaque directement aux
condiciones legitimae, les réfutant une a une avec une forte dose d’ironie, et
dénoncant séverement 1’ attitude complaisante des religieux, «puisque tout cela
se réalise publiquement et [qu’] il n’y a personne pour le contester, ni religicux
qui le contredise, comme il y avait pour chaque Indien quatre cents défenseurs
qui demandaient a ne pas le réduire en esclavage; je vois plutot qu’ils se servent
d’eux [les Noirs africains], et les achétent et vendent et commercent, comme
tout le monde»."”” Ces voix dissidentes mettent précisément en relief 1’entente
existante entre les jésuites sur la question: apres les cas de Miguel Garcia et
Gongalo Leite, aucune hésitation ne se manifeste désormais au sein de I'Ordre
autour de ce probleme, mais on y retrouve plutdt la recherche conjointe de la W41



IMAGES DE L'AUTRE TRAVERSE 1996/1

justification d’une pratique établie. Il n’y a aucun questionnement sur I’esclavage
en tant que forme d’exploitation du travail, ni sur sa légitimité, mais seulement
sur les formes d’asservissement acceptables pour la conscience chrétienne.
Dans les divers écrits qui sont parvenus jusqu’a nous, on découvre alors deux
ordres d’argument en faveur du travail des esclaves: le caractere «naturel» de
I’esclavage — pratique immémoriale attestée par les écrits d’ Aristote,” par les
docteurs de I'Eglise et méme par la Bible — et, d’une facon plus voilée et
occasionnelle, la «contrainte économique» qui justifiait une pratique capable de
soutenir matériellement les missions en terres étrangeres, au bénéfice ultime
(conversion a la foi chrétienne) de ces mémes peuplades qui en étaient les
victimes. Dans un jeu continu de citations réciproques — citations qui sont prises
comme autant d’axiomes dans la construction de I’argument, selon la procédure
rhétorique de 1’époque —, ces textes développent une démonstration casuistique
qui, s’appuyant tantdt sur I’acceptation de I'institution de I'esclavage par I'Eglise
tantot sur la récupération de la contrainte économique par une pratique évangéli-
satrice, cache en son intérieur la dimension idéologique du discours jésuite sur
I’esclavage. Ce discours, en construction au XVle siecle, tente d’effacer les
contradictions et les solutions de compromis développées sur le terrain par leur
politique missionnaire, ainsi que la prééminence d’un pragmatisme économique
dans leur univers d’action politique — lequel d’ailleurs n’est pas forcément
incompatible avec une authentique ferveur missionnaire.

De cette argumentation, il ressortirait que les jésuites seraient en principe
«contre» 1’esclavage (bien que limités par la «conscience possible» de 1'époque),
qu’ils seraient les «défenseurs de la liberté» des Indiens (de la nécessaire tutelle
de I'Indien on induit fréquemment la justification de 1’incapacité psychique,
raciale ou ethnique de I'Indien pour le travail constant), et les promoteurs de
«I’humanisation» de 1’esclavage des Noirs. Autant de thémes repris continiiment
par I’historiographie contemporaine.!

«PERSONNELLEMENT, JE CROIS QUE LES PROBLEMES QUI
AFFLIGENT LE PORTUGAL SONT DUS AUX ESCLAVES INJUSTE-
MENT CAPTURES LORS DE NOS CONQUETES ET DANS LES
CONTREES OU NOUS AVONS COMMERCE.»

Jodo Alvarez, 1604

Au Brésil, les jésuites exploitent le travail esclave principalement dans les
plantations de canne 2a sucre. En Angola, les missionnaires se servent de
I'institution du privilege de vasselage que les populations conquises devaient

42 B aux occupants pour financer 'entreprise évangélisatrice: des quelques 300



ZERON: LE COMMERCE D'ESCLAVES

esclaves qu’ils recevaient par an des tribus qui habitaient dans leurs domaines,?
la moitié¢ travaille dans leurs terres, tandis que l'autre moitié est revendue
ailleurs, ou échangée contre des marchandises venues d’Europe.?® Or, les
missionnaires de 1’ Angola, tout comme ceux du Brésil, ne payaient pas de taxes
pour le commerce de marchandises (esclave, sucre ou autre produit) et tous les
profits obtenus restaient au sein de 1’Ordre. La complémentarité des stratégies
dans 'une et I’autre des provinces est évidente.

Cependant, la politique d’esclavage dans les terres de mission, largement
approuvée au sein de 1’Ordre — politique que le procureur des missions jésuites a
Lisbonne, Vale-Régio, soutenait encore ouvertement en 1574** — s’inverse un
peu plus tard, ne trouvant plus d’écho aupres de la hiérarchie 2 Rome. Le
successeur de Vale-Régio, Jeronimo Cardoso, prend déja en considération les
critiques des porte-parole des colons portugais. Ces derniers, a ce moment de la
polémique, dénoncent de manicre plus subtile et incisive les exces commis par
les missionnaires, et tendent a exploiter la contradiction ou s’enlisait la pratique
missionnaire et politique des jésuites démontrant que la juridiction restrictive
sur 1'utilisation de la main-d’ceuvre indigéne serait en train de conduire a un
blocage des économies coloniales et, par extension, a la condamnation de toute
possibilité d’activité pastorale dans le Nouveau Monde. Mais si Jeronimo Cardoso
opere un tournant dans ce débat quand il prend en considération la contradiction
explicitée par les moradores, ¢’est pour mieux la ramener au plan d une simple
opposition, réduisant 2 nouveau le probleéme a une pure confrontation politique:
il n’endosse pas les conclusions logiques de la contradiction signalée, se limitant
plutot a évaluer la base politique de 1’opposition des moradores, alors alliés au
Gouverneur-général dans une campagne pour le controle des aldeias. Ce rapport
de forces défavorable dans la colonie, évalue-t-il, s’ajoute en outre aux
«scandales» suscités aupres de 1’opinion publique par I’amplitude et la dérive
spécifique de la politique esclavagiste mise en ceuvre par les missionnaires
jésuites, ce qui I’amene enfin a plaider pour une modérarion des pratiques
esclavagistes au sein de 1’Ordre: «[...] au Brésil nous possédons quelques
Indiens captifs, et en méme temps que nous demandons au Roi qu’il les libere
tous, nous avons beaucoup d’esclaves, utilisant ceux des aldeias plus qu’aucun
autre blanc ne le fait, tout en les refusant aux blancs, et en se servant d’eux pour
notre propre bénéfice, ne les payant pas souvent ce que payeraient les blancs;
déja le nouveau gouverneur travaille en secret a nous enlever le controle des
aldeias, en disant que nous y avons une juridiction indue et que nous y faisons
ce que nous voulons, au préjudice des blancs qui sont au Brésil [...] interim
tamen je souhaiterais que les notres, des parties maritimes, soient avertis d’avoir
plus de prévenance dans cette affaire d’achat et vente d’Indiens, et surtout de
leur envoi au Portugal pour les y vendre; et je dis de méme de 1’ Angola: parce W43



IMAGES DE L'AUTRE TRAVERSE 1996/1

que certains hommes malhonnétes pensent et disent que sub preetextu conversionis
nous pratiquons la traite [...]».” C’est dire que Jerénimo Cardoso n’accueille
dans son analyse la réprobation morale, ou le cynisme pragmatique de certains
secteurs de la société coloniale, que pour trouver un compromis entre les
pressions politiques adverses et le maintien d’une pratique susceptible de
viabiliser économiquement I’entreprise missionnaire. Du consensus initial
rencontré au sein de la Compagnie de Jésus autour de la question de I’esclavage,
on passe progressivement a la condamnation formelle, par la hiérarchie jésuite,
des exceés perpétrés par ses propres missionnaires, sans pour autant les interdire
vraiment. Tant que les supérieurs jésuites n’accueillent pas dans leurs analyses
les contradictions de la politique missionnaire, celle-ci peut se poursuivre dans
I’équilibre précaire trouvé entre 1’opposition politique dans les terres de mission
et la condamnation des déviations et excés de ses subordonnés.
Parmi les documents qui nous sont parvenus®, les dénonciations mentionnées
plus haut — les lettres de Miguel Garcia et Gongalo Leite et, dans une certaine
mesure, celle de Jeronimo Cardoso —, envoyées directement 2 Rome, composent
les pieces essentielles qui ont sans doute motivé I’objection qu’ Aquaviva adresse
au Provincial des jésuites au Brésil en octobre 1591 en tant que Général de
I’Ordre: «Maintenant on nous écrit qu’ils [les missionnaires] utilisent mal cette
permission [de vivre de limosnas, ¢’est-a-dire, donations, priviléges ou exemp-
tions accordés aux établissements religieux des Indes], et ont recours pour leur
entretien a une espece de trafic et de marché de viandes et farines, qu’ils
envoient dans des lieux divers, et surtout en Angola, en échange d’esclaves.
Vlotre] R[évérence] notera bien combien cela peut étre préjudiciable au bon
renom de la Compagnie, en donnant I’occasion a ceux qui ne regardent pas nos
actions d’un bon il de les réprimander avec fondement, puisque cela a déja été
fait pour des affaires moindres.»?” D’autres réprobations émanant du si¢ge de
I’Ordre 2 Rome se font encore entendre occasionnellement,”® mais elles ne
trouvent aucune répercussion chez les responsables concernés. Ainsi, dans sa
réponse du 9 aofiit 1592, Marcal Beliarte, alors Provincial des jésuites au Brésil,
accuse-t-il réception de la missive d” Aquaviva sans pour autant faire référence a
cette affaire.?
En dépit de leurs veeux d’obéissance,*® les missionnaires de I’Empire Sud-
Atlantique refusent de réengager le débat a I'intérieur de 1’Ordre, et continuent
autiliser des esclaves dans les missions et a amplifier leur trafic. L. impossibilité
réelle de controler sur place les dispositions contenues dans le corpus théologico-
juridique statuant sur la 1égalité de 1’esclavage, conjuguée avec une 1égislation
qui reprenait la méme argumentation de fond de ce corpus (devenant ainsi
elle aussi inapplicable), voilent a peine la prééminence d un réalisme économique
44 m légitimant dans les missions jésuites un «esclavage juste» et autorisant le



ZERON: LE COMMERCE D'ESCLAVES

commerce d’esclaves africains sous couvert d’une politique tutélaire des
Indiens.

Le Visiteur Pero Rodriguez, envoyé du Général de la Compagnie de Jésus
chargé de résoudre la question, penche finalement pour cette évaluation
pragmatique, et endosse tous les arguments des missionnaires résidants en
Angola et au Brésil. Dans un long rapport envoyé d’ Angola,*' rempli de plusieurs
picces justificatives, il articule son argumentation sur deux axes principaux:
d’un co6té il soutient le maintien en état de vassalité de la dizaine de sobas
(peuplades soumises a I’autorité d un roi local) vivant sur les terres des jésuites;
d’un autre ¢6té il défend la poursuite de la traite des negres entre les missionnaires
des deux provinces.

Les sobas fournissent aux missionnaires jésuites non seulement I'usufruit de
leurs terres, cultivées par les esclaves de la Compagnie, mais aussi plusieurs
«pieces» (esclaves) par an, sous forme de tribut. Selon le Visiteur, ces tributs
(qu’il rapproche au systéme d’encomiendas de la Nouvelle Espagne) constituent
le complément de I’aumone royal indispensable a I’entretien des missionnaires.
Le maintien de la vassalité des sobas au bénéfice des missionnaires est soutenu
encore par plusieurs colons portugais du Congo et de 1’Angola,* qui voient ici
le moyen de Iégitimer leurs propres entreprises, basées sur le méme systéme
d’exploitation. Le soutien des colons portugais aux missionnaires jésuites —
impensable au Brésil, vu les enjeux fort différents concernant les Amérindiens —
est encore élargi par I'approbation que Pero Rodriguez réussit a obtenir des
principaux supérieurs jésuites au Brésil lors de la Congrégation Provinciale de
1592 réunie 2 Bahia, ou le Visiteur séjournait avant son départ pour I’ Angola.*
Sur le second axe de son argumentation, Pero Rodriguez s’appuie sur I’interdé-
pendance économique des missions angolaise et brésilienne. Il soutient ouverte-
ment ici la poursuite de la traite d’esclaves, signalant qu’elle n’entraine pas de
scandale puisque 1’esclave constitue la monnaie courante en Afrique — tel I'or
en Europe ou le sucre au Brésil —, et que personne n’y accepte d’autre forme de
paiement. Et comme les jésuites ne payent pas de taxes pour un tel commerce, il
ne voit pas de raison pour restreindre ce commerce a I’ Angola, si ces mémes
esclaves peuvent rapporter deux a trois fois leur valeur au Brésil. Du reste, il lui
parait raisonnable de se débarrasser du surplus d’esclaves détenus par les
missionnaires, comme le fait n’importe quelle autre personne possédant un
excédent d’'une marchandise quelconque, ajoute-t-il.

L’argument du Visiteur Pero Rodriguez se construit donc sur deux axes: le
maintien de la vassalité des sobas et la commercialisation de I’excédent d’esclaves
détenus par les jésuites. Pour lui, tout comme pour les autres signataires de ce
document, la politique missionnaire jésuite doit se réaliser a I'intérieur du
systeme colonial, négociant politiquement les contradictions qu’elle doit assumer W45



IMAGES DE L'AUTRE TRAVERSE 1996/1

conjointement. Les lettres et rapports de visite envoyés au Général de 1'Ordre
par Pero Rodriguez, et signés par I’ensemble des supérieurs de chaque province,
s’opposent avec force aux interdictions successives formulées par Rome. Ni
I’appel au veeu d’obéissance, ni les questions de conscience que peuvent susciter
la traite des esclaves, ni I'hostilité politique ouverte de la société civile ne lui
semblent devoir empécher une pratique estimée indispensable pour les missions
sud-atlantiques. Face a cette entente entre les missionnaires du Brésil et d’Angola,
on suppose, vu le silence subséquent sur la question, une acceptation tacite de
cet état des choses par le siege de I'Ordre.
Du reste, 1’apparente contradiction entre les réprobations d’ordre politique et
moral formulées par Aquaviva et les arguments trés pragmatiques envoyés
depuis les terres de mission s’estompe nettement dans la lettre que le recteur des
missionnaires de Luanda, Luis Brandao, envoie en 1611 au pere Alonso de
Sandoval. Quand celui-ci pose encore une fois la question du caractere licite de
I’esclavage des Noirs qui arrivent en grand nombre a Cartagena, Luis Brandio
tisse son argument précisément sur 1'impossibilité d’examiner les condiciones
legitimae sur le terrain, et tourne en dérision les clauses restrictives posées par
les théologiens de la Compagnie et par les 1égislateurs. «V[otre] R[évérence]
m’écrit en demandant si les Noirs qui partent vers la Nouvelle Espagne sont
justement captifs. A quoi je réponds qu’il me semble que V[otre] R[évérence]
ne doit pas avoir des scrupules la-dessus». Et, aprés avoir dénombré toutes les
instances autorisées qui légiférent sur ce sujet, il ajoute: «et ainsi, nous, et les
peres qui sont au Brésil, achetons ces esclaves pour notre service sans aucun
scrupule. [...] Cependant, je constate qu’il est vrai qu aucun Noir n’admet &tre
justement captif et, ceci étant, V[otre] R[évérence] ne doit pas leur demander
s’ils sont licitement capturés ou non, puisqu’ils vous répondront toujours qu’ils
ont ét€ volés et capturés injustement, pensant ainsi retrouver leur liberté. J”ajoute
encore que dans les marchés ot on achete ces Noirs, quelques-uns ont effective-
ment été injustement pris, parce que volés, ou parce que les seigneurs de ces
contrées les vendent pour des raisons négligeables, qui ne justifient pas leur
réduction en esclavage. Mais ceux-la ne représentent pas un grand nombre, et
chercher parmi dix ou douze mille Noirs qui chaque année quittent ce port,
quelques-uns injustement capturés, est une opération impossible, malgré toute
la diligence qu’on y emploie. Et perdre tellement d’ames qui partent d’ici, dont
plusieurs se sauvent, pour ne pas compter parmi elles quelques esclaves
injustement capturés, sans de plus pouvoir savoir qui ils sont, me parait ne pas
&tre tellement un service que 1’on puisse faire a Dieu, parce qu’ils sont en petit
nombre, et les ames sauvées nombreuses et licitement capturées. Quant a la
réduction en esclavage des Noirs, on trouve ici plusieurs modalités, selon leurs
46 W lois et coutumes, et la plupart d’entre eux ont suffisamment de titres a €tre



ZERON: LE COMMERCE D'ESCLAVES

capturés. Mais sur cela je ne peux pas dire davantage a V[otre] R[évérence],
puisque le sujet est étendu, et je ne peux pas non plus vous raconter leurs rites et
coutumes, parce que je n’ai plus de temps, ni de santé pour le faire.»*

La casuistique jésuite sur la question des esclaves atteint peut-&tre ici son
paroxysme: les lacunes des discours juridiques et théologiques sur la [égitimité
de I'esclavage y sont exploitées ouvertement, d’'une facon que 1’on peut dire
méme cynique. Dans son De Instauranda Athiopum Salute, Sandoval préfere
plutdt reproduire la lettre qui lui est adressée, qu’assumer lui-méme de telles
positions. Dans le chapitre en question, il se retranche derriere la reprise de la
procédure innovatrice de Molina®, et se propose de confronter les expériences
réelles — la sienne, mais aussi celle des marchands d’esclaves ou de ses collegues
missionnaires — avec 1’opinion des «Docteurs» sur la question de la réduction et
de la traite d’esclaves. Accaparé de doutes et hésitations, la discussion des cas
de conscience que Sandoval se propose d’examiner n’apporte aucune solution
conclusive. Son effacement devant la polémique est notoire et, méme si Molina
reste sa référence majeure, il préfere constater I’ampleur des divergences entre
les «Docteurs» sur la question: dans le contexte sud-américain, son analyse
reste évasive, «et cela suffit, avec ce que disent les Docteurs, pour qu’on voie la
circonspection et le recul qu’il est recommandable d’avoir dans une question
aussi difficile, et a laquelle on accorde si peu d’attention»*, conclut-il.

Le choix d’une méthode adaptée et le recours a des autorités considérées
incontestables ne suffisent pas pour écarter la contradiction que nous avions
identifiée dans les écrits des autres missionnaires jésuites. La contradiction est,
croyons-nous, précisément le produit de ce contexte particulier des terres de
mission sud-atlantiques, et qui se matérialise dans 1’'usage du terme «noir»
(negro da terra ou negro africain): dans le glissement sémantique que nous
avons identifi€ entre pardo et negro, il nous a paru intéressant de récupérer les
fondements historiques, politiques et économiques des rapports inter-culturels
que la dimension culturaliste de la notion d’altérité tend souvent a dissimuler.

Notes

* L’auteur remercie le Conselho Nacional de Desenvolvimento Cientifico e Tecnoldgico

(Brésil) de lui avoir donné les moyens matériels pour la réalisation de ce travail.

Voir notamment Sérgio Buarque de Holanda, Raizes do Brasil, Rio de Janeiro 1936.

Voir Alexander Marchant, From barter to slavery. The economic relations of Portuguese

and Indians in the settlement of Brazil, 1500-1580, Baltimore 1942.

3 Voir par exemple la «Enformagdo dalgumas cousas do Brasil» (1577) du pére Belchior
Cordeiro in Anais da Academia Portuguesa de Histéria, 15, Lisboa 1965, 175-202.

4 Archivum Romanum Societatis Iesu, Rome (désormais ARSI), fonds Lus. 68, 335v (voir
aussi Lus. 68, 337-40). Ici et par la suite, ¢’est nous qui traduisons les textes latins ou
portugais.

b -

W47



43|

IMAGES DE L'AUTRE TRAVERSE 1996/1

5

10
11
12
13

14

15
16

17

18

19

20
21

22

23

Des accusations analogues a celles de Garcia peuvent étre retrouvées chez Gongalo Leite,
in ARSI, Lus. 69, 243r-244v (voir encore ARSI, Bras. 5, 20v, Lus. 1, 115, Lus. 68, 341,
398, 412v et Lus. 69, 133, 241).

Monumenta Brasiliae, Roma 1957-1968, 111, 554 (désormais: MB). Voir aussi MB, I1, 114,
ou encore les lettres de son prédécesseur au poste de supérieur des missionnaires, Manuel
da Nobrega, MB, 11, 411-12, 448-9 et MB, III, 72. Cette méme vision est encore partagée
par le recteur du college de Luanda: Monumenta Missionaria Africana, Lisboa 1953, vol.
III, 142, désormais MMA; pour des analyses similaires, toujours en Angola, voir aussi
MMA, 11, 566-9 et 111, 205, 348, 375, 477.

José de Anchieta, «Informagio da Provincia do Brasil», in Cartas, Informagées e
Fragmentos Historicos, Sdo Paulo 1988, 422.

Pour une étude plus détaillée de la production jésuite au Brésil, voir Dauril Alden, «Sugar
planters by necessity, not choice. The role of the Jesuits in the cane sugar industry of
colonial Brazil, 1601-1759», in Jeffrey A. Cole (Hg.),The Church and Society in Latin
America, Tulane University, Center for Latin American Studies 1984, 139-170, ainsi que
Stuart B. Schwartz, Sugar plantations in the formation of Brazilian society. Bahia 1550—
1835, New York 1985, 35-72 et 489-501. La Histéria da Companhia de Jesus no Brasil
(10 vols., Rio de Janeiro 1938-1950) du pere Antonio Serafim Leite, bien qu’apologétique,
reste la référence de base pour une vision d’ensemble des activités jésuites au Brésil.
Georg Thomas, Die portugiesische Indianerpolitik in Brasilien 1500-1640, Berlin 1968
(Politica indigenista dos portuguéses no Brasil, 1500-1640, Séo Paulo 1982).

MB, 11, 411-12.

MB, 11, 291-2.

MB, 11, 411-12 et MB, 111, 35467 (spécialement 364-6).

ARSI, Lus. 69, 337-40. Voir aussi le «Parecer do P. Margal Beliarte [...] para que se ndo
cative o gentio daquele Estado», Biblioteca da Ajuda, céd. 44-XVI-6, 185-188v, et la
«Relagdo do Bispo Presidente do Desembargo do Pago sobre os ditos pareceres», idem,
188v—197v.

«Responsa ad proposita a Congr. Brasiliae an. 1576», ARSI, Bras. 2, 22v-23 et Congr. 93,
205.

MB, IV, 389-415. Voir aussi MB, IV, 354-7.

Luis de Molina, S.J., De Justitia et Jure, Moguntiae 1594 (voir notamment les disputes 32
a 35). Une discussion des rapports entre les textes juridico-théologiques produits au Portu-
gal et en Espagne au tournant du XVle siécle et les positions des missionnaires dans les
colonies sous controle de la couronne portugaise est développée dans une these de doctorat
que nous préparons a 1’Ecole des Hautes Ftudes en Sciences Sociales de Paris, sous le titre
Descriptions de I'intégration de ' indigéne a I’ ancien systéme colonial. De la littérature de
voyage a I histoire politique (Brésil, 1500-1627).

Tomds de Mercado, Summa de tratos y contratos, Sevilla 1569, chap. XV.

Proposta a Sua Magestade sobre a escravaria das terras da Conguista de Portugal,
manuscrit du début du XVIle siécle conservé dans les archives de la Torre do Tombo,
Lisbonne, cod. 1-116.

Bartolomé de Albornoz, «De la esclavitud», in Obras escogidas de fil6sofos, Madrid 1873,
232-3.

Aristote, Politiqgue, V, 1254 a 21.

Voir sur ce point Luiz Felipe Baéta Neves, A conduta dos soldados de Cristo na terra dos
papagaios, Rio de Janeiro 1978.

Terres données par le conquistador Paulo Dias de Novais en échange de 1’appui politique
que les jésuites lui avaient procuré pour financer son entreprise de conquéte: voir Domin-
gos de Abreu e Brito, O inquérito a vida administrativa e econémica de Angola e do Bra-
sil, Coimbra 1931 (1592), 30-8, et MMA, XV, document 142.

Selon I’estimation de Baltasar Barreira, supérieur des jésuites dans cette contrée en 1590:



ZERON: LE COMMERCE D'ESCLAVES

24
25
26

27
28
29
30
31

32

33
34

35
36

ARSI, Lus. 79, 49v. C. R. Boxer affirme que les établissements jésuites de Sdo Tomé,
Angola et Congo «were maintained almost entirely from the profits of the slave trade»
(Race relations in the Portuguese Colonial Empire, 1415-1825, Oxford 1963, 9).

ARSI, Lus. 66, 259.

ARSI, Lus. 69, 270. Voir aussi MMA, 111, 476-7.

Notamment celui-ci: «Essayez d’imprimer les lettres venues des Indes, choisies avec
beaucoup de zele, et corrigées et approuvées par I’Inquisition; et cela serait encore mieux si
vous les mettiez en latin, ou au moins en castillan, mais pensez surtout a faire tout cela
avec vigilance, en supprimant les choses que des personnes particuliéres puissent prendre
pour elles, comme les restitutions, etc.». Jeronimo Nadal «Instructiones in Provincia
Lusitaniae, anno 1561 datae», in Epistolae P. Hieronymi Nadal, Madrid 1905, 1V, 203
(264r1) (je remercie le prof. Pierre-Antoine Fabre d’avoir attiré mon attention sur ce texte).
Voir aussi le rapport écrit en 1575 par le Procureur de la Compagnie, Francisco de Porres,
in Monumenta Missionum, 1, 173, ou il suggeére que «tous les détails impropres devraient
&tre supprimés».

ARSI, Bras. 2, 64r.

Par exemple: ARSI, Lus. 79, 64 et Lus. 74, 28-9.

ARSI, Bras. 15-11I, 409r—410v.

«Memorial do Provincial da Companhia ao Rei», MMA, XV, 374.

MMA, XV, 333-40 (document signé également par les peres supérieurs Jorge Pereira,
Antonio Paes, Jodo Lopes, Pero Barreira et Diogo da Costa).

En plus des diverses attestations transcrites dans son rapport, on peut consulter également
MMA, XV, documents 118, 119, 120, 124, 125, 126 et 157.

«Acta Congregationis Provincia Brasilie anni 1592», ARSI, Congr. 45, 389.

Alonso de Sandoval, Un tratado sobre la esclavitud (De Instauranda Athiopum Salute,
Sevilla 1627), Madrid 1987, 143-4, ou MMA, XV, document 174.

Cf. supra, note 16.

Alonso de Sandoval, Un tratado sobre la esclavitud, 149.

W49



50

IMAGES DE L'AUTRE TRAVERSE 1996/1

ZUSAMMENFASSUNG

DIE JESUITEN UND DER SKLAVENHANDEL ZWISCHEN BRASI-
LIEN UND ANGOLA ENDE DES 16. JAHRHUNDERTS: BEITRAG
ZU EINER DEBATTE

Im 16. und 17. Jahrhundert beuteten die Jesuiten, genauso wie andere Orden
und die europdischen Kolonialherren iiberhaupt, die Arbeitskraft von indiani-
schen und afrikanischen Sklaven aus. Die Jesuiten haben dariiber hinaus auch
selbst Sklavenhandel betrieben. Die Geschichtsschreibung aber stellt, unabhin-
gig von ihrer pro- oder anti-jesuitischen Tendenz, die Jesuiten als Gegner der
Sklaverei dar: Vertraut man der Historiographie, so verteidigten sie die Freiheit
der Indianer und traten fiir eine Beschrankung oder fiir eine «Humanisierung»
der Versklavung von Schwarzen ein. Die Dokumente, die im vorliegenden
Aufsatz vorgelegt werden, sind ein Beitrag zur Demystifikation dieser Bilder.
Zugleich werden die wichtigsten historischen und politischen Argumentations-
strange analysiert, welche die Diskussion iiber die Sklaverei innerhalb der
Societas Jesu pragten, und diese Argumentation wird zu den Praktiken der
Jesuiten in den kolonisierten Gebieten in Beziehung gesetzt. Dabei zeigt sich
ein grundsitzlicher Widerspruch zwischen missionarischem Auftrag und wirt-
schaftlichem Sachzwang, wobei letztlich eine pragmatische Haltung obsiegt,
die den Widerspruch nicht aufzuldsen mag: Der Begriff des Anderen, den die
Jesuiten in ihren Diskussionen differenzieren zwischen indianischen und afrika-
nischen «Schwarzen», wird damit auf seine historischen, politischen und 6ko-
nomischen Bedingungen zuriickgefiihrt, welche eine rein kulturalistische Sicht-
weise oft tiberdeckt.

(Ubersetzung: Thomas Spiith)



	Les Jésuites et le commerce d'esclaves entre le Brésil et l'Angola à la fin du XVIe siècle : contributino à un débat

