
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 3 (1996)

Heft: 1

Artikel: Les Jésuites et le commerce d'esclaves entre le Brésil et l'Angola à la
fin du XVIe siècle : contributino à un débat

Autor: Zeron, Carlos Alberto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-9813

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-9813
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


TRAVERSE 1996/1

34

IMAGES DE L’AUTRE

LES JÉSUITES ET LE COMMERCE D’ESCLAVES
ENTRE LE BRÉSIL ET L’ANGOLA À LA FIN DU
XVIE SIÈCLE

CONTRIBUTION À UN DÉBAT*

CARLOS ALBERTO ZERON

«Tupy or not tupy, that is the question.» Oswald de Andrade, 1928)

Dans l’un de ses poèmes, «Faute de portugais» Oswald de Andrade se lamentait
avec une fausse naïveté:

«Quand le Portugais y arriva,
sous une pluie torrentielle,

il a habillé l’Indien.
Dommage!
Ce fût un jour de soleil,
l’Indien aurait déshabillé

le Portugais.»

Au commentaire ironique des circonstances hasardeuses de la «découverte du

Brésil» thème encore coutumier d’une bonne partie de l’historiographie de

l’expansion européenne, Oswald ajoute un autre thème, celui de la fatalité de la
destinée des Indiens Tupi-Guarani qui habitaient alors les côtes brésiliennes. Ce

jumelage d’une idée à son contraire se veut précisément une procédure
démystificatrice de certains thèmes fétiches formateurs de la culture brésilienne
qu’Oswald de Andrade, en incarnant le personnage du «mauvais sauvage»
cannibale, veut dévorer gloutonnement pour pouvoir s’en libérer.
Or, c’est précisément sur la question de la destinée de l’Indien après l’invasion
européenne que les interprétations les plus divergentes ont été données: entre

l’image de l’Indien victime impuissante de la concupiscence de colons insatiables

et celle de l’Indien perfide, traître et primitif qui entrave les forces inéluctables du

progrès; entre l’image de l’Indien bon enfant, «fils de Marie et filleul de Catherine

de Medicis» Oswald) intégrant la sainte république catholique – d’où éventuellement

on fait renaître le modèle achevé du communisme primitif –, … tous habillés

en «chemise de nuit comme dans un orphelinat ou internat» Gilberto Freyre), et

celle du sauvage nu et bestial, incapable, hier comme aujourd’hui, d’assumer une

quelconque notion de citoyenneté et d’autonomie politique sans qu’un pouvoir
paternaliste veille sur lui; entre l’image de l’Indien bon sauvage, enfin, qui



35

ZERON: LE COMMERCE D’ESCLAVES

aujourd’hui encore rejette sur l’homme blanc la frustration de son désir de

réalisation humaine, et celle de l’Indien politisé qui prend la relève d’une
conscience historique révolutionnaire que la culpabilité coloniale de l’homme
blanc lui empêche de partager, tout lui aura été imputé. Et pourtant, toutes ces

images revendiquent un fondement historique.

Ce que nous voulons essayer d’esquisser dans cet article, c’est la variation de
ces images pour un même énonciateur, selon qu’il déplace ses intérêts vis-à-vis
de l’aborigène, et qu’aucune «image de l’Autre» n’est alors possible tant qu’une
délimitation stricte du point de vue de cet énonciateur n’est pas faite. A tel point
que le thème même de l’Altérité s’efface devant celui du simple rapport politique
entre des êtres humains organisés selon leurs intérêts spécifiques dans un

moment historique précis.

«DANS CETTE CONTRÉE TOUS, OU LA PLUS GRANDE PARTIE,
ONT LA CONSCIENCE LOURDE À CAUSE DES ESCLAVES.»
Manuel da Nóbrega, 1550

C’est seulement après une longue période de commerce irrégulier avec les

Indiens de la côte brésilienne que la couronne portugaise se décide à faire face à

la présence de plus en plus menaçante des commerçants français dans la région,
contestataires du «monopole divin» accordé par le Pape au Portugal, et entame

une vraie politique de colonisation du territoire. En 1549 arrivent à Bahia un

Gouverneur-général doté des pleins pouvoirs par le roi, quelques milliers de

soldats, colons et artisans, et les premiers missionnaires jésuites. Ce n’est qu’à
partir de là que l’on peut parler de la constitution d’une société coloniale au

Brésil, puisque nous y retrouvons alors la formation de certains groupes sociaux
avec des intérêts spécifiques qui vont briguer un espace politique pour tenter de

réaliser leurs projets respectifs. Pour l’accomplissement de ces projets, chacun
de ces groupes – administration royale, moradores littéralement «habitants»
soit «colons» portugais), commerçants, missionnaires, etc. – va convoiter
finalement le même objet, celui que le jésuite Antonio Vieira appellera «l’or
rouge» brésilien, autrement dit, l’aborigène.
En effet, dans la formation de la société coloniale, l’Indien est à la base de toute

politique de colonisation, soit comme source d’information sur les richesses du
pays et comme partenaire commercial incontournable, soit comme allié militaire
indispensable qui soutient l’occupation du territoire, soit encore comme objet
d’une politique pastorale qui va de pair avec la justificationmorale de l’entreprise
coloniale. Mais, surtout, il constitue la main-d’oeuvre qui fait fonctionner
l’économie, dans l’exploitation du bois de brésil, dans l’approvisionnement de



TRAVERSE 1996/1

36

IMAGES DE L’AUTRE

produits exotiques prisés en Europe, dans la culture de la canne à sucre ou du

tabac, ou encore comme l’esclave domestique dont aucun Portugais, si médiocre

soit-il, ne peut se passer.1

Dès leur arrivée au Brésil, les jésuites jugent cette conjoncture défavorable à leur

action missionnaire et entament une politique de pression sur l’administration
royale pour obtenir des lois restreignant l’activité sauvage des chasseurs

d’esclaves. Ils plaident surtout pour des critères légaux de réduction à l’esclavage

condiciones legitimae), dont ils se portent finalement les seuls garants face à la
corruption et à l’inefficacité d’une administration locale composée essentiellement

de moradores. Pendant cette période de transition entre une économie basée sur
des relations de troc et l’emploi extensif du travail des esclaves,2 les missionnaires
se veulent les seuls et véritables défenseurs de la liberté des Indiens, allant jusqu’à
contrarier certains intérêts économiquesde la couronne. Une attitude complaisante

envers l’esclavage des indigènes risque de priver les missionnaires de catéchumènes

potentiels – et par extension de leur raison d’être –, et cela aussi bien à

cause du rythme de travail effréné dans les fermes de production de canne à sucre,

empêchant pratiquement toute activité de catéchèse, que du fait de la
multiplication des réactions guerrières et des fuites vers l’intérieur, suite à la chasse

outrée à la main-d’oeuvre indigène. A ce sujet, on retrouve souvent dans les lettres

de ces missionnaires, pendant le XVIe siècle et après, aussi bien le récit de la
résistance des senhores de engenho à autoriser l’activité catéchistique auprès de

leurs esclaves,3 que celui des difficultés rencontrées lors d’expéditions de «200 et
300 lieues» à travers forêts et montagnes, pour chercher d’éventuels fidèles.
En voulant protéger les Indiens par zèle chrétien et/ou par logique missionnaire,
peu importe ici), les jésuites provoquent l’hostilité des moradores qui n’acceptent

pas cette intermédiation restrictive que les jésuites prétendent établir sur
l’acquisition de la main-d’oeuvre indigène. Et comme les jésuites ne peuvent

nier que sans l’apport de cette main-d’oeuvre la subsistance matérielle des

missions serait impossible, les moradores, pour plaider leurcause, n’économisent
pas les paroles pour dénoncer à leur tour l’utilisation de la main-d’oeuvre des

esclaves dans les divers collèges et fermes agricoles des jésuites, soulignant les

profits qu’ils en tirent et le préjudice qu’ils apportent à l’économie coloniale en

les privant de l’usufruit de ce même travail des esclaves indigènes. Les

missionnaires ont beau proclamer la propriété licite de leurs esclaves, la
polémique est désormais engagée.

La dispute politique prend aussitôt de l’ampleur, et se déploie selon trois axes:

a) un débat d’ordre théologico-juridique sur les conditions légitimes de réduction
à l’esclavage des peuplades autochtones; b) un débat d’ordre moral sur la

légitimité des activités économiques des missionnaires; c) des conflits qui
allèrent jusqu’à l’expulsion des jésuites de certaines régions du Brésil.



37

ZERON: LE COMMERCE D’ESCLAVES

Ainsi, la dénonciation de la culpabilité des occupants portugais envers les

Indiens réduits en esclavage faite par le supérieur des missionnaires jésuites au

Brésil, Manuel da Nóbrega, juste un an après son arrivée au Brésil, se retourne
rapidement contre les jésuites eux-mêmes: de dénonciateurs, les missionnaires
passent au rôle d’accusés.

«SI LES NOIRS AFRICAINS PEUVENT ÊTRE RÉDUITS EN
ESCLAVAGE, POURQUOI PAS LES INDIENS?»

Domingos Jorge Velho, 1724

Les premières défections de jésuites contestataires se manifestent dès 1583,
tout en restant très minoritaires. Après avoir reproché les invasions illégitimes
des terres des Indiens, pratiquées souvent avec la bénédiction intéressée des

missionnaires jésuites, le professeur de théologie Miguel Garcia dénonce «la
multitude d’esclaves que possède la Compagnie en cette Province, et particulièrement

dans ce collège [de Bahia, la capitale], ce que d’aucune manière je ne

peux accepter, puisque cela ne rentre pas dans mon entendement qu’ils soient
faits licitement prisonniers, comme je vous ai déjà dit dans ma lettre précédente,

adressée à V[otre] P[aternité]. Après cette lettre, où je faisais mention de plus
de cinquante personnes de Guinée que ce collège possédait alors, selon mes

comptes encore dix-sept autres, je veux dire, une vingtaine, se sont ajoutés.
Quant aux Indiens de cette terre, aussi bien les esclaves sûrs que les cas

douteux, ainsi que ceux qui nous servent en raison d’une dette quelconque, le
nombre en est tellement élevé parfois, et le fait de trouver des gens auxquels
on a fait des largesses, au vu et au su du Procureur, et le fait de la traite, et le

fait que le Procureur n’emploie pas le protocole pour les questions concernant

le collège, et le fait encore qu’on ordonne de fouetter les noirs, etc., tout cela

me décourage et, avec toutes ces histoires, et en voyant les dangers pour la
conscience in multis dans ces contrées, quelquefois je pense que je servirai
mieux Dieu et me sauverai plutôt in seculo qu’en cette province où je vois ce

que je vois.»4

Malgré les mesures d’intimidation refus du droit de confession et de leur

absolution, mutations dans des postes isolés de la province, renvoi en Europe)

dirigées à l’encontre des missionnaires5 qui manifestaient leurs divergences, le
nombre d’esclaves comptabilisé par Miguel Garcia dans le collège de Bahia est

néanmoins confirmé en 1585 par José de Anchieta, alors supérieur des missionnaires

jésuites au Brésil et pourtant adepte d’une politique de soumission

préalable indispensable à la conversion6. Dans la Informação da Província do
Brasil adressée au Général de l’Ordre, il compte «cent cinquante personnes de



TRAVERSE 1996/1

38

IMAGES DE L’AUTRE

service, parmi les esclaves de Guinée, et quelques indiens et indiennes de la
terre, esclaves ou libres.»7

De la dénonciation de Miguel Garcia nous inférons que, en plus des coadjuteurs

temporels désignés expressément dans les Constitutions de l’Ordre pour la
réalisation des «services bas et humbles» – tels des cuisiniers, des blanchisseurs,

des charpentiers, les chargés d’aumônes, etc. –, d’autres catégories de travailleurs
sont employés pour assurer la subsistance matérielle de la Compagnie en terre
de mission. Au Brésil, en particulier, les missionnaires utilisent largement le
travail des esclaves dans les plantations de canne à sucre.8 Mais les différents
groupes désignés par Miguel Garcia – «personnes de Guinée» «Indiens de cette

terre […] esclaves sûrs» «Indiens de cette terre […] cas douteux» et «ceux qui
nous servent en raison d’une dette quelconque» –, ainsi que les «personnes de

service» auxquelles se réfère Anchieta, «parmi les esclaves de Guinée, et

quelques indiens et indiennes de la terre, esclaves ou libres» laisse supposer

qu’il y existe sinon différentes formes d’exploitation de la main d’oeuvre, au

moins différentes formes juridiques de dépendance, non encore codifiées, et

encore moins intégrées aux règles de l’Ordre.
De même que les moradores, les jésuites ont recours au travail des negros da

terra – d’abord nommés pardos mulâtres), les Indiens sont désignés comme

Noirs du pays ou Noirs de cette terre, tant par les jésuites que par l’ensemble
des habitants portugais dès qu’ils se réfèrent à eux comme force de travail –,

mais également à celui des Noirs importés d’Afrique. Il est d’ailleurs intéressant

de noter que dans les lettres des jésuites, il est souvent difficile d’identifier le
référant exact du signifiant «noir» puisque sans le complément de lieu, peu

employé, il peut renvoyer indistinctement aussi bien à l’Amérindien qu’à
l’Africain. Ce glissement sémantique du terme noir nous semble trahir la
dimension idéologique que l’on peut étudier dans une documentation qui n’avait
pas encore été dûment recueillie et commentée, laquelle fait état de l’option des

missionnaires pour un commerce semi-clandestin d’esclaves africains entre le
Brésil et l’Angola comme moyen de fournir le complément d’une main d’oeuvre

qui fait défaut pour cause de guerres et d’épidémies, et comme stratagème pour
assurer une source complémentaire de revenus.



39

ZERON: LE COMMERCE D’ESCLAVES

«POUR CE GENRE DE GENS, IL N’Y A PAS DE MEILLEURE
PRÉDICATION QUE L’ÉPÉE ET LA HOULETTE DE FER [PS. 2, 9],
PRÉDICATION OÙ, PLUS QU’EN AUCUNE AUTRE, S’ACCOMPLIT
LE COMPELLE EOS INTRARE [LUC 14, 23].»

José de Anchieta, 1563

Après les premières années d’activité missionnaire, alors qu’une politique de

missions volantes était pratiquée avec de trop faibles résultats, les jésuites
adoptent une stratégie de conversion consistant à confiner des Indiens nomades

de différentes tribus dans un même lieu, les aldeias, où ceux-ci sont censés

mener une vie sédentaire rythmée par le travail agricole et par les heures de

prière et catéchèse. Les aldeias non seulement règlent la vie quotidienne de ces

Indiens selon les normes culturelles imposées par les jésuites, mais surtout les

isolent des moradores et de l’influence des tribus non encore soumises au

contrôle jésuite, susceptibles de détourner le travail catéchistique. En dépit du

confinement de leur troupeau, les résultats effectifs restent toujours aussi

médiocres: les missionnaires réussissent à convertir à peine quelques enfants

qui, aussitôt l’âge de l’adolescence venu, retrouvent leurs modes de vie
ancestraux; pour le reste, ils baptisent des mourants, nouveau-nés ou vieillards,
qui représentent finalement le plus grand actif de leur comptabilité «d’âmes
entrées au Paradis» Ce triste cortège de fidèles, constitué de récalcitrants
irrécupérables ou des innombrables victimes des maladies contagieuses amenées

par les Européens, suffit néanmoins pour justifier la mission jésuite au Brésil.
Mais l’enjeu principal ici consiste dans la stratégie même de concentration des

Indiens, et dans le contrôle que les jésuites obtiennent ainsi sur eux: vu le fait
que la plupart des Indiens font la guerre aux envahisseurs européens portugais,
français, hollandais ou autre), ou fuient vers l’intérieur du pays, là où l’homme
blanc ne se risque pas encore à aller les chercher, ce n’est finalement que sur les

indigènes réduits en esclavage et sur les aldeados que l’on peut compter pour
constituer une armée de défense militaire du territoire. En même temps, les

Indiens aldeados constituent une réserve de main-d’oeuvre que les moradores
convoitent jalousement.
Ces données ne seront jamais négligées dans les rapports de force qui opposent

jésuites et moradores lors des négociations sur l’établissement d’une législation
réglementaire des relations entre blancs et indigènes: il paraît indéniable que la
stratégie de aldeamento a assuré aux jésuites la reconnaissance juridique de leur
rôle d’intermédiaires de facto lors de la promulgation des lois successives sur le
sujet.9

Ce tissu d’aldeias parsemées le long de la côte est cependant très coûteux à

maintenir – à la fin du XVIe siècle il y a 172 missionnaires, une population



TRAVERSE 1996/1

40

IMAGES DE L’AUTRE

indigène oscillant autour de 50’000 Indiens, de nombreux édifices et de grandes

propriétés foncières. Une première hésitation sur la façon de résoudre les

contradictions où se trouve la mission jésuite au Brésil peut être identifiée lors du

débat entre le premier Provincial, Manuel da Nóbrega, et son successeur, Luis da

Grã. Nóbrega affirme en 1557 que «l’entretien matériel de cette maison a été

jusqu’ici trop laborieux, et tant de gens s’y maintiennent presque par miracle, sans

avoir d’esclaves qui aillent pêcher, ou qui apportent de l’eau, du bois et autres

choses semblables,et cela aurait été encore plus difficile si nous ne nous étions pas

partagés parmi les tribus des Indiens qui nous prenaient en charge, et ainsi ceux de

nos Maisons»10; aussi le Provincial demande-t-il au Roi des esclaves sous forme

d’aumône. Grã s’insurge contre cette idée11 et refuse que les Indiens travaillent

autrementque sous forme salariée. Les positions de Grã font déjà état du problème
moral et éthique auquel s’exposent les jésuites face à l’opinion publique en

possédant des esclaves. Aussi, il rappelle l’inconvénient moral de les avoir auprès

de soi, à cause de la «libéralité de leurs moeurs» et de l’oisiveté que leur emploi
peut déclencher chez les missionnaires, et recommande de louer leurs services,

quand cela serait nécessaire. Contre ces opinions, qui recèlent un projet plus ample

de constitution d’une paysannerie indienne au Brésil, va prévaloir finalement
l’opinion de Nóbrega, basée sur une argumentation de caractère éminemment

économique qui fait état dumanque de capital disponible au Brésil pour financer et

soutenir une telle politique. Le différend est renvoyé à Rome, et résolu à partir des

opinions écrites envoyées par l’un et l’autre depuis le Brésil.12

De même, lors de la polémique créée par les opinions de Miguel Garcia, le

Visiteur Cristovão de Gouveia, à qui revenait la charge de régler l’affaire, écrit
au Général de l’Ordre, Claudio Aquaviva: «Il me semble que V[otre] P[aternité]

a déjà entendu les opinions du père Miguel Garcia sur les esclaves venus

d’Angola et du Brésil, qu’aucun d’entre eux n’est justement capturé, et que pour

cela il s’est décidé à ne plus confesser personne, même pas ses supérieurs ni les

autres pères et frères de la Compagnie, puisqu’il affirme que nous aussi nous
possédons des esclaves capturés injustement. Il tient tellement ferme sur ses

opinions qu’il proclame que, sauf révélation divine ou détermination du Pape, il
n’abandonnera pas ses convictions, même si on le brûle vivant» 13 Craignant
que l’affaire n’acquière une dimension trop importante, dans la colonie comme
en Europe, le Visiteur procède à une consultation auprès des pères d’Angola et

de l’évêque de S. Thomé sur les moyens qu’on y emploie pour les capturer et,

surtout, il demande l’avis des pères Fernão Perez, Luis de Molina et Gaspar

Gonçalves, théologiens éminents de la Compagnie, pour pouvoir décider
définitivement de l’affaire avec les supérieurs de la mission encore au Brésil –

ce qui se résout par le renvoi de Miguel Garcia à sa province de Tolède.

Les démarches accomplies par le Visiteur font apparaître l’ampleur du débat



41

ZERON: LE COMMERCE D’ESCLAVES

interne à l’Ordre sur la question de l’esclavage des Indiens et des Noirs. Après
les premières hésitations, on voit se dégager un large consensus, d’abord sur la

«légalité» de l’esclavage, et ensuite sur les conditions légales restreignant sa

pratique les condiciones legitimae: le iustum bellum, l’achat des condamnés à

mort et de ceux qui se vendent soi-même, en toute conscience, ou qui vendent

leurs fils, en cas d’extrême nécessité). En 1576, une Congrégation Provinciale14
lève déjà toute prohibition contre l’utilisation du travail des esclaves aborigènes,

pour autant que l’on respecte certaines conditions. Cette décision suit de près

une délibération précédente faite par la Mesa de Consciência tribunal royal
institué en 1532 pour ce genre de consultation) déterminant les conditions
légales pour réduire quelqu’un en esclavage. Ces directives sont confirmées à

nouveau par une junte formée à Bahia par le Gouverneur général, l’évêque du
Brésil, le Proviseur et le Provincial des jésuites. Toutes ces décisions sont
soumises ensuite à l’approbation générale des divers supérieurs jésuites au

Brésil, ce dont les avis de Manuel da Nóbrega et Quirício Caxa témoignent.15

Du reste, ce débat engendre en Europe une abondante littérature de caractère à

la fois juridique et théologique, dont le De Iustitia et Iure de Luis de Molina16

sera l’expression la plus aiguë.

Il faut noter néanmoins que ces thèses doivent répondre toujours à quelques

contradicteurs qui se refusent à joindre les directives de l’Ordre, parmi lesquels

on retrouve les missionnaires Miguel Garcia et Gonçalo Leite, au Brésil. En
dehors de la Compagnie, d’autres voix s’élèvent et leur font écho, comme le
dominicain Tomás Mercado qui, tout en acceptant les susmentionnées conditions
licites de réduction à l’esclavage, condamne la traite des nègres telle qu’elle
était effectivement pratiquée par les Portugais.17 Le même type d’argumentation
peut être retrouvé chez un auteur anonyme18 qui, après avoir dénoncé l’injuste et
arbitraire discrimination entre le Noir africain et l’Amérindien, dévoile les

pratiques sauvages soutenant la traite et plaide pour une intervention du Roi en

faveur de sa suppression ou d’une profonde réforme de la législation
réglementaire. Quant au juriste Bartolomé de Albornoz, il s’attaque directement aux
condiciones legitimae, les réfutant une à une avec une forte dose d’ironie, et

dénonçant sévèrement l’attitude complaisante des religieux, «puisque tout cela

se réalise publiquement et [qu’] il n’y a personne pour le contester, ni religieux
qui le contredise, comme il y avait pour chaque Indien quatre cents défenseurs

qui demandaient à ne pas le réduire en esclavage; je vois plutôt qu’ils se servent

d’eux [les Noirs africains], et les achètent et vendent et commercent, comme
tout le monde» 19 Ces voix dissidentes mettent précisément en relief l’entente
existante entre les jésuites sur la question: après les cas de Miguel Garcia et

Gonçalo Leite, aucune hésitation ne se manifeste désormais au sein de l’Ordre
autour de ce problème, mais on y retrouve plutôt la recherche conjointe de la



TRAVERSE 1996/1

42

IMAGES DE L’AUTRE

justification d’une pratique établie. Il n’y a aucun questionnement sur l’esclavage
en tant que forme d’exploitation du travail, ni sur sa légitimité, mais seulement

sur les formes d’asservissement acceptables pour la conscience chrétienne.
Dans les divers écrits qui sont parvenus jusqu’à nous, on découvre alors deux

ordres d’argument en faveur du travail des esclaves: le caractère «naturel» de

l’esclavage – pratique immémoriale attestée par les écrits d’Aristote,20 par les

docteurs de l’Eglise et même par la Bible – et, d’une façon plus voilée et
occasionnelle, la «contrainte économique» qui justifiait une pratique capable de

soutenir matériellement les missions en terres étrangères, au bénéfice ultime
conversion à la foi chrétienne) de ces mêmes peuplades qui en étaient les

victimes. Dans un jeu continu de citations réciproques – citations qui sont prises

comme autant d’axiomes dans la construction de l’argument, selon la procédure

rhétorique de l’époque –, ces textes développent une démonstration casuistique

qui, s’appuyant tantôt sur l’acceptation de l’institution de l’esclavage par l’Eglise
tantôt sur la récupération de la contrainte économique par une pratique évangélisatrice,

cache en son intérieur la dimension idéologique du discours jésuite sur

l’esclavage. Ce discours, en construction au XVIe siècle, tente d’effacer les

contradictions et les solutions de compromis développées sur le terrain par leur

politique missionnaire, ainsi que la prééminence d’un pragmatisme économique
dans leur univers d’action politique – lequel d’ailleurs n’est pas forcément

incompatible avec une authentique ferveur missionnaire.
De cette argumentation, il ressortirait que les jésuites seraient en principe
«contre» l’esclavage bien que limités par la «conscience possible» de l’époque),

qu’ils seraient les «défenseurs de la liberté» des Indiens de la nécessaire tutelle
de l’Indien on induit fréquemment la justification de l’incapacité psychique,
raciale ou ethnique de l’Indien pour le travail constant), et les promoteurs de

«l’humanisation» de l’esclavage des Noirs. Autant de thèmes repris continûment
par l’historiographie contemporaine.21

«PERSONNELLEMENT, JE CROIS QUE LES PROBLÈMES QUI
AFFLIGENT LE PORTUGAL SONT DUS AUX ESCLAVES INJUSTEMENT

CAPTURÉS LORS DE NOS CONQUÊTES ET DANS LES

CONTRÉES OÙ NOUS AVONS COMMERCE.»
João Alvarez, 1604

Au Brésil, les jésuites exploitent le travail esclave principalement dans les

plantations de canne à sucre. En Angola, les missionnaires se servent de

l’institution du privilège de vasselage que les populations conquises devaient

aux occupants pour financer l’entreprise évangélisatrice: des quelques 300



43

ZERON: LE COMMERCE D’ESCLAVES

esclaves qu’ils recevaient par an des tribus qui habitaient dans leurs domaines,22

la moitié travaille dans leurs terres, tandis que l’autre moitié est revendue

ailleurs, ou échangée contre des marchandises venues d’Europe.23 Or, les

missionnaires de l’Angola, tout comme ceux du Brésil, ne payaient pas de taxes

pour le commerce de marchandises esclave, sucre ou autre produit) et tous les

profits obtenus restaient au sein de l’Ordre. La complémentarité des stratégies
dans l’une et l’autre des provinces est évidente.

Cependant, la politique d’esclavage dans les terres de mission, largement
approuvée au sein de l’Ordre – politique que le procureur des missions jésuites à

Lisbonne, Vale-Régio, soutenait encore ouvertement en 157424 – s’inverse un

peu plus tard, ne trouvant plus d’écho auprès de la hiérarchie à Rome. Le
successeur de Vale-Régio, Jerônimo Cardoso, prend déjà en considération les

critiques des porte-parole des colons portugais. Ces derniers, à ce moment de la
polémique, dénoncent de manière plus subtile et incisive les excès commis par
les missionnaires, et tendent à exploiter la contradiction où s’enlisait la pratique
missionnaire et politique des jésuites démontrant que la juridiction restrictive
sur l’utilisation de la main-d’oeuvre indigène serait en train de conduire à un

blocage des économies coloniales et, par extension, à la condamnation de toute

possibilité d’activité pastorale dans le NouveauMonde. Mais si Jerônimo Cardoso

opère un tournant dans ce débat quand il prend en considération la contradiction
explicitée par les moradores, c’est pour mieux la ramener au plan d’une simple
opposition, réduisant à nouveau le problème à une pure confrontation politique:
il n’endosse pas les conclusions logiques de la contradiction signalée, se limitant
plutôt à évaluer la base politique de l’opposition des moradores, alors alliés au

Gouverneur-général dans une campagne pour le contrôle des aldeias. Ce rapport
de forces défavorable dans la colonie, évalue-t- il, s’ajoute en outre aux
«scandales» suscités auprès de l’opinion publique par l’amplitude et la dérive
spécifique de la politique esclavagiste mise en oeuvre par les missionnaires
jésuites, ce qui l’amène enfin à plaider pour une modération des pratiques
esclavagistes au sein de l’Ordre: «[…] au Brésil nous possédons quelques

Indiens captifs, et en même temps que nous demandons au Roi qu’il les libère
tous, nous avons beaucoup d’esclaves, utilisant ceux des aldeias plus qu’aucun
autre blanc ne le fait, tout en les refusant aux blancs, et en se servant d’eux pour
notre propre bénéfice, ne les payant pas souvent ce que payeraient les blancs;
déjà le nouveau gouverneur travaille en secret à nous enlever le contrôle des

aldeias, en disant que nous y avons une juridiction indue et que nous y faisons
ce que nous voulons, au préjudice des blancs qui sont au Brésil […] interim
tamen je souhaiterais que les nôtres, des parties maritimes, soient avertis d’avoir
plus de prévenance dans cette affaire d’achat et vente d’Indiens, et surtout de

leur envoi au Portugal pour les y vendre; et je dis de même de l’Angola: parce



TRAVERSE 1996/1

44

IMAGES DE L’AUTRE

quecertains hommes malhonnêtes pensent et disentque sub prætextu conversionis
nous pratiquons la traite […]» 25 C’est dire que Jerônimo Cardoso n’accueille
dans son analyse la réprobation morale, ou le cynisme pragmatique de certains
secteurs de la société coloniale, que pour trouver un compromis entre les

pressions politiques adverses et le maintien d’une pratique susceptible de

viabiliser économiquement l’entreprise missionnaire. Du consensus initial
rencontré au sein de la Compagnie de Jésus autour de la question de l’esclavage,
on passe progressivement à la condamnation formelle, par la hiérarchie jésuite,

des excès perpétrés par ses propres missionnaires, sans pour autant les interdire
vraiment. Tant que les supérieurs jésuites n’accueillent pas dans leurs analyses

les contradictions de la politique missionnaire, celle-ci peut se poursuivre dans

l’équilibre précaire trouvé entre l’opposition politique dans les terres de mission
et la condamnation des déviations et excès de ses subordonnés.

Parmi les documents qui nous sont parvenus26, les dénonciations mentionnées

plus haut – les lettres de Miguel Garcia et Gonçalo Leite et, dans une certaine
mesure, celle de Jerônimo Cardoso –, envoyées directement à Rome, composent

les pièces essentielles qui ont sans doute motivé l’objection qu’Aquaviva adresse

au Provincial des jésuites au Brésil en octobre 1591 en tant que Général de

l’Ordre: «Maintenant on nous écrit qu’ils [les missionnaires] utilisent mal cette

permission [de vivre de limosnas, c’est-à-dire, donations, privilèges ou exemptions

accordés aux établissements religieux des Indes], et ont recours pour leur
entretien à une espèce de trafic et de marché de viandes et farines, qu’ils
envoient dans des lieux divers, et surtout en Angola, en échange d’esclaves.

V[otre] R[évérence] notera bien combien cela peut être préjudiciable au bon
renom de la Compagnie, en donnant l’occasion à ceux qui ne regardent pas nos

actions d’un bon oeil de les réprimander avec fondement, puisque cela a déjà été

fait pour des affaires moindres.»27 D’autres réprobations émanant du siège de

l’Ordre à Rome se font encore entendre occasionnellement,28 mais elles ne

trouvent aucune répercussion chez les responsables concernés. Ainsi, dans sa

réponse du 9 août 1592, Marçal Beliarte, alors Provincial des jésuites au Brésil,
accuse-t-il réception de la missive d’Aquaviva sans pour autant faire référence à

cette affaire.29

En dépit de leurs voeux d’obéissance, 30 les missionnaires de l’Empire Sud-

Atlantique refusent de réengager le débat à l’intérieur de l’Ordre, et continuent
à utiliser des esclaves dans les missions et à amplifier leur trafic. L’impossibilité
réelle de contrôler sur place les dispositions contenues dans le corpus théologicojuridique

statuant sur la légalité de l’esclavage, conjuguée avec une législation
qui reprenait la même argumentation de fond de ce corpus devenant ainsi
elle aussi inapplicable), voilent à peine la prééminence d’un réalisme économique

légitimant dans les missions jésuites un «esclavage juste» et autorisant le



45

ZERON: LE COMMERCE D’ESCLAVES

commerce d’esclaves africains sous couvert d’une politique tutélaire des

Indiens.
Le Visiteur Pero Rodriguez, envoyé du Général de la Compagnie de Jésus

chargé de résoudre la question, penche finalement pour cette évaluation
pragmatique, et endosse tous les arguments des missionnaires résidants en

Angola et au Brésil. Dans un long rapport envoyé d’Angola,31 rempli de plusieurs
pièces justificatives, il articule son argumentation sur deux axes principaux:
d’un côté il soutient le maintien en état de vassalité de la dizaine de sobas

peuplades soumises à l’autorité d’un roi local) vivant sur les terres des jésuites;

d’un autre côté il défend la poursuite de la traite des nègres entre les missionnaires
des deux provinces.
Les sobas fournissent aux missionnaires jésuites non seulement l’usufruit de

leurs terres, cultivées par les esclaves de la Compagnie, mais aussi plusieurs
«pièces» esclaves) par an, sous forme de tribut. Selon le Visiteur, ces tributs
qu’il rapproche au système d’encomiendas de la Nouvelle Espagne) constituent

le complément de l’aumône royal indispensable à l’entretien des missionnaires.

Le maintien de la vassalité des sobas au bénéfice des missionnaires est soutenu
encore par plusieurs colons portugais du Congo et de l’Angola,32 qui voient ici
le moyen de légitimer leurs propres entreprises, basées sur le même système

d’exploitation. Le soutien des colons portugais aux missionnaires jésuites –

impensable au Brésil, vu les enjeux fort différents concernant les Amérindiens –

est encore élargi par l’approbation que Pero Rodriguez réussit à obtenir des

principaux supérieurs jésuites au Brésil lors de la Congrégation Provinciale de

1592 réunie à Bahia, où le Visiteur séjournait avant son départ pour l’Angola.33

Sur le second axe de son argumentation, Pero Rodriguez s’appuie sur
l’interdépendance économique des missions angolaise et brésilienne. Il soutient ouvertement

ici la poursuite de la traite d’esclaves, signalant qu’elle n’entraîne pas de

scandale puisque l’esclave constitue la monnaie courante en Afrique – tel l’or
en Europe ou le sucre au Brésil –, et que personne n’y accepte d’autre forme de

paiement. Et comme les jésuites ne payent pas de taxes pour un tel commerce, il
ne voit pas de raison pour restreindre ce commerce à l’Angola, si ces mêmes

esclaves peuvent rapporter deux à trois fois leur valeur au Brésil. Du reste, il lui
paraît raisonnable de se débarrasser du surplus d’esclaves détenus par les

missionnaires, comme le fait n’importe quelle autre personne possédant un

excédent d’une marchandise quelconque, ajoute-t-il.
L’argument du Visiteur Pero Rodriguez se construit donc sur deux axes: le
maintien de lavassalité dessobas et la commercialisation de l’excédent d’esclaves

détenus par les jésuites. Pour lui, tout comme pour les autres signataires de ce

document, la politique missionnaire jésuite doit se réaliser à l’intérieur du

système colonial, négociant politiquement lescontradictions qu’elle doit assumer



TRAVERSE 1996/1

46

IMAGES DE L’AUTRE

conjointement. Les lettres et rapports de visite envoyés au Général de l’Ordre
par Pero Rodriguez, et signés par l’ensemble des supérieurs de chaque province,
s’opposent avec force aux interdictions successives formulées par Rome. Ni
l’appel au voeu d’obéissance, ni les questions de conscience que peuvent susciter

la traite des esclaves, ni l’hostilité politique ouverte de la société civile ne lui
semblent devoir empêcher une pratique estimée indispensable pour les missions
sud-atlantiques. Face à cette entente entre les missionnaires du Brésilet d’Angola,
on suppose, vu le silence subséquent sur la question, une acceptation tacite de

cet état des choses par le siège de l’Ordre.
Du reste, l’apparente contradiction entre les réprobations d’ordre politique et

moral formulées par Aquaviva et les arguments très pragmatiques envoyés

depuis les terres de mission s’estompe nettement dans la lettre que le recteur des

missionnaires de Luanda, Luis Brandão, envoie en 1611 au père Alonso de

Sandoval. Quand celui-ci pose encore une fois la question du caractère licite de

l’esclavage des Noirs qui arrivent en grand nombre à Cartagena, Luis Brandão
tisse son argument précisément sur l’impossibilité d’examiner les condiciones
legitimae sur le terrain, et tourne en dérision les clauses restrictives posées par
les théologiens de la Compagnie et par les législateurs. «V[otre] R[évérence]

m’écrit en demandant si les Noirs qui partent vers la Nouvelle Espagne sont

justement captifs. A quoi je réponds qu’il me semble que V[otre] R[évérence]

ne doit pas avoir des scrupules là-dessus» Et, après avoir dénombré toutes les

instances autorisées qui légifèrent sur ce sujet, il ajoute: «et ainsi, nous, et les

pères qui sont au Brésil, achetons ces esclaves pour notre service sans aucun

scrupule. […] Cependant, je constate qu’il est vrai qu’aucun Noir n’admet être

justement captif et, ceci étant, V[otre] R[évérence] ne doit pas leur demander

s’ils sont licitement capturés ou non, puisqu’ils vous répondront toujours qu’ils
ont été volés et capturés injustement, pensant ainsi retrouver leur liberté. J’ajoute
encore que dans les marchés où on achète ces Noirs, quelques-uns ont effectivement

été injustement pris, parce que volés, ou parce que les seigneurs de ces

contrées les vendent pour des raisons négligeables, qui ne justifient pas leur

réduction en esclavage. Mais ceux-là ne représentent pas un grand nombre, et

chercher parmi dix ou douze mille Noirs qui chaque année quittent ce port,
quelques-uns injustement capturés, est une opération impossible, malgré toute

la diligence qu’on y emploie. Et perdre tellement d’âmes qui partent d’ici, dont
plusieurs se sauvent, pour ne pas compter parmi elles quelques esclaves

injustement capturés, sans de plus pouvoir savoir qui ils sont, me paraît ne pas

être tellement un service que l’on puisse faire à Dieu, parce qu’ils sont en petit
nombre, et les âmes sauvées nombreuses et licitement capturées. Quant à la
réduction en esclavage des Noirs, on trouve ici plusieurs modalités, selon leurs

lois et coutumes, et la plupart d’entre eux ont suffisamment de titres à être



47

ZERON: LE COMMERCE D’ESCLAVES

capturés. Mais sur cela je ne peux pas dire davantage à V[otre] R[évérence],

puisque le sujet est étendu, et je ne peux pas non plus vous raconter leurs rites et

coutumes, parce que je n’ai plus de temps, ni de santé pour le faire.»34

La casuistique jésuite sur la question des esclaves atteint peut-être ici son

paroxysme: les lacunes des discours juridiques et théologiques sur la légitimité
de l’esclavage y sont exploitées ouvertement, d’une façon que l’on peut dire
même cynique. Dans son De Instauranda Æthiopum Salute, Sandoval préfère
plutôt reproduire la lettre qui lui est adressée, qu’assumer lui-même de telles
positions. Dans le chapitre en question, il se retranche derrière la reprise de la
procédure innovatrice de Molina35, et se propose de confronter les expériences

réelles – la sienne, mais aussi celle des marchands d’esclaves ou de ses collègues

missionnaires – avec l’opinion des «Docteurs» sur la question de la réduction et

de la traite d’esclaves. Accaparé de doutes et hésitations, la discussion des cas

de conscience que Sandoval se propose d’examiner n’apporte aucune solution
conclusive. Son effacement devant la polémique est notoire et, même si Molina
reste sa référence majeure, il préfère constater l’ampleur des divergences entre

les «Docteurs» sur la question: dans le contexte sud-américain, son analyse

reste évasive, «et cela suffit, avec ce que disent les Docteurs, pour qu’on voie la
circonspection et le recul qu’il est recommandable d’avoir dans une question
aussi difficile, et à laquelle on accorde si peu d’attention»36, conclut-il.
Le choix d’une méthode adaptée et le recours à des autorités considérées

incontestables ne suffisent pas pour écarter la contradiction que nous avions
identifiée dans les écrits des autres missionnaires jésuites. La contradiction est,

croyons-nous, précisément le produit de ce contexte particulier des terres de

mission sud-atlantiques, et qui se matérialise dans l’usage du terme «noir»
negro da terra ou negro africain): dans le glissement sémantique que nous

avons identifié entre pardo et negro, il nous a paru intéressant de récupérer les

fondements historiques, politiques et économiques des rapports inter-culturels
que la dimension culturaliste de la notion d’altérité tend souvent à dissimuler.

Notes

* L’auteur remercie le Conselho Nacional de Desenvolvimento Científico e Tecnológico
Brésil) de lui avoir donné les moyens matériels pour la réalisation de ce travail.

1 Voir notamment Sérgio Buarque de Holanda, Raízes do Brasil, Rio de Janeiro 1936.
2 Voir Alexander Marchant, From barter to slavery. The economic relations of Portuguese

and Indians in the settlement of Brazil, 1500–1580, Baltimore 1942.
3 Voir par exemple la «Enformação dalgumas cousas do Brasil» 1577) du père Belchior

Cordeiro in Anais da Academia Portuguesa de História, 15, Lisboa 1965, 175–202.
4 Archivum Romanum Societatis Iesu, Rome désormais ARSI), fonds Lus. 68, 335v voir

aussi Lus. 68, 337–40). Ici et par la suite, c’est nous qui traduisons les textes latins ou
portugais.



TRAVERSE 1996/1

48

IMAGES DE L’AUTRE

5 Des accusations analogues à celles de Garcia peuvent être retrouvées chez Gonçalo Leite,
in ARSI, Lus. 69, 243r–244v voir encore ARSI, Bras. 5, 20v, Lus. 1, 115, Lus. 68, 341,
398, 412v et Lus. 69, 133, 241).

6 Monumenta Brasiliae, Roma 1957–1968, III, 554 désormais: MB). Voir aussi MB, II, 114,
ou encore les lettres de son prédécesseur au poste de supérieur des missionnaires, Manuel
da Nóbrega, MB, II, 411–12, 448–9 et MB, III, 72. Cette même vision est encore partagée

par le recteur du collège de Luanda: Monumenta Missionaria Africana, Lisboa 1953, vol.
III, 142, désormais MMA; pour des analyses similaires, toujours en Angola, voir aussi
MMA, II, 566–9 et III, 205, 348, 375, 477.

7 José de Anchieta, «Informação da Província do Brasil» in Cartas, Informações e

Fragmentos Históricos, São Paulo 1988, 422.
8 Pour une étude plus détaillée de la production jésuite au Brésil, voir Dauril Alden, «Sugar

planters by necessity, not choice. The role of the Jesuits in the cane sugar industry of
colonial Brazil, 1601–1759» in Jeffrey A. Cole Hg.),The Church and Society in Latin
America, Tulane University, Center for Latin American Studies 1984, 139–170, ainsi que

Stuart B. Schwartz, Sugar plantations in the formation of Brazilian society. Bahia 1550–
1835, New York 1985, 35–72 et 489–501. La História da Companhia de Jesus no Brasil
10 vols., Rio de Janeiro 1938–1950) du père Antonio Serafim Leite, bien qu’apologétique,

reste la référence de base pour une vision d’ensemble des activités jésuites au Brésil.
9 Georg Thomas, Die portugiesische Indianerpolitik in Brasilien 1500–1640, Berlin 1968

Política indigenista dos portuguêses no Brasil, 1500–1640, São Paulo 1982).
10 MB, II, 411–12.
11 MB, II, 291–2.
12 MB, II, 411–12 et MB, III, 354–67 spécialement 364–6).
13 ARSI, Lus. 69, 337–40. Voir aussi le «Parecer do P. Marçal Beliarte […] para que se não

cative o gentio daquele Estado» Biblioteca da Ajuda, cód. 44–XVI–6, 185–188v, et la
«Relação do Bispo Presidente do Desembargo do Paço sobre os ditos pareceres» idem,
188v–197v.

14 «Responsa ad proposita a Congr. Brasiliae an. 1576» ARSI, Bras. 2, 22v–23 et Congr. 93,
205.

15 MB, IV, 389–415. Voir aussi MB, IV, 354–7.
16 Luis de Molina, S.J., De Justitia et Jure, Moguntiae 1594 voir notamment les disputes 32

à 35). Une discussion des rapports entre les textes juridico-théologiques produits au Portugal

et en Espagne au tournant du XVIe siècle et les positions des missionnaires dans les
colonies sous contrôle de la couronne portugaise est développée dans une thèse de doctorat
que nous préparons à l’Ecole des Hautes Etudes en Sciences Sociales de Paris, sous le titre
Descriptions de l’intégration de l’indigène à l’ancien système colonial. De la littérature de
voyage à l’histoire politique Brésil, 1500–1627).

17 Tomás de Mercado, Summa de tratos y contratos, Sevilla 1569, chap. XV.
18 Proposta a Sua Magestade sobre a escravaria das terras da Conquista de Portugal,

manuscrit du début du XVIIe siècle conservé dans les archives de la Torre do Tombo,
Lisbonne, cod. 1–116.

19 Bartolomé de Albornoz, «De la esclavitud» in Obras escogidas de filósofos, Madrid 1873,
232–3.

20 Aristote, Politique, V, 1254 a 21.
21 Voir sur ce point Luiz Felipe Baêta Neves, A conduta dos soldados de Cristo na terra dos

papagaios, Rio de Janeiro 1978.
22 Terres données par le conquistador Paulo Dias de Novais en échange de l’appui politique

que les jésuites lui avaient procuré pour financer son entreprise de conquête: voir Domingos

de Abreu e Brito, O inquérito à vida administrativa e econômica de Angola e do Brasil,

Coimbra 1931 1592), 30–8, et MMA, XV, document 142.
23 Selon l’estimation de Baltasar Barreira, supérieur des jésuites dans cette contrée en 1590:



49

ZERON: LE COMMERCE D’ESCLAVES

ARSI, Lus. 79, 49v. C. R. Boxer affirme que les établissements jésuites de São Tomé,
Angola et Congo «were maintained almost entirely from the profits of the slave trade»
Race relations in the Portuguese Colonial Empire, 1415–1825, Oxford 1963, 9).

24 ARSI, Lus. 66, 259.
25 ARSI, Lus. 69, 270. Voir aussi MMA, III, 476–7.
26 Notamment celui-ci: «Essayez d’imprimer les lettres venues des Indes, choisies avec

beaucoup de zèle, et corrigées et approuvées par l’Inquisition; et cela serait encore mieux si
vous les mettiez en latin, ou au moins en castillan, mais pensez surtout à faire tout cela
avec vigilance, en supprimant les choses que des personnes particulières puissent prendre
pour elles, comme les restitutions, etc.» Jerônimo Nadal « Instructiones in Provincia
Lusitaniae, anno 1561 datae» in Epistolae P. Hieronymi Nadal, Madrid 1905, IV, 203
264r) je remercie le prof. Pierre-Antoine Fabre d’avoir attiré mon attention sur ce texte).

Voir aussi le rapport écrit en 1575 par le Procureur de la Compagnie, Francisco de Porres,

in Monumenta Missionum, 1, 173, où il suggère que «tous les détails impropres devraient
être supprimés»

27 ARSI, Bras. 2, 64r.
28 Par exemple: ARSI, Lus. 79, 64 et Lus. 74, 28–9.
29 ARSI, Bras. 15–II, 409r–410v.
30 «Memorial do Provincial da Companhia ao Rei» MMA, XV, 374.
31 MMA, XV, 333–40 document signé également par les pères supérieurs Jorge Pereira,

Antonio Paes, João Lopes, Pero Barreira et Diogo da Costa).
32 En plus des diverses attestations transcrites dans son rapport, on peut consulter également

MMA, XV, documents 118, 119, 120, 124, 125, 126 et 157.
33 «Acta Congregationis Provinciæ Brasiliæ anni 1592» ARSI, Congr. 45, 389.
34 Alonso de Sandoval, Un tratado sobre la esclavitud De Instauranda Æthiopum Salute,

Sevilla 1627), Madrid 1987, 143–4, ou MMA, XV, document 174.
35 Cf. supra, note 16.
36 Alonso de Sandoval, Un tratado sobre la esclavitud, 149.



TRAVERSE 1996/1

50

IMAGES DE L’AUTRE

ZUSAMMENFASSUNG

DIE JESUITEN UND DER SKLAVENHANDEL ZWISCHEN BRASILIEN

UND ANGOLA ENDE DES 16. JAHRHUNDERTS: BEITRAG
ZU EINER DEBATTE

Im 16. und 17. Jahrhundert beuteten die Jesuiten, genauso wie andere Orden

und die europäischen Kolonialherren überhaupt, die Arbeitskraft von indianischen

und afrikanischen Sklaven aus. Die Jesuiten haben darüber hinaus auch

selbst Sklavenhandel betrieben. Die Geschichtsschreibung aber stellt, unabhängig

von ihrer pro- oder anti-jesuitischen Tendenz, die Jesuiten als Gegner der

Sklaverei dar: Vertraut man der Historiographie, so verteidigten sie die Freiheit
der Indianer und traten für eine Beschränkung oder für eine «Humanisierung»
der Versklavung von Schwarzen ein. Die Dokumente, die im vorliegenden
Aufsatz vorgelegt werden, sind ein Beitrag zur Demystifikation dieser Bilder.
Zugleich werden die wichtigsten historischen und politischen Argumentationsstränge

analysiert, welche die Diskussion über die Sklaverei innerhalb der

Societas Jesu prägten, und diese Argumentation wird zu den Praktiken der

Jesuiten in den kolonisierten Gebieten in Beziehung gesetzt. Dabei zeigt sich

ein grundsätzlicher Widerspruch zwischen missionarischem Auftrag und
wirtschaftlichem Sachzwang, wobei letztlich eine pragmatische Haltung obsiegt,
die den Widerspruch nicht aufzulösen mag: Der Begriff des Anderen, den die
Jesuiten in ihren Diskussionen differenzieren zwischen indianischen und
afrikanischen «Schwarzen» wird damit auf seine historischen, politischen und
ökonomischen Bedingungen zurückgeführt, welche eine rein kulturalistische Sichtweise

oft überdeckt.

Übersetzung: Thomas Späth)


	Les Jésuites et le commerce d'esclaves entre le Brésil et l'Angola à la fin du XVIe siècle : contributino à un débat

