
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 3 (1996)

Heft: 1

Artikel: Der Fall des Thrasea Paetus : die Ausgrenzung des Nichtangepassten
und das Andere des senatorischen Habitus

Autor: Barghop, Dirk

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-9812

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-9812
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BARGHOP: DAS ANDERE DES SENATORISCHEN HABITUS

21

DER FALL DES THRASEA PAETUS

DIE AUSGRENZUNG DES NICHTANGEPASSTEN UND
DAS ANDERE DES SENATORISCHEN HABITUS

DIRK BARGHOP

An einem Abend des Jahres 66 n. Chr. hatte der Senator Thrasea Paetus zu
einem Empfang geladen. Im Park seines repräsentativen Hauses amüsierten
sich vornehme Gäste aus der aristokratischen Elite Roms; einige folgten den

Gesprächen, die der Gastgeber mit dem kynischen Philosophen Demetrius über
Themen wie ‹Das Wesen der Seele› oder ‹Die Trennung von Geist und Körper›
führte. Dass Thrasea Sympathien für die Philosophie – vor allem die Stoa –

hegte, war allgemein bekannt. Der Senator versuchte, seinen ganzen Lebensstil
nach den Vorschriften der stoischen Lehre auszurichten. Die ungezwungene

Atmosphäre wurde jäh unterbrochen, als ein guter Freund Thraseas das Haus
betrat, den Gastgeber aufsuchte und ihm wichtige Mitteilungen überbrachte.

Die Nachrichten lösten grosse Bestürzung aus; Thrasea forderte seine Gäste auf,
umgehend das Haus zu verlassen. Nur sein Schwiegersohn Helvidius Priscus

und der Philosoph Demetrius blieben bei ihm. Wenig später erschien ein Quästor.

Er bestätigte das, was Thrasea von seinem Freund schon wusste. In seinem

Schlafzimmer öffnete sich der Senator die Pulsadern. Er wählte damit eine –

qualvolle – Art des Freitodes, die unter seinen Standeskollegen als besonders

ehrenhaft galt.1

Was waren die Hintergründe für das dramatische Geschehen? Thrasea Paetus,

der aus der Provinz Venetia stammte und keinem der altehrwürdigen senatorischen

Geschlechter angehörte, hatte sich in Rom als homo novus die politische
Karriereleiter bis zum Konsulat emporgearbeitet. Was veranlasste ihn – scheinbar

auf der Höhe seines gesellschaftlichen Ansehens –, seinem Leben ein Ende
zu setzen? Zur gleichen Zeit, als die Gäste des Thrasea in seinem Haus eintrafen,

hatte sich der Senat, das Entscheidungsgremium der Aristokraten, zu einer

Gerichtssitzung versammelt. Auf der Tagesordnung stand das Verhalten einiger
Senatoren. Kaiser Nero hatte die Vorwürfe in seiner Eröffnungsrede auf den

Punkt gebracht. Über einen Quästor liess er im Senat verlautbaren – er selber

war nicht anwesend –, die Senatoren versäumten ihre Pflicht und zögen sich zu
sehr in ihr Privatleben zurück. Gleich darauf griffen zwei Senatoren vor allem
Thrasea Paetus an, der schon seit Jahren nicht mehr im Senat gesehen worden



TRAVERSE 1996/1

22

BILDER DES ANDEREN

war. Er sei ein Verräter und Staatsfeind, boykottiere die Senatssitzungen und

vernachlässige sein Priesteramt. Im übrigen sei er ein ewiger Nörgler, der sich

über den Zustand des Gemeinwesens beschwere, selber aber keine
Verbesserungsvorschläge einbringe.2 Die gegen Thrasea Paetus erhobenen Vorwürfe
führten zu einem vernichtenden Urteil: Der eigenwillige Senator wurde zum

Tode verurteilt, wobei es ihm überlassen blieb, die Todesart zu wählen.3 Thrasea
wurde so aufgefordert, seinem Leben ein Ende zu setzen.

EIN NICHTKONFORMER SENATOR

Dass ausgerechnet Thrasea Paetus ins Kreuzfeuer der Kritik geriet, war für
seine Standeskollegen nicht verwunderlich. Immer wieder war er in den

vergangenen Jahren mit Nero in Konflikt geraten. Als er die Sitzungen des Senates

besuchte, äusserte er regelmässig eine andere Meinung als der Kaiser. Stimmte
er einer kaiserlichen Gesetzesvorlage zu, tat er das – im Gegensatz zu den

anderen Senatoren – mit einer äusserst knappen Wortmeldung. Die anderen

flochten in ihre Zustimmung ein Lob auf den Kaiser ein – er nicht. Im Laufe der

Zeit eskalierte der Streit mit Nero. Als der Kaiser seine Mutter Agrippina
ermorden liess, verliess Thrasea unter Protest den Senat, weil dieser eine

Amnestie der Mörder beschliessen sollte. Auch entzog er sich zunehmend den

kaiserlichen Festlichkeiten. Obwohl er selber einer Priesterschaft angehörte,

weigerte er sich, an bestimmten rituellen Handlungen teilzunehmen und die

vorgeschriebenen Gelübde abzulegen. Schliesslich zog er es vor, den Senat drei
Jahre lang gar nicht mehr zu betreten. Sein Verhalten machte Thrasea unter den

Senatoren nicht sonderlich beliebt. Man warf ihm vor, in seinem ganzen
Auftreten starrsinnig zu sein. Er galt als abweisend und wenig umgänglich. Für
Nero war Thrasea Paetus viel mehr als nur ein unbequemer Sonderling und

Nörgler. Der Kaiser sah in dem widerspenstigen Senatoren eine Quelle für
Aufruhr und Bürgerzwist, ja sogar für Krieg, da er die religiösen Bräuche und

die Gesetze missachte. Auch beobachtete er argwöhnisch den stoischen
Lebensstil4, den Thrasea demonstrativ zur Schau trug. Bevor Nero den Widersacher

physisch vernichtete, zerschlug er dessen politische Existenz. Als der
armenische König Tiridates in Rom empfangen wurde, schloss der Kaiser
Thrasea Paetus von den Festlichkeiten aus. Für die anderen Senatoren, vor
allem für die Feinde des Thrasea, war dies ein untrügliches Zeichen: Der Kaiser
hatte sich öffentlich von dem Senatoren distanziert, dieser war quasi geächtet,

Freiwild für Ankläger, die ihm Vergehen vorwerfen konnten, auf die die Todesstrafe

stand.5

Thrasea Paetus steht stellvertretend und exemplarisch für ähnlich gelagerte



BARGHOP: DAS ANDERE DES SENATORISCHEN HABITUS

23

Fälle. Immer wieder gerieten Senatoren mit verschiedenen Kaisern in Konflikt.
So auch Helvidius Priscus, der Schwiegersohn des Thrasea Paetus: Er legte sich

mit dem Kaiser Vespasian an. Auch hier endete die Konfrontation tödlich.
Helvidius wurde zunächst auf eine Insel verbannt, dann im Exil hingerichtet.6

In den folgenden Ausführungen will ich mich auf die Geschehnisse um Thrasea

Paetus konzentrieren. Ich möchte in Umrissen skizzieren, wie und wo das

Andere bei der historischen Betrachtung und Einordnung seines Geschicks

virulent werden kann. Es wird sich zeigen, dass das Andere nicht nur Objekt
einer historischen Untersuchung ist; die Vorstellung eines Anderen kann auch

die Methode beeinflussen, mit der das Vergangene im historischen Diskurs
analysiert wird.7

‹OPPOSITION› IM SENAT

Im althistorischen Diskurs wird das auffällige Verhalten des Thrasea Paetus als

Ausdruck von Opposition verstanden.8 Der Senator handelt als Vertreter einer

Richtung, die die institutionelle Stellung des Senates gegenüber dem Kaiser
bewahren oder gar vergrössern will. Unter der Verwendung des Begriffes der

‹Opposition› wird ein Szenario entworfen, das sich – vereinfacht und überspitzt
– folgendermassen beschreiben lässt: Ein allmächtiger Gewaltherrscher, in
diesem Falle Nero, unterdrückt seine Untertanen. Vor allem die aristokratische
Elite Roms ist seinen Repressionen ausgesetzt. Dagegen erheben sich einige
Oppositionelle wie Thrasea Paetus. Sie versuchen, den Senat auf seine Unfreiheit

aufmerksam zu machen, ihn zur Freiheit zu führen und einen willkürlich
agierenden Kaiser in seine Schranken zu verweisen. Aufrecht leisten sie der

Tyrannei Widerstand bis in den Tod, während sich viele ihrer Standeskollegen

in Opportunismus und Anbiederei ergehen. «Der ideelle Widerstand der
Intellektuellen gegen eine immer rüder werdende kaiserliche Regierungspraxis»

erscheint so als eine «Art Kulturdominante des ersten Jahrhunderts: humani-stisch-

liberales Denken wehrt sich gegen absolutistisches.»9

Das Verhalten des Thrasea Paetus als Ausdruck senatorischer Opposition gegen

den Kaiser zu verstehen, liegt nahe. Schliesslich hatten die Senatoren, die sich

immer noch als die herrschende Elite des Römischen Imperiums begriffen, mit
der Etablierung des Prinzipats viel von ihrem Einfluss an den Kaiser verloren.
Der Senat war zerstritten und weitgehend ohnmächtig dem Willen des princeps
ausgeliefert. War es da nicht geradezu eine Pflicht, die Senatoren an den Verlust
ihrer Eigenständigkeit zu erinnern und dafür zu kämpfen, die Autorität des

Senates wiederherzustellen? «Freiheit – libertas – für den Senat!» so scheint
sich das Programm der senatorischen Opposition auf eine Parole verknappen zu



TRAVERSE 1996/1

24

BILDER DES ANDEREN

lassen, nach der auch Thrasea Paetus handelte. Allerdings stiessen die
Bemühungen des Oppositionellen auf eine Gegenbewegung, die sich mit dem Kaiser

arrangieren wollte. «Friedliche Koexistenz mit dem Kaiser, nicht Konfrontation!

» lautete ihr Programm. Im Fall des Thrasea Paetus – und nicht nur dort –
gewann sie die Oberhand.

Als Ausdruck senatorischer Opposition wird der Fall des Thrasea Paetus zu

einer Episode in der universalhistorischen Konfrontation zwischen Freiheit und

Despotie. Der Senator kann in eine Reihe von Frauen und Männern gestellt
werden, die ihren Anfang bei den antiken Tyrannenmördern und bei Sokrates

nahm und die bis zu Salman Rushdie und Rigoberta Menchù in die Gegenwart

führt. Die Möglichkeit dieser geschichtlichen Einordnung resultiert aus der Art
und Weise, wie der Begriff der ‹Opposition› im althistorischen Diskurs
bestimmt und verwendet wird. In der Regel wird die neuzeitliche Definition der

‹Opposition›10 zwar abgelehnt,11 oft fehlt eine Reflexion auf die Bedeutung von

‹Opposition› aber ganz,12 oder es wird am Begriff in einem umfassenden und
allgemeinen Sinn festgehalten. Mit ihm wird dann alles etikettiert, «was mit
Widerspruch und Widerstand gegen princeps und Prinzipat in Verbindung
gebracht werden kann.»13 Gerade die fehlende oder unspezifisch gehaltene

Definition von ‹Opposition› macht den Weg frei für Assoziationen, die
demokratischen und parlamentarischen Vorstellungen entspringen. Sie können
historische Erklärungsmuster und Kausalzusammenhänge auch dann durchdringen,
wenn von einer modernen Definition der ‹Opposition› Abstand genommen

wurde: Bei dem Konflikt zwischen Kaiser und Thrasea Paetus geht es um die
Bedeutung des Senates als verfassungsrechtliche Institution; Kaiser und ‹
oppositioneller› Senator handeln als Protagonisten unterschiedlicher politischer
Vorstellungen, die ihre Programme willentlich gegeneinander durchzusetzen versuchen;

der ‹Oppositionelle› hält das Banner der Freiheit hoch.

KOLONISATION DES VERGANGENEN

Sichtbar wird hier ein Umgang mit Vergangenem, den ich als ‹Kolonisation des

Vergangenen› bezeichnen möchte. Das Vergangene wird mit den Kategorien
der Gegenwart – oder: des Eigenen – unter der Voraussetzung erfasst, dass das

Eigene im Vergangenen anzutreffen ist und dort wiedererkannt werden kann.
Zwischen dem, was gewesen ist, und dem, was ist, besteht eine partielle)
Identität, die der wissenschaftlichen Betrachtung vorausgeht und diese erst

ermöglicht. Der Konflikt zwischen Nero und Thrasea Paetus unterscheidet sich
von modernen Vorgängen nicht grundsätzlich, er hat ‹nur› seine römische
Ausformung.



BARGHOP: DAS ANDERE DES SENATORISCHEN HABITUS

25

Wie komme ich dazu, diesen Ansatz einer historischen Untersuchung zu

umschreiben als eine ‹Kolonisation des Vergangenen›? Ich betrachte das Vergangene

aus einer ganz anderen Perspektive als die soeben vorgestellte, indem ich
in die historische Arbeit die Vorstellung des Anderen einfliessen lasse. Ich gehe

davon aus, dass sich das Vergangene vom Eigenen durch eine grundlegende

Differenz unterscheidet: Es ist das Andere der Gegenwart.14 Das Vergangene
kann dementsprechend nicht auf der Grundlage partieller Identität verstanden

werden, weil das Eigene dort nicht anzutreffen ist. Es dennoch zu versuchen,

bedeutet, das Vergangene als einen fernen Kontinent der Zeit zu kolonisieren.
Stattdessen wird meine historische Untersuchung selber zu einem Bild des

Anderen, wenn sie das Exotische des Vergangenen zu skizzieren versucht. Es

gilt, das Vergangene als das Andere der Gegenwart in ein Bild zu übersetzen,
das nicht von sich behauptet, das Vergangene naturalistisch abzubilden. Es ist
eher abstrakt: Es bemüht sich, so weit wie möglich vom Eigenen zu abstrahieren;

aber auch das Andere bleibt abstrakt, weil nicht greifbar. Ins Blickfeld
geraten die Verwerfungen, Brüche und Abgründe, die den vergangenen Kontinent

vom eigenen trennen.

DAS ANDERE ALS HISTORISCHE KATEGORIE

Worin nun besteht das Andere im Fall des Thrasea Paetus? Das Schicksal des

Senatoren kann gelesen werden als die Geschichte einer Ausgrenzung, die von
ganz verschiedenen Elementen getragen wird. Da ist zunächst das Verhalten des

Thrasea: eigenwillig, unnachgiebig, widerspenstig, fast) immer in Konflikt mit
dem Kaiser. Hinzu kommt das Bild, das sich die anderen Senatoren von ihm
machen: Thrasea wird zum Inbegriff des ‹starrsinnigen Senatoren›. Gram und
ständige Nörgelei kennzeichnen ihn in den Augen seiner Standeskollegen.
Beides, Verhalten und Bild vom ‹starrsinnigen Senatoren›, ist eingebettet in
Macht- und Herrschaftsbeziehungen. Dieser Zusammenhang lässt die Ausgrenzung

des Thrasea tödlich enden. Sein sonderbares Verhalten stört die Umgangsformen

innerhalb der aristokratischen Elite Roms, aber auch die Beziehung zum

Kaiser. In diesem Sinne ist er gefährlich, was gleichzeitig auch heisst:
auszuschalten.

In meiner ‹Geschichte einer Ausgrenzung› gerät der Begriff des Anderen erneut

ins Blickfeld – diesmal nicht als Bestandteil der historischen Betrachtung,
sondern als ihr Gegenstand. Die Senatoren fühlen sich im und durch das Verhalten

des Thrasea mit etwas konfrontiert, das sich vom eigenen Verhalten
unterscheidet. Im Bild des ‹starrsinnigen Senatoren› wird diese Differenz sichtbar
gemacht. Die Aristokraten zeichnen ein negativ gefärbtes Bild des Anderen, das



TRAVERSE 1996/1

26

BILDER DES ANDEREN

sich politisch und gesellschaftlich instrumentalisieren lässt. Es dient dazu, die
Existenz des Senatoren zu zerstören: zunächst die soziale und politische, dann –

im Zusammenspiel mit dem Kaiser – die physische. Ist das Andere erst einmal
benannt und damit kenntlich gemacht, lässt es sich um so besser ausschalten

und vernichten.

Aber: Kann und darf ich den ‹starrsinnigen Senatoren› als das römische Bild des

Anderen bezeichnen? Ist das Verhalten des Thrasea Paetus die römische Form
des Anderen? Ich habe den Begriff des Anderen aufgrund von drei impliziten
Überlegungen zum Gegenstand meiner historischen Untersuchung gemacht.

Erstens: Das Verhalten einer Person entspricht nicht den allgemeinen Erwartungen.

Zweitens: Es findet eine Ausgrenzung dieser Person statt. Drittens: Die
ausgegrenzte Person ist in den Augen der anderen nicht nur störend, sondern

gefährlich für die Gemeinschaft. Vom Anderen in Rom zu sprechen, wird für
mich möglich, indem ich im Modus seiner Erzeugung Ähnlichkeiten erkenne zu

der Art und Weise, wie das Andere durch den psychologischen Diskurs der

Neuzeit definiert wird. Hier wird im Zuge der Aufklärung das ‹Irrationale›, das

vernunftgemäss nicht Erklärbare ausgegrenzt. Seinen gesellschaftlichen
Niederschlag findet dieser Ausschluss in der Erfindung des ‹Wahnsinns›, des

‹Irren› und der ‹Irrenanstalt›. Abweichendes Verhalten, die Deutung dieses

Verhaltens als gefährlich für den Zusammenhalt der Gesellschaft und Absonderung

sind auch hier die begründenden Elemente des Anderen. Ist Thrasea Paetus

quasi der römische Vorläufer des modernen ‹Wahnsinnigen›? Ein gewisser

Anachronismus in meiner Argumentation ist nicht zu übersehen. Er beruht auf

der Schwierigkeit, das Andere als historische Kategorie definieren zu können.

Ich habe bei meinen Ausführungen nicht auf eine inhaltliche Bestimmung
abgehoben, sondern den Modus der Konstruktion als Definitionsgrundlage des

Anderen gesetzt. Indem ich die Art und Weise, wie das Andere in der Moderne
konstituiert wird, historisch invariabel setze, wird der Begriff des Anderen für
mich instrumentalisierbar. Dadurch gewinne ich eine Flexibilität, was die
inhaltliche Bestimmung des Anderen im historischen Kontext betrifft. Alles kann

zum Anderen in der Geschichte werden, vorausgesetzt, es geschieht nach den

von mir gesetzten Mechanismen der Erzeugung. Auf der anderen Seite resultiert
aus dieser Vorgehensweise der Vorwurf des Anachronismus. Kann nicht auch

die Art der Konstruktion des Anderen historisch und kulturell variabel sein?

Meine Definition des Anderen darf als historische Kategorie nur eine vorläufige
sein. Ansonsten gerate ich in Gefahr, selber zum Konquistador vergangener

Zeit zu werden. Ihr kann ich entgehen, indem ich nach den geschichtlichen und

kulturellen Bedingungen frage, die den Vorgang in mein Blickfeld geraten

lassen, den ich als die ‹Geschichte einer Ausgrenzung› identifiziert und benannt

habe. Wie sieht der historische Kontext aus, in dem das Verhalten des Thrasea



BARGHOP: DAS ANDERE DES SENATORISCHEN HABITUS

27

Paetus als Anderes wahrgenommen und in dem das Bild des ‹starrsinnigen
Senatoren› entworfen wird?

SENATORISCHER HABITUS UND DIE STELLUNG DES KAISERS

Die Konstruktion des Bildes vom ‹starrsinnigen Senatoren› und das ihr
zugrundeliegende Wahrnehmungsmuster ist zu erklären aus der Eigenart des

römischen Kaisertums. Jahrhundertelang hatte die römische Aristokratie die
Herrschaft kollektiv ausgeübt. Jeder der Senatoren hatte eifersüchtig darauf geachtet,

dass seine Standeskollegen nicht mehr Macht und Einfluss bekamen als er

selber. Mit dem Aufstieg Roms zur bestimmenden Mittelmeermacht im 2. und
1. Jahrhundert v. Chr. brach das komplizierte Regelsystem in sich zusammen,

durch das die Aristokratie Herrschaft unter ihren Mitgliedern geteilt und ausgeübt

hatte. Gewalt und Terror zogen in die politischen Auseinandersetzungen
ein. Aus den Bürgerkriegen ging schliesslich ein Mann als Sieger hervor:
Oktavian, der spätere Augustus. Ihm gelang es, das politische System durch die
Errichtung der Alleinherrschaft zu stabilisieren. Die Senatorenschaft, die durch
die blutigen Wirren der Bürgerkriege stark dezimiert worden war, fand sich mit
dem Prinzipat ab – allerdings unter einer Bedingung: Der Kaiser musste ein

primus inter pares sein. Er besass das grösste Ansehen – auctoritas – in der

Aristokratie; deswegen gestand man ihm zu, die wichtigsten Herrschaftsressourcen

in seiner Person zu vereinen. Ansonsten hatte auch er ein Senator zu
sein: ein Gleicher unter Gleichen. Die Senatoren liessen sich nicht zu einer

Schar von Höflingen mit klaren Rangdifferenzierungen degradieren, die einem
absolutistischen König zu huldigen hatten. Die herrschende Elite begriff sich

weiterhin als einen exklusiven Club, der sein Zusammenleben nach egalitären
Spielregeln gestaltete – egalitäre Spielregeln, die nicht nur für die Senatoren,

sondern auch für den Kaiser zu gelten hatten.

Die Spielregeln der Gleichheit waren in keinem Regelbuch expressis verbis
niedergeschrieben. Die Senatoren praktizierten sie als Teil eines besonderen

Habitus15, der dem modernen Betrachter und der modernen Betrachterin fremd
und exotisch erscheint. Dieses Andere des senatorischen Habitus kennzeichnet
auch, wie ich nun zeigen will, den Fall des Thrasea Paetus. Die Grammatik des

aristokratischen Verhaltens war darauf ausgerichtet, in ganz bestimmten
Situationen zu symbolisieren, dass Gleiche unter Gleichen verkehrten. Hätte man die

Senatoren gefragt, warum sie sich so und nicht anders verhielten, hätten sie

darauf wohl nichts anderes zu antworten gewusst als: «Das haben wir immer
schon so gemacht …» oder «Das macht man so unter Senatoren …» In den

Spielregeln der Egalität zeigt sich ein praktisches Wissen, das nicht im



TRAVERSE 1996/1

28

BILDER DES ANDEREN

Bewusstsein der Senatoren aufgehoben ist.16 Die Aristokraten eigneten es sich
durch Nachahmung an, als sie als Jugendliche ihren Vater oder einen anderen

Senatoren in den Senat und auf das Forum begleiteten. Dort beobachteten sie

genau, wie sich dieser im Umgang mit seinen Standeskollegen verhielt. Sie

lernten, vor allem mit den Bewegungen ihres Körpers und mit ihrem Sprechen

die Spielregeln der Gleichheit zu praktizieren. Dies geschah zunächst – scheinbar

paradoxerweise – durch die Inszenierung von Über- und Unterordnungsverhältnissen.

Im Sitzen, im Stehen, im Gehen, im Niederknien, im
Handreichen, in allen diesen elementaren Ausdrucksformen des senatorischen
Körpers, entfaltete sich eine wortlose Kommunikation, in der Rang- und
Machtunterschiede symbolisch zum Ausdruck kamen.17 Das Aufstehen unddasBeiseitetreten

galten beispielsweise als Gesten des Respekterweises. Wer dagegen seine

Haltung in der Begegnung mit anderen Senatoren nicht änderte, produzierte
sich als der Überlegene. Auch in der Zuordnung der Meinungsäusserungen zu

Gesetzesvorlagen im Senat manifestierten sich Prestigeunterschiede.18 Die
Reihenfolge der sententiae war zugleich eine Rangfolge. Als erster sprach der

angesehenste Senator, die ‹Hinterbänkler› äusserten sich – wenn überhaupt –

zum Schluss mit einem kurzen Statement.

Wie aber sollte dieser Habitus Gleichheit symbolisieren? Der heranwachsende

Senator sah bei den Gesten der Überlegenheit und den Formen des
Respekterweisens, dass die Körper der Senatoren nicht nur in einer Momentaufnahme
miteinander kommunizierten. Sie unterhielten sich auch mit vergangenen und
zukünftigen Handlungen. Die symbolisch aufgeladenen Bewegungen des Körpers

waren im Kontinuum der Zeit sinnhaft miteinander verbunden. Der
zukünftige Senator beobachtete, wie sich die Aristokraten in der Dimension der

Zeit gegenseitig Respekt erwiesen. Hier – auf einer diachronen Ebene – wurden

die Spielregeln der Gleichheit praktiziert. Wer einmal seine Überlegenheit zur
Schau getragen hatte, nahm in einer anderen Situation die Gestik des Unterlegenen

an. So verwies die Inszenierung von Rangunterschieden immer auch auf

eine imaginäre Zukunft, in der sich die Über- und Unterlegenheitsgesten genau

umgekehrt darstellten. Freilich konnte es unterschiedlich lange dauern, bis

diese Umkehrung eintrat – entscheidend war, dass sie im Erwartungshorizont
der Aristokraten jederzeit möglich war. Ähnliches lässt sich bei den
Meinungsäusserungen im Senat beobachten. Schon vor der Diskussion der Gesetzesvorlagen

war in einem komplizierten Verfahren von Absprachen weitgehend geklärt
worden, welcher Senator oder welche Gruppe von Aristokraten die
Meinungsführerschaft übernahm. Hier erlernte der junge Senator eine Verhaltensdisposition,

die für den Zusammenhalt der Senatorenschaft unverzichtbar war: Er
musste nachgeben können und durfte nicht jedes Mal auf seiner Meinung
bestehen. Nur so war gewährleistet, dass jeder Senator die Gelegenheit bekam,



BARGHOP: DAS ANDERE DES SENATORISCHEN HABITUS

29

auf die Entscheidungsfindung Einfluss zu nehmen. Auch hier liess sich Gleichheit

nicht kurzfristig realisieren; wie schon bei den Gesten der Über- und

Unterlegenheit konnte einige Zeit verstreichen, bis man mit seiner Meinung
durchdrang.

So wurde der heranwachsende Senator auf dem Forum, in den Strassen Roms
und in der Kurie in ein Verhaltensmuster eingeführt, das erst auf einerdiachronen
Ebene Gleichheit symbolisierte und das zum Kern senatorischer Identität gehörte.

Diese Gleichheit war keine Rechtsnorm, die sich vor Gericht einklagen liess.
Auch war sie keine politische Forderung, die zur Parole einer politischen
Bewegung oder Partei werden konnte. Gleichheit war eine Frage des Umgangs
und des Stils, sie verstand sich von selbst und musste tagtäglich praktiziert
werden. Darin tritt das Exotische, das Andere des senatorischen Habitus zu
Tage.

Im Umgang mit dem Kaiser musste ein solcher Habitus in unauflösbare
Widersprüche münden und Verhaltenskonflikte heraufbeschwören. Einerseits gestand

die Senatorenschaft dem princeps weitgehende Machtbefugnisse und Ehrenrechte

zu. Andererseits konnte und wollte sie nicht auf den egalitären Umgang
mit ihm verzichten, gerade weil dieser selbstverständlich und ein Teil senatorischen

Lebensstils war. Die herausragende Stellung des Kaisers aber erforderte
von den Senatoren immer wieder Gesten der Unterlegenheit, die einen symbolischen

Umgang unter Gleichen kaum mehr zuliess – es sei denn, der Kaiser
verhielt sich demonstrativ als Gleicher. Als massgeblicher Entscheidungsträger
war der princeps auch nicht mehr in das Spiel gegenseitigen Nachgebens

einzubinden. Wie sollte da ein einfacher Senator die Meinungsführerschaft
übernehmen können? Unter den Senatoren herrschte grosse Unsicherheit, wie
sie sich gegenüber dem Kaiser verhalten sollten. Die Frage war, ob man bereit
war, im Kaiser doch den Kaiser zu sehen und damit auf einen senatorischegalitären

Umgang mit ihm weitgehend zu verzichten, oder ob man ihn vorwiegend

als Senatoren wahrnahm und damit auf die Anerkennung der eigenen
Identität beharrte. Das Spektrum möglichen Verhaltens reichte von ‹höfischer›
Unterordnung bis hin zu strikt egalitärem Gebaren.

NONKONFORMITÄT IM HISTORISCHEN KONTEXT

Nachdem ich das Andere des senatorischen Habitus und sein Verhältnis zu den
Gegebenheiten des Römischen Kaisertums skizziert habe, kann ich den Fall des

Thrasea Paetus in seinem historischen Kontext beschreiben. Thrasea gehörte zu
denjenigen Senatoren, die im Kaiser weiterhin einen Standeskollegen sahen. Er
behandelte ihn von gleich zu gleich. Wenn Thrasea einer kaiserlichen Gesetzes-



TRAVERSE 1996/1

30

BILDER DES ANDEREN

vorlage zustimmte, dann tat er das genauso, wie es Generationen von Senatoren

getan hatten: Er sagte «adsentio» – «Ich stimme zu» All das Lob seiner

Kollegen auf den Kaiser hielt er für überflüssig – und eines Senatoren unwürdig.

Thrasea liess keine Gelegenheit aus, seine Mit-Senatoren darauf hinzuweisen,

wie sehr der Kaiser die aristokratischen Umgangsformen verletzte und wie
sehr sich die Standeskollegen in Schmeicheleien gegenüber dem princeps
ergingen, anstatt auf ihre senatorische Ehre zu pochen. Im Spektrum möglichen
Verhaltens besetzte Thrasea Paetus das Extrem egalitären Gebarens. Das allein
konnte ihn schon zu einer Randfigur in der Senatorenschaft machen. Hinzu
kam, dass sich Thrasea weigerte, an den politischen Geschäften teilzunehmen,
und nicht bereit war, sein Verhalten zu ändern. Er zeigte sich unfähig, in den

Fragen nachzugeben, die das Verhältnis zum Kaiser betrafen. Das machte ihn
für die Senatorenschaft gefährlich, weil er deren Zusammenhalt grundlegend in
Frage stellte.
So ist die ‹Geschichte einer Ausgrenzung› einerseits die einer Selbstausgrenzung,

was den Boykott politischer Handlungen durch Thrasea betrifft. Andererseits
erscheint in ihr eine Ausgrenzung nichtangepassten Verhaltens. Die Spielregeln
der Gleichheit, die im aristokratischen Umgang als Selbstverständlichkeit galten

und den Senatoren zum Senatoren machten, waren den veränderten
Machtkonstellationen des Kaisertums nicht mehr angepasst. Das strikt egalitäre Gebaren

wurde von Fall zu Fall mit einem Bild des Anderen versehen. Weil der

nichtangepasste Senator auch gegenüber dem Kaiser auf die Spielregeln der

Gleichheit beharrte und durch seine Unnachgiebigkeit den Zusammenhalt der
Senatorenschaft gefährdete, wurde er als ‹starrsinniger Senator› zum Aussenseiter

stigmatisiert. Das Eigene, die senatorische Identität, wurde zum negativ
konnotierten Anderen. Was Thrasea widerfuhr, konnte jedem Senatoren
widerfahren. Mit dem Stigma des ‹Starrsinns› versehen zu werden, hing von den

jeweiligen Machtverhältnissen in der Senatorenschaft ab. Das Bild des ‹
starrsinnigen Senatoren› wurde als Waffe im Kampf um Einfluss und Prestige

verwendet. Nur eine kleine Veränderung in den Stärkeverhältnissen, eine
falsche Geste zur falschen Zeit oder eine abfällige Äusserung des Kaisers konnte
das Eigene zum Anderen werden lassen. Im Fall des Thrasea Paetus gab Nero
das Signal zur Ausgrenzung, als er den eigenwilligen Senatoren nicht mehr zu

seinen Empfängen einlud. Jetzt konnten andere Senatoren mit dem Bild des

‹starrsinnigen Senatoren› ein Ausschlussverfahren einleiten, das mit dem Freitod

Thraseas endete.



BARGHOP: DAS ANDERE DES SENATORISCHEN HABITUS

31

PLURALITÄT DES ANDEREN

In meiner Untersuchung überblenden sich demnach zwei Bilder des Anderen.
Ich selber habe ein Bild des Anderen gezeichnet, indem ich das Exotische und

Andere des senatorischen Habitus skizziert habe, um damit das Besondere am

Fall des Thrasea Paetus herauszuarbeiten. Man könnte dieses Bild mit dem Titel
‹Die Ausgrenzung des Nichtangepassten› oder, noch genauer, ‹Die Ausgrenzung
des egalitären Gebarens› versehen. Zugleich zeichnen die Senatoren in meinem
Bild ein weiteres Bild des Anderen: den ‹starrsinnigen Senatoren›. Dieses

aristokratisch gezeichnete Bild wird erst sichtbar, nachdem ich mich von einer

‹Kolonisation des Vergangenen› distanziert habe und das Vergangene als das

Andere der Gegenwart begreife. Dadurch werden auch die Brüche deutlich, die
mein Bild von der ‹Ausgrenzung des Nichtangepassten› vom psychologischen
Ausgrenzungsdiskurs der Neuzeit unterscheidet. In Rom ist das Bild des ‹
starrsinnigen Senatoren› Bestandteil des politischen Diskurses und eine Waffe im
Kampf um Einfluss und Prestige. Die Grenze zwischen dem Eigenen und dem
gefährlichen Anderen ist fliessend. Es hängt von den Stärkeverhältnissen in der
Senatorenschaft ab, wann das Eigene als das Andere ausgegrenzt wird.
Würde ich den Rahmen meines eigenen Bildes vergrössern, kämen weitere
senatorisch gezeichnete Bilder des Anderen in mein Blickfeld. Thrasea wurde
von vielen seiner Freunde, vor allem aber von der Nachwelt als ‹aufrechter
Senator› gefeiert und verherrlicht, der am egalitären Gebaren, verbrämt mit
philosophischen Maximen der Stoa, festhielt. Auf der entgegengesetzten Seite

taucht der ‹Schmeichler› auf. Er tritt dem Kaiser allzu höfisch entgegen. Diese

Bilder sind jedoch Elemente anderer Geschichten von Ausgrenzungen, aber

auch von Idealisierungen, die wiederum ihr eigenes Bild vom Vergangenen als

dem Anderen der Gegenwart erfordern …

Anmerkungen

1 Tacitus, Annalen XVI, 34f.
2 Tacitus, Annalen XVI, 27.
3 Tacitus, Annalen XVI, 33.
4 Im Gegensatz zur heutigen Philosophie, die ihr Augenmerk vor allem auf theoretische

Gesichtspunkte richtet, stand für die antike Philosophie der Lebensstil im Mittelpunkt des

Interesses. Philosophische Lehren und Übungen dienten dazu, das Individuum in ein anderes

Verhältnis zu sich und zur Umwelt zu setzen. In diesem Sinne steht die antike
Philosophie modernen Therapieformen näher als der zeitgenössischen Philosophie.

5 Sueton, Nero 37; Tacitus, Annalen XVI, 21f.
6 Sueton, Vespasian 15.
7 Meine Ausführungen entwickeln einige Gedanken weiter, die ich in meiner Dissertation



TRAVERSE 1996/1

32

BILDER DES ANDEREN

Forum der Angst. Eine historisch-anthropologische Studie zu Verhaltensmustern von
Senatoren im Römischen Kaiserreich, Frankfurt a. M. 1994, dargelegt habe.

8 Einen Überblick über das Phänomen der ‹senatorischen Opposition› gibt Kurt A. Raaflaub,
«Grundzüge, Ziele und Ideen der Opposition gegen die Kaiser im 1. Jh. n. Chr.: Versuch
einer Standortbestimmung» in Adalberto Giovannini Hg.), Opposition et résistances à
l’empire d’Auguste à Trajan, Genf 1987, 1–63. Für weitere Literaturangaben verweise ich
auf den umfangreichen bibliographischen Anhang dieses Aufsatzes.

9 Barbara Maier, Philosophie und Kaisertum. Studien zur ihren wechselseitigen Beziehungen
in der Zeit von Caesar bis Marc Aurel, Wien 1985, 150f.

10 Zum Begriff der ‹Opposition› siehe Wolfgang Jäger, «Opposition» in Otto Brunner, Wer¬

ner Conze, Reinhart Koselleck Hg.), Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon
zur politisch- sozialen Sprache in Deutschland, Stuttgart 1978, IV, 469–517.

11 Am ausführlichsten bei Dieter Timpe, «Geschichtsschreibung und Senatsopposition» in
Adalberto Giovannini Hg.), Opposition et résistances à l’empire d’Auguste à Trajan, Genf
1987, 65f.

12 Siehe beispielsweise Jürgen Malitz, «Helvidius Priscus und Vespasian. Zur Geschichte der
‹stoischen› Senatsopposition» Hermes 113 1985), 231–246.

13 Kurt A. Raaflaub, Grundzüge, 16.
14 Die Definition des Vergangenen als das Andere der Gegenwart kennzeichnet vor allem

historisch-anthropologisch und mentalitätengeschichtlich ausgerichtete Untersuchungen.
15 Ich übernehme den Begriff des ‹Habitus› von Pierre Bourdieu, Sozialer Sinn. Kritik der

theoretischen Vernunft, Frankfurt a. M. 1987, 98f.
16 Zur Charakterisierung des Habitus siehe Cornelia Bohn, Habitus und Kontext. Ein kriti¬

scher Beitrag zur Sozialtheorie Bourdieus, Opladen 1991, 31f.
17 Andreas Alföldi, Die monarchische Repräsentation im Kaiserreiche, Darmstadt 1970, 42f.;

Theodor Mommsen, Römisches Staatsrecht, Basel 1963, I, 396f.; Thomas Schäfer, Imperia
insignis. Sella curulis und fasces. Zur Repräsentation römischer Magistrate, Mainz 1989,
17f.

18 Christian Meier, «Die Ersten unter den Ersten im Senat. Beobachtungen zur Willensbil¬
dung im römischen Senat» in Dieter Nörr, Dieter Simon Hg.), Gedächtnisschrift für
Wolfgang Kunkel, Frankfurt a. M. 1984, 185–204; Theodor Mommsen, Römisches Staatsrecht,

Basel 1963, III, 2, 966f.; Richard J. A. Talbert, The Senate of Imperial Rome, Princeton

1984, 240f.

RÉSUMÉ

LE CAS DE THRASEA PAETUS. L’EXCLUSION DE L’INADAPTÉ ET
L’ALTÉRITÉ DANS L’HABITUS SÉNATORIAL

En l’an 66 ap. J.-C., le respecté sénateur Thrasea Paetus est condamné à mort
sur l’ordre de Néron. Il met lui-même fin à ses jours. On lui reproche de ne plus

participer aux affaires de l’État, de négliger sa fonction sacerdotale et de
critiquer régulièrement la situation de l’État. A ces griefs s’ajoutent de fréquentes

divergences d’opinion avec l’empereur. L’histoire de Thrasea Paetus est en ce

sens emblématique de cas où des sénateurs entrèrent enconflit avec les empereurs.



BARGHOP: DAS ANDERE DES SENATORISCHEN HABITUS

33

Le discours dominant qui a déterminé la vision de l’Histoire ancienne considère

le comportement de Thrasea Paetus comme une expression de «l’opposition»

Le conflit avec Néronapparaît dès lors comme un des épisodes de la confrontation
universelle entre liberté et despotisme. Derrière cette conception se dissimule
une approche historique qui peut être qualifiée de ‹colonisation du passé›. Le
passé est appréhendé au moyen des catégories du présent et du ‹même›, en
présupposant qu’on retrouve le ‹même› – nos propres concepts et critères – dans

le passé.

Une autre explication du cas de Thrasea Paetus peut cependant être avancée, si
l’on considère le passé comme ‹l’autre du présent›. Dès lors se font jour les

discontinuités qui séparent le passé du présent.

De ce point de vue, le cas de Thrasea Paetus reflète l’histoire d’une exclusion.
Parmi ses pairs, Thrasea incarne l’archétype du «sénateur obtus» Cette image
du «sénateur obtus» s’explique par la particularité des structures politiques de

l’Empire romain. Après une succession de guerres civiles sanglantes, Auguste
ne réussit à fonder le règne unique qu’en établissant l’empereur comme primus
inter pares au sein des sénateurs. D’un côté, les sénateurs lui concèdent de

larges pouvoirs politiques et des droits honorifiques. De l’autre, ils ne peuvent
et ne veulent renoncer au rapport égalitaire avec lui parce que ce dernier fait
partie intégrante de l’habitus sénatorial. Une grande insécurité règne parmi les

sénateurs quant au comportement à adopter face à l’empereur. Ainsi, l’éventail
des comportements possibles s’étend de la soumission ‹courtisane› à l’attitude
égalitaire la plus stricte.
Ce conflit d’habitus caractérise également le cas de Thrasea Paetus. Il appartient
au cercle des sénateurs qui continuent à voir en la personne de l’empereur un

pair et qui, par conséquent, ne sont pas prêts à adapter leur comportement aux
nouvelles exigences du principat. Thrasea continue d’adopter un comportement

égalitaire face à l’empereur. Cette opiniâtreté qui compromet la cohésion de

l’ensemble de la caste sénatoriale le confine à la marge et lui vaut l’appellation
de «sénateur obtus» Le ‹même›, l’identité sénatoriale, devient autre, et se voit
attribué une connotation négative. Le destin qui s’abat sur Thrasea, chaque

sénateur peut en être frappé. L’image du «sénateur obtus» devient une arme

employée dans la lutte pour l’influence et le prestige. La condamnation de

Thrasea Paetus n’est pas l’aboutissement d’un conflit politique et idéologique;
elle est le résultat d’une confrontation entre différentes formes d’habitus, d’une
part, et de l’exclusion, d’autre part, au moyen de la construction d’une image de

l’autre, d’un comportement inadapté.

Traduction: Félix Stürner)


	Der Fall des Thrasea Paetus : die Ausgrenzung des Nichtangepassten und das Andere des senatorischen Habitus

