
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 3 (1996)

Heft: 1

Artikel: Bilder des Anderen = Images de l'autre

Autor: Schumacher, Beatrice / Späth, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-9811

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-9811
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHUMACHER, SPÄTH: BILDER DES ANDEREN / IMAGES DE L’AUTRE

7

BILDER DES ANDEREN

April 1995, Oklahoma City, USA: eine Autobombe explodiert vor den
Räumlichkeiten des nationalen Büros für Alkohol, Tabak und Feuerwaffen. Hunderte
von Verletzten und Toten sind die verheerenden Folgen des Attentats. Über alle
Fernsehschirme flimmern die Bilder der Zerstörung, und in allen Medien gilt
der Terrorismus aus dem Nahen Osten als Urheber. Wenige Tage später wird
deutlich, dass die Bombe nicht von Fremden gelegt wurde, sondern von
amerikanischen Bürgern.
Spätsommer 1995, Frankreich: Bombenattentate in Paris und Lyon versetzen

das Land in Angst. Algerische Fundamentalisten sollen dafür verantwortlich
sein. Im September werden Name und Bild eines Verdächtigen herumgeboten:

Khaled Kelkal, ein in der Banlieue von Lyon aufgewachsener «beur» Die
Verfolgungsjagd der Polizei wird medial in Szene gesetzt, die fernsehschauende

Nation ist quasi life dabei. Kelkal wird durch Schüsse aus Polizeiwaffen getötet,

bevor der gerichtliche Nachweis seiner Veranwortung für eines der Attentate
erbracht ist. Der Innenminister zeigt sich befriedigt, einen Leistungsausweis

seiner Sicherheitskräfte vorlegen zu können. Die Attentatsserie geht jedoch
nach der Erschiessung des jungen Mannes weiter.
Eine Bedrohung wird in Oklahoma und in Frankreich den Fremden zugeschrieben,

dem ‹Anderen›, das nicht zur eigenen Gesellschaft gehört. Doch dieses

externe Andere stellt sich als Teil des Eigenen, als internes Anderes heraus. In
Oklahoma treten an die Stelle eines stereotypen Feindbilds amerikanische Bürger,

die ihr «Recht» auf Waffentragen «verteidigen» wollen. In Frankreich
rückt die tragische Geschichte des Khaled Kelkal, Sohn von ImmigrantInnen
aus ehemaligem Kolonialgebiet, aufgewachsen in einer der französischen
Vorstädte, sozial und wirtschaftlich unterprivilegiert, ein Problem der eigenen
Gesellschaft in den Blick: Frankreichs Ausgrenzung seiner maghrebinischen
Bevölkerung, die Ausgrenzung seiner eigenen Vergangenheit.
Das ‹Andere›: ein Wort mit unzähligen Facetten. Seine Verwendung in
verschiedensten Kontexten hat zu einer Bedeutungsvielfalt geführt, die den Begriff
eines feststehenden Gehalts beraubt. Der Begriff ist deshalb nicht mehr als

Begriff verwendbar, sondern ist Herausforderung: Er verlangt, immer wieder
neu definiert zu werden. Als Frage ist ‹das Andere› auch für die historische
Arbeit produktiv.
Das vorliegende Heft «Bilder des Anderen» reiht sich nicht in eine Perspektive
ein, welche das Andere in der «Kulturbegegnung» der Konfrontation
unterschiedlicher Kulturen sucht. Diese Perspektive entwickelte die Ethnologie seit

ihren widersprüchlichen Anfängen im Kolonialismus als ihren eigentlichen



TRAVERSE 1996/1

8

Forschungsgegenstand; die Geschichtsforschung nahm diese Fragestellung –
insbesondere in den Forschungen über die «Entdeckung der Neuen Welt» – auf;

neu aufflammende Rassismen und ethnozentrische Nationalismen haben in den

letzten Jahren zu einer breiten Diskussion und zahlreichen Publikationen zu den

Fragen von Ausgrenzung, Assimilation und Identität geführt, an denen sich alle

Humanwissenschaften beteiligen.1 Im Unterschied zu diesen Ansätzen will die
vorliegende Nummer von traverse die Konstruktion der Differenzen zum Thema

machen. Die Beiträge stellen die Frage nach der Konstruktion des Anderen

auf zwei Ebenen: Sie thematisieren das Andere erstens als Objekt der historischen

Forschung, als einen Begriff, den jede Gesellschaft unterschiedlich
ausfüllt. Die Beiträge stellen zweitens die Frage nach dem Anderen auf der Ebene

der Herangehensweisen, welche die Begegnung mit dem Anderen in ein
methodologisches Postulat umsetzen.

Als Objekt historischer Forschung greifen die sechs Beiträge das Andere auf,
indem sie die Frage stellen, was von der Gesellschaft einer bestimmten Epoche

als fremd, anders betrachtet wurde und auf welche Weise sie an dieses Andere
heranging: Individuen, gesellschaftliche Gruppen und ganze Gesellschaften

definieren das Andere sowohl als Nicht-Zugehörigkeit, als externes Anderes,

wie auch im Rahmen der Zugehörigkeit als ein Anderes in sich selbst. Tzvetan

Todorov zeigt in seiner Untersuchung der Eroberung Amerikas2 wie das ferne

Fremde den Vergleich mit dem Fremden der eigenen Gesellschaft herausforderte:

Religiöse und politische Praktiken der Azteken wurden über das Instrument

der Erklärungsmuster, die auf die spanischen Vorstellungen von Juden,

von Frauen, von griechisch-römischen Mythen zurückgriffen, fassbar gemacht.

Todorov weist zugleich auf die métissage hin, auf die Integration des Anderen

in die eigenen Praktiken, die er in seiner neusten Publikation, dem Entwurf
einer «allgemeinen Anthropologie» 3 zu einer generellen Bedingung menschlichen

Lebens ausformuliert: «Die andern sind nicht nur von Beginn an um uns

herum: von der frühesten Kindheit an interiorisieren wir sie, und ihre Bilder
beginnen, Teil von uns selbst zu sein» Als Ergebnis dieses Prozesses hält er

fest: «Das Selbst ist das Produkt der anderen, welche es seinerseits produziert

» 4

Die verallgemeinernde Aussage über das Andere als Bedingung menschlichen
Lebens kommt einher wie die Beschreibung einer friedlichen, wechselseitigen
Durchdringung von Verhaltensweisen, Sprechgewohnheiten, Denk- und
Handlungsformen, welche eine gesellschaftliche Gruppe einer bestimmten Epoche

und die Individuen, woraus sie sich zusammensetzt) prägten. Doch das Andere
als Objekt historischer Forschung stellt sich kaum je dar als Prozess in einem

machtfreien Raum. Gerade die Eroberung Amerikas, Ausgangspunkt von Todorovs

Überlegungen zur «Frage des Anderen» bringt Stephen Greenblatt zur als



SCHUMACHER, SPÄTH: BILDER DES ANDEREN / IMAGES DE L’AUTRE

9

Literaturwissenschaftler widerwillig gestellten) Frage, ob nicht«Worte als blosser

Deckmantel für Taten und deren physische Folgen» zu betrachten sind, ob nicht
Diskursanalysen reine Gespinste sind im Vergleich zur «Bedeutung des Jahres

1492 und seinen furchtbaren Folgen [...]: Schwerter und Kugeln dringen in
nacktes Fleisch ein, Bakterien und Viren raffen Körper mit fehlenden

Abwehrkräften dahin.» Und dennoch: auch wenn Greenblatt zugesteht, dass

«Mikroben jenseits des Renaissancediskurses» liegen und anerkennt, dass Diskurs

allein nicht ein Ereignis erkläre, so weist er doch zurecht darauf hin, dass

«der Besitz von Waffen und die Entschlossenheit, sie gegen wehrlose
Menschen einzusetzen, [...] eine kulturelle Angelegenheit sind, die aufs engste mit
dem Diskurs verknüpft ist: mit den Geschichten, die eine Kultur sich selbst

erzählt, mit ihren Vorstellungen über die Grenzen von Personen und deren
Verantwortlichkeit, mit ihrem kollektiven Regelsystem» 5

Greenblatts Überlegungen führen uns zur zweiten Ebene unserer Frage nach

dem Anderen: Nicht nur als Objekt ihrer Forschungsarbeit tritt das Andere
HistorikerInnen gegenüber, es bestimmt auch die historische Arbeit als solche.
Denn haben wir nicht das Aufsuchen, das Befragen, das Interpretieren, das

Erzählen des Anderen – der Vergangenheit – zu unserem Beruf gemacht?

Herodot reiste zu fremden Völkern und Städten, um Verhaltensweisen,
Regierungsformen, religiöse Praktiken zu beobachten, oder er liess sich erzählen,

immer auf der Suche nach der Anekdote im eigentlichen Wortsinn: nach dem

noch nicht Heraus- und Preisgegebenen). Das Erkunden in der unablässigen

Erweiterung seines Gesichtskreises machte dieser von Cicero einigermassen

willkürlich zum «Vater der Geschichte» erklärte Reisende zu seiner Aufgabe,
allerdings keineswegs ziellos: sein erzählerisches Ziel war der Krieg zwischen
den griechischen Stadtstaaten und dem Reich der Persischen Grosskönige.

Nicht Herodots Text allerdings wurde zum Erzählmodell für die Geschichtsschreibung

über Jahrtausende, Modell war vielmehr das Aufzeichnen des
Bekannten, des Handelns von Politikern und Heerführern, woraus sich ein Inventar

von exempla als Handlungsanleitung für die Aktualität der jeweiligen
Gegenwart gewinnen liess. Erst seit Ende des 19. Jahrhunderts öffnete sich die
Historiographie dem Anderen der Mentalitäten, dem Anderen fremder Kulturen,

dem Anderen der Arbeit, des Alltags, der Geschlechterrollen in der eigenen

Kultur, anderen Akteuren als den Machtausübenden.

Heute kann die Arbeit des Historikers und der Historikerin definiert werden
weniger als eine Rekonstruktion von Vergangenheit, welche die Erarbeitung
einer identifikatorischen Kontinuität zum Ziel hat, denn vielmehr als eine
genaue Lektüre des Textes einer Vergangenheit, deren Andersartigkeit vorausgesetzt

wird. Historisches Arbeiten meint dann die Deutung der Texte der schriftlichen

oder mündlichen, sprachlichen oder archäologisch-materiellen «Quellen»



TRAVERSE 1996/1

10

der Bilder, der Zahlen und Statistiken, worin wir Menschen und Gesellschaften

vor 2000 oder vor 20 Jahren zu fassen suchen, die sich von unseren
Diskurssystemen unterscheiden. Wir greifen dabei zwangsläufig auf Interpretationsmuster

und Kriterien zurück, die uns vertraut sind: Unsere Aufgabe ist nicht das

Reproduzieren von nicht verstehbar Anderem, sondern das Erklären. Erklären

ist ein Übersetzen des Fremden in die Denkweisen der eigenen Vorstellungen.
Historisches Arbeiten steht damit vor dem Dilemma, das Greenblatts Buch den

Titel gibt: Wunderbare Besitztümer. Denn die Texte unserer «Quellen» sind

zwar wunder-bar, sie bringen uns zum Staunen. Doch das Sich-Wundern kann

nicht zum Besitztum unseres Wissens und unserer Wissenschaft gemacht werden:

Besitz und Staunen schliessen sich aus. Die folgenden Beiträge suchen

einen Weg, der von diesem Dilemma wegführt: sie nehmen das erste Wort des

Titels, der über diesem Themenschwerpunkt steht, ernst, sie beschreiben Bilder
des Anderen. Bilder des Anderen lassen sich nicht in die Einzahl setzen: Es gibt

nicht das Bild des Anderen, das Andere lässt sich nur in einer Vielfalt von
Bildern fassen, und der Anspruch des historischen Arbeitens kann nicht sein,

diese Vielfalt auszuschöpfen. Die historische Konstruktion kann nur einige

Aspekte, einige Bilder herausgreifen, die unter sich in einem komplexen
wechselseitigen Verhältnis stehen, sich gegenseitig beeinflussen, zurückdrängen,

verstärken. Auf diese Weise entgehen wir der Gefahr des imperialistischen

Anspruchs, das Andere in seiner Pluralität zu reduzieren auf das Eine unseres

Besitzes: Historisches Arbeiten kann nie das Produkt eines Abbildes der
Vergangenheit, kann nie ein ein-deutiges und damit fixierend-festlegendes Bildes
des Anderen zum Ergebnis haben.

Geschichtsforschung stellt immer ihre aktuellen Fragen an ihr Forschungsobjekt,

an die Vergangenheit und ihre fremden Welten, anderen Lebensweisen.

Die Frage nach dem Anderen möchten wir historisch aufgreifen, um
Denkmöglichkeiten zu erkunden. Die sechs Beiträge untersuchen – von der Antike
bis in die Gegenwart – Ausgrenzung und Konfrontation mit Anderem,
Beziehungen zwischen dem Eigenen und dem Fremden. Sie stellen damit den
vermeintlichen Selbstverständlichkeiten der Gegenwart eine komplexe Vielfalt
entgegen.

Dirk Barghop beleuchtet in seinem Beitrag die Geschichte eines Senators im
Rom der frühen Kaiserzeit 1. Jahrhundert u. Z.), der gezwungen wird, seinem

Leben ein Ende zu setzen. Die Suche nach Erklärungen dieses Todes führt zur

Frage nach dem Anderen im senatorischen Habitus: der Suizid wird zum
Endpunkt einer Geschichte der Ausgrenzung. Während Barghop die Konstruktion
eines Bildes des Anderen analysiert, legt Carlos Zeron in seiner Untersuchung

der jesuitischen Mission in Brasilien das Gewicht auf die sozio-ökonomischen

Bedingungen, auf deren Hintergrund Bilder des Anderen entstehen. Ihren an-



SCHUMACHER, SPÄTH: BILDER DES ANDEREN / IMAGES DE L’AUTRE

11

fänglichen Widerstand gegen die Ausbeutung der indigenen Arbeitskraft müssen

die Jesuiten sehr schnell aufgeben: nicht nur wird die brasilianische
Bevölkerung zu Ansiedlung und Arbeitsleistung gezwungen, sondern die Mission
kann sich wirtschaftlich nur dank zusätzlicher Arbeitskraft halten, welche sie

sich mittels dem – bis heute verheimlichten – jesuitischen Sklavenhandel
zwischen Brasilien und Angola beschafft. Zeron geht den Rechtfertigungen nach,
die für diese Praxis gefunden werden mussten, und er zeigt, wie die Missionare
vor Ort ihren Kritikern mit einem Bild der «zu Recht» in Unfreiheit lebenden

Sklaven entgegentraten.

Das Bild als Übersetzungsleistung problematisiert die Linguistin Lorenza
Mondada in ihrer Untersuchung von Reiseberichten aus dem 18. Jahrhundert:
Sie diskutiert die Bedingungen, die uns die Sprache auferlegt, um Fremdes

überhaupt zu fassen: Die Bedeutung sprachlicher Mittel für die Konstruktion
von altérité wird in Mondadas Beitrag auch für HistorikerInnen klar: Das

Andere existiert nicht als solches, sondern nur in den Bedeutungsstrukturen der
eigenen Sprache und damit in Bildern.
Nicht nur verbale, auch visuelle Sprache dient der Darstellung des Anderen. In
der Mitte des 19. Jahrhunderts begann das schweizerische Justizdepartement

die Photographie als polizeiliches Fahndungsinstrument einzusetzen. Die von
Thomas Meier und Rolf Wolfensberger vorgestellte Photoserie gibt einen
Einblick in den Prozess der Herausbildung einer Bildsprache, die vom Fahndungsbild

nach dem Muster des bürgerlichen Porträts – dem Eigenen – hinführt zur
Ausbildung des Bildtypus «en face et en profil» der zum klar abgegrenzten

Abbild des Verbrechers – des Anderen – geworden ist.

Mit der Bevölkerungsgruppe, die das christliche Abendland während zwei
Jahrtausenden gleichsam zum Idealtypus der ausgegrenzten Minderheit
ausformte, mit der jüdischen Bevölkerung, beschäftigt sich der Beitrag von Daniel
Gerson. Er stellt jedoch nicht die vielfach erforschte antijüdische Stereotypenbildung

zur Diskussion, sondern sein Interesse gilt dem Blick der jüdischen
Minderheit – konkret jener der polnischen Industriestadt Lodz in den dreissiger
Jahren des 20. Jahrhunderts – auf die sie umgebende Mehrheit der
nichtjüdischen – in diesem Fall polnischen und deutschen – Bevölkerung. Die
doppelte Erscheinung des Anderen führte in der jüdischen Wahrnehmung zu
Differenzierungen unter anderem einer grossen Wertschätzung deutscher Kultur),

welche die von Gerson heute darüber befragten Personen in ihren Erinnerungen

an die dreissiger Jahre bewahrt haben – auch nach der Erfahrung des

Holocaust.
Die Verheerungen des Nationalsozialismus und das schwierige, allzu schnell
unter dem Vorzeichen des «Wiederaufbaus» harmonisierte Zusammenleben im
Nachkriegsdeutschland hat der Schriftsteller Wolfgang Koeppen bereits Mitte



TRAVERSE 1996/1

12

der fünfziger Jahre in seinem Roman Tod in Rom einem analytischen Blick
unterzogen. Der Literaturwissenschaftler Martin Luchsinger zeigt, wie dieser

Text Deutsche in Rom zusammenführt, in deren Figuren der Krieg auf
unterschiedlichste Weise präsent ist. Ungebrochene Verehrung des Nationalsozialismus

neben radikalen Brüchen bestimmen die Identität der Hauptfiguren des

Romans in ihrer Abgrenzung voneinander, und der Text legt damit eine Vielfalt
von Bildern eines Anderen vor. Luchsinger analysiert die Ausgestaltung dieser

Bilder mit theoretischen Ansätzen, welche Thesen Todorovs kritisch weiterführen

zu Benjamins «Denkbild» das die komplexen Relationen unter den Romanbildern

als dialektische Bilder erkennen lässt.

Die Nachkriegszeit bedeutete auch den Aufbruch ins Konsumzeitalter, einem

scheinbar unaufhaltsamen, sich zunehmend beschleunigenden Prozess, der sich

Amerika als grosses Vorbild auserkoren hatte. Sibylle Brändli hat sich mit
textanalytischen Mitteln den Reisebericht einer Migros-Studiendelegation
vorgenommen, die 1961 neue Distributionstechniken im amerikanischen Detailhandel

erkundet. Sie zeigt, dass die Begegnung mit Amerika ein Prozess der

Verführung ist, der Faszination und Abwehr zugleich: Der Blick auf das Andere

ist ein von Beunruhigung, anxiety, geprägter Blick auf die eigene Zukunft. Von
hier aus drängt sich eine Sicht von Amerikanisierung auf, die entgegen einer
gängigen Metapher der Beschleunigung die kulturelle Arbeit in den Blick rückt,
die der Übergang in die neue Welt der Waren erforderte.
Quer durch die Vielfalt der angesprochenen Themen und Zeiten zeigt sich, dass

«das Andere» nicht in der Einzahl gefasst werden kann: ob an dieses Andere in
fremden Welten und auf anderen Kontinenten oder in der eigenen Gesellschaft

herangetreten wird, immer führen die Übersetzungs- und Interpretationsprozesse

zu einer Pluralität von Bedeutungen des Anderen, und diese Bedeutungen sind

nie fixierbar, sondern in ständiger Veränderung. Das Andere existiert deshalb

nicht als solches, es existiert nur in konstruierten Bildern, die es nie
auszuschöpfen vermögen. Diese Bilder werden auf der Basis des Eigenen geschaffen,
das historisch bestimmt ist: Jede Gesellschaft befindet sich in einem konstanten

Prozess, worin das Andere aufgrund ihres Selbstbildes bestimmt wird und
dieses Selbstbild in bezug auf dieses Andere. Jede Gesellschaft definiert Eigenes

zum Anderen und Anderes zum Eigenen – so kann es denn nie eine «reine»
Identität, eine «reine» Kultur geben.

Beatrice Schumacher, Thomas Späth*



SCHUMACHER, SPÄTH: BILDER DES ANDEREN / IMAGES DE L’AUTRE

13

Anmerkungen

1 Beispielsweise waren die Angriffe auf Flüchtlinge in Hoyerswerda Sachsen) 1991 direkter
Auslöser für eine Tagung mit nachfolgender Publikation: Friedrich Balke et al. Hg.),
Schwierige Fremdheit. Über Integration und Ausgrenzung in Einwanderungsländern,
Frankfurt a. M. 1993.

2 Tzvetan Todorov, La conquête de l’Amérique. La question de l’autre, Paris 1982 deutsch:
Frankfurt a. M. 1985); vgl. insbesondere Teil IV. «Connaître» 191-246.

3 Tzvetan Todorov, La vie commune. Essai d’anthropologie générale, Paris 1995.
4 Tzvetan Todorov, La vie commune, 144, 145 unsere Übersetzung); für eine vertiefte

Thematisierung dieser Frage in philosophischer und psychoanalytischer Perspektive auf
historische Beispiele hin vgl. Julia Kristeva, Étrangers à nous-mêmes, Paris 1988.

5 Stephen Greenblatt, Wunderbare Besitztümer. Die Erfindung des Fremden: Reisende und
Entdecker, Berlin 1994 englische Erstausgabe: Marvelous Possessions, Oxford etc. 1991),
104. Für eine kritische Erörterung von Greenblatts Ansatz vgl. Jan R. Veenstra, «The New
Historicism of Stephen Greenblatt: On Poetics of Culture and the Interpretation of Shakespeare

» History and Theory, 34 1995), 174–198.
* Wir danken herzlich Geneviève Heller für ihre zahlreichen Ermutigungen und ihre

grosszügige Mitarbeit an diesem Themenschwerpunkt, der ohne ihre Mithilfe nicht in der
vorliegenden Form erscheinen könnte. Unser grosser Dank geht ebenso an die AutorInnen für
ihre Bereitschaft, im Frühjahr 1995 zu einem Kolloquium zum Thema dieses Schwerpunktes

zusammenzukommen sowie für die ausserordentlich grosse Offenheit für Austausch,
Kritik und Anregungen, welche unsere Zusammenarbeit prägten.



TRAVERSE 1996/1

14

IMAGES DE L’AUTRE

Avril 1995, Oklahoma City, USA: une voiture piégée explose devant le bâtiment
du bureau fédéral des alcools, tabacs et armes à feu. Des centaines de blessés et

de morts sont le terrible bilan de l’attentat. Les images de la destruction passent

sur tous les écrans de télévision et tous les médias accusent le terrorisme
proche-oriental. Peu de jours après, on découvre que ceux qui ont posé la bombe

ne sont pas des étrangers, mais des citoyens américains.

Été et automne 1995, France: l’explosion de bombes à Paris et à Lyon sème la
peur. On attribue la responsabilité àdes fondamentalistesalgériens.En septembre,

le nom et la photo d’un suspect sont mis en circulation: Khaled Kelkal, un beur

qui a passé sa jeunesse dans une banlieue de Lyon. La poursuite policière est

mise en scène par les médias, tous les spectateurs de télévision suivent presque

en simultané la traque et sa conclusion. Kelkal est tué par les armes policières,
avant que sa culpabilité ne soit prouvée par un tribunal. Le ministre de l’Intérieur
exprime sa satisfaction d’avoir donné à la nation la preuve de l’efficacité de ses

forces de sécurité. La série des attentats, cependant, continue après la mise à

mort du jeune beur.

La menace se voit attribuée, en Oklahoma et en France, à l’étranger, à celui qui
n’est pas intégré; or cet étranger, tout autre qu’il soit, se révèle être un autre de

l’intérieur. En Oklahoma, des citoyens américains «défendant» leur «liberté»
de porter des armes remplacent l’image stéréotypée de l’ennemi. En France, le
destin tragique de Khaled Kelkal, fils d’immigrants de l’ancienne colonie,
enfant des banlieues, défavorisé socialement et économiquement, met en pleine
lumière un problème de la société française elle-même: l’exclusion dont la
France rend victime ses habitants de l’Afrique du nord, l’exclusion de son

propre passé.

L’autre: un mot aux innombrables facettes. Son actualisation dans les contextes
les plus divers multiplie ses significations, et cette polysémie rend le terme flou.
On ne peut utiliser le mot comme un concept: continuellement, il demande à

être redéfini. Mais en tant que question, ‹l’autre› est stimulant également pour le
travail des historiennes et des historiens.
Le numéro de traverse intitulé «images de l’autre» n’aborde pas le thème de

l’autre dans la rencontre ou la confrontation de cultures différentes; l’ethnologie
et l’anthropologie sociale en ont fait l’objet même de leurs recherches depuis les
débuts problématiques à l’époque du colonialisme. L’historiographie, quant à

elle, a repris la question de l’autre notamment dans les recherches sur la
«découverte du Nouveau Monde» Enfin, les récentes manifestations de racisme

virulent et les bouffées de nationalismes ethnocentriques ont provoqué de larges



SCHUMACHER, SPÄTH: BILDER DES ANDEREN / IMAGES DE L’AUTRE

15

discussions et de nombreuses publications sur les questions de l’exclusion, de

l’assimilation et de l’identité auxquelles les sciences humaines apportent leur
contribution.1 À la différence de ces approches, le présent numéro de traverse
propose des travaux qui mettent la construction de l’altérité au centre de leur
recherche. Les articles posent la question de l’autre sur deux niveaux: d’une
part, ils problématisent la construction de l’autre en tant qu’objet de la recherche
historique, comme un concept auquel toute société attribue des significations
spécifiques. D’autre part, ils posent la question de l’autre comme un postulat
méthodologique, n’importe quelle «source» historique étant une confrontation
de l’autre par sa distance.

Au premier niveau, celui de l’autre en tant qu’objet de la recherche historique,
les six articles du dossier proposent des réponses à la question de savoir ce

qu’une société d’une époque donnée considère comme étranger ou autre,
comment elle élabore l’altérité. L’autre n’est pas d’abord, dans la perspective
que nous avons choisie, un autre extérieur: des individus, des groupes sociaux et

des sociétés définissent certes l’autre comme ce qui n’appartient pas à eux, mais

l’autre est pourtant intérieur, il se retrouve en leur sein. Dans son étude sur la
conquête de l’Amérique, Tzvetan Todorov2 démontre que la rencontre de

l’étranger lointain contraint les conquistadores à le comparer à l’étranger dans

leur propre société: ils décrivent les pratiques religieuses et politiques des

Aztèques en ayant recours aux modèles d’explication qui déterminaient l’imaginaire

des Espagnols par rapport aux juifs, aux femmes, aux mythes
grécoromains. Simultanément, Todorov relève le métissage, l’intégration de l’autre
dans les pratiques et l’imaginaire du même; dans son Essai d’anthropologie
générale3 récemment publié, il en déduit une condition générale de la vie
humaine: «Les autres ne sont pas seulement d’emblée autour de nous: dès le
plus jeune âge, nous les intériorisons, et leurs images commencent à faire partie
de nous» Le résultat de ce processus serait alors que «le soi est le produit des

autres qu’il produit à son tour» 4

L’interprétation généralisante de l’autre comme une condition de toute vie
humaine se présente sous la forme de la description d’une pacifique et réciproque
interpénétration de comportements, d’habitudes communicatives, de structures
de pensée et d’action, déterminant un groupe social et les individus qui le
constituent) d’une époque donnée. Or l’autre, tel que la recherche historique le

définit, ne peut jamais, à de rares exceptions près, se situer dans un espace libre
de tout rapport de force et de pouvoir. Ainsi la conquête de l’Amérique, point de

départ des réflexions de Todorov, inspire à Stephen Greenblatt une interrogation
sur la valeur de la langue et des analyses du discours: «Les mots, ne seraient-ils
pas seulement une couverture pour les actions et leurs effets?» De même, il se

demande si les analyses du discours ne seraient pas de simples chimères à côté



TRAVERSE 1996/1

16

de «la signification de l’année 1492 et ses conséquences dévastatrices […]: des

épées et des balles pénètrent la chair nue, des bactéries et des virus fauchent des

corps sans défense immunitaire» Et pourtant, tout en admettant que «les microbes
se situent au-delà du discours de la Renaissance» et que le discours seul ne

saurait expliquer un événement, Greenblatt retient à juste titre que «la possession

d’armes et la décision d’en faire usage contre des êtres humains sans défense

relève de structures culturelles qui se trouvent être en relation étroite avec le
discours: avec les histoires qu’une culture se raconte à elle-même, avec

l’imaginaire concernant les limites d’une personne et de sa responsabilité, avec
son système de règles.5

Les réflexions de Greenblatt nous amènent au second niveau de la question de

l’autre: l’autre ne se réduit pas à être l’objet de recherche des historiennes et des

historiens, il fait partie de tout travail en histoire, il est un élément constitutif du
discours historiographique. N’avons-nous pas choisi de faire un métier des

activités de la recherche, de l’interrogation, de l’interprétation, du récit sur
l’autre que présente, pour nous, le passé? Hérodote se rendait chez les peuples

étrangers pour observer ou se faire raconter) les comportements, les formes de

gouvernement et les pratiques religieuses, toujours avide d’anecdotes au sens

premier du mot – ce qui n’a pas été ‹donné› en public, ce qui n’est pas ‹édité›).
Cet infatigable voyageur que Cicéron déclara, de façon plutôt arbitraire, «père

de l’histoire» se donnait comme tâche l’exploration d’un horizon dont il
repoussait sans cesse les limites, avec un objectif bien clair cependant: la ligne
d’arrivée de son récit était la guerre entre les cités grecques et l’empire du
Grand-Roi de Perse. Toutefois, le texte d’Hérodote ne s’est pas imposé comme

modèle narratif de l’historiographie pendant des milliers d’années, le modèle de

l’écriture de l’histoire n’a pas été le récit des choses étranges et étrangères, mais
au contraire le recueil de ce qui était connu, les actions des politiciens et des

généraux dont chaque époque tirait les exempla, utiles conseils sur la meilleure
manière d’agir pour le présent. Depuis la fin du XIXe siècle seulement,

l’historiographie s’est ouverte à l’autre: mentalités, diversité des cultures, l’autre
du travail, du quotidien, des différences sexuelles, acteurs ne faisant pas partie
de ceux qui exercent le pouvoir.
Aujourd’hui, le travail des historiennes et des historiens se définit moins comme

reconstruction d’un passé dont l’objectif serait l’élaboration d’une continuité
identificatrice, que comme une lecture précise du texte du passé considérée dans

son altérité. Le travail historiographique attribue des significations aux textes

des «sources» écrites, orales ou matérielles, aux images, aux chiffres et

statistiques, à tous ces matériaux dans lesquels nous prétendons saisir les femmes

et les hommes des sociétés qui, à deux mille ans ou à vingt ans de distance de

notre présent, sont distinctes de nos systèmes de discours. Dans ce processus



SCHUMACHER, SPÄTH: BILDER DES ANDEREN / IMAGES DE L’AUTRE

17

d’interprétation, nous ne pouvons que nous référer aux modèles d’explication et

aux critères qui nous sont familiers: notre tâche n’est pas la reproduction d’un
autre incompréhensible, mais la proposition d’une explication de l’autre.
Expliquer, cela signifie traduire l’autre avec les modes de pensée de notre
propre imaginaire. Les historiennes et les historiens se voient alors confrontés
au dilemme qui donne son titre au livre de Greenblatt: merveilleuses possessions.

Il est vrai que les textes de nos «sources» sont merveilleux – ils nous surprennent
et fascinent, ils provoquent notre étonnement. Mais notre savoir et notre science

ne peuvent s’approprier l’étonnement: la possession et l’étonnement s’excluent
mutuellement.
Les contributions présentées dans ce numéro de traverse cherchent une voie qui
contourne ce dilemme, elles prennent au sérieux le premier mot du titre de ce

dossier, elles décrivent des images de l’autre. ‹Images de l’autre› ne saurait se

décliner au singulier: ce n’est pas dans une image, mais dans des images

multiples que l’autre se présente, et le travail historiographique ne peut jamais
prétendre épuiser cette multiplicité. La construction historiographique choisit
quelques images, quelques aspects qui, entre eux, entretiennent des rapports

complexes d’influence, de refoulement, de renforcement. Ainsi, nous échappons

au danger de la prétention impérialiste de réduire la pluralité multiple de l’autre
à l’unicité de notre possession: le travail historiographique ne produit jamais un

portrait exact du passé, il ne peut pas aboutir à une image de l’autre univoque et
qui le fixerait, le dé-finirait au sens fort du terme.
Les historiennes et les historiens posent toujours des questions du présent à leur
objet de recherche qu’est le passé, avec ses mondes étrangers et ses étranges

manières de vivre. Nous soulevons la question de l’autre dans le domaine de

l’histoire pour explorer des possibilités de penser différemment ces questions

actuelles. Les six contributions proposent – de l’Antiquité jusqu’au monde
contemporain – des réflexions sur l’exclusion de l’autre et la confrontation avec

lui, sur les rapports entre le même et l’étranger. Elles opposent une pluralité
complexe aux évidences d’aujourd’hui qui ne sont évidentes qu’en apparence.

Dans son article, Dirk Barghop présente l’histoire d’un sénateur qui, au premier
siècle de l’Empire romain Ier siècle de notre ère), est contraint de se suicider. La
tentative d’expliquer cette mort conduit à la problématique de l’autre vu à partir de

l’habitus sénatorial: le suicide se révèle être l’aboutissement d’une histoire de

l’exclusion. Tandis que Barghop présente une analyse de la construction de l’autre
au sein d’une seule société ou, plus précisément, à l’intérieur de sa classe

dirigeante, l’aristocratie romaine, Carlos Zeron, dans son étude sur la mission des

jésuites au Brésil, met l’accent sur les conditions sociales et économiques

déterminant les images de l’autre. Les jésuites se voient contraints d’abandonner

très rapidement leur opposition à l’exploitation de la main-d’oeuvre indigène: non



TRAVERSE 1996/1

18

seulement ils obligent les autochtones à se fixer dans des villages contrôlés et à

travailler pour eux, mais en outre ils ne sont capables de garantir la survie

économique de leur mission que grâce à une main-d’oeuvre supplémentaire
importée – un fait tenu secret jusqu’à nos jours –, à savoir des esclaves noirs que

leur procuraient les missions jésuites de l’Angola. Zeron a exhumé des archives

des textes destinés à justifier ces pratiques et il montre de quelle façon les

missionnaires brésiliens opposaient l’image d’une réduction à l’esclavage légitime
à ceux qui critiquaient leur recours à une économie esclavagiste.

Lorenza Mondada, dans une analyse linguistique d’un corpus de récits de

voyage du XVIIIe siècle, problématise l’image en tant qu’aboutissement d’un
travail de traduction: elle démontre les conditions imposées à toute approche de

l’autre par la langue elle-même. Les historiennes et les historiens peuvent tirer
parti d’une telle lecture qui met en évidence l’impact du langage sur toute
construction de l’altérité: l’autre n’existe pas en tant que tel, mais uniquement
dans les structures de significations et dans les images de celui qui le construit.
La représentation de l’autre ne se sert pas seulement du langage verbal, mais

également du langage visuel. Vers le milieu du XIXe siècle, la police fédérale
suisse commence à utiliser la photographie comme instrument de recherche

policière. La série de photos présentée par Thomas Meier et Rolf Wolfensberger
permet de suivre le processus de la formation d’un langage photographique qui
va des premières photos de recherche prises selon le modèle du portrait
bourgeois – le même – à l’établissement d’un arrangement photographique de face et

de profil devenue le stéréotype de l’image du criminel – de l’autre.
La communauté des juifs, type idéal de la minorité exclue dans l’Occident
chrétien pendant deux milliers d’années, est le sujet de l’article de Daniel
Gerson. Il ne discute pas la formation des stéréotypes antisémites déjà largement
étudiée, mais il se tourne vers le regard que cette minorité – plus concrètement
celle de la ville polonaise de Lodz pendant les années 30 de notre siècle – posait
sur la majorité autour d’elle. La perception des juifs de Lodzdistinguait clairement
deux images différentes de l’autre, les Polonais et l’importante minorité des

Allemands. Il est étonnant de voir à quel point cette distinction, et surtout la
grande valeur attribuée à la culture allemande, se trouve conservée – même

après l’Holocauste – dans la mémoire des anciens habitants de Lodz interviewés
par Gerson.

Dans son roman Mort à Rome paru en 1954, l’écrivain allemand Wolfgang
Koeppen pose un regard critique sur les ravages du nazisme et sur cette vie
commune dans l’Allemagne de l’après-guerre trop rapidement conciliée sous le
signe de la «reconstruction» Martin Luchsinger propose une analyse littéraire
de ce texte qui rassemble des Allemands à Rome, personnages portant toujours
en eux-mêmes l’expérience de cette guerre vécue demanières diverses. L’identité



SCHUMACHER, SPÄTH: BILDER DES ANDEREN / IMAGES DE L’AUTRE

19

des personnages principauxestdéterminée par des attitudes allant de l’admiration
inaltérée du nazisme aux ruptures radicales; cette identité se construit par le

rapport entre ces personnages et les autres, et en même temps elle définit ce

rapport. Le texte présente ainsi une multiplicité d’images de l’autre que
Luchsinger étudie sur la base d’approches théoriques fondées sur les thèses de

Todorov, qu’il critique et complète en s’appuyant sur le concept du Denkbild –

l’image qui invite à la réflexion – de Walter Benjamin, ce qui permet d’analyser
les relations complexesentre les images du roman en tant qu’images dialectiques.

L’après-guerre signifie également l’essor de l’âge de la consommation, une

évolution apparemment irrésistible, en accélération constante, qui érige les

États-Unis en modèle idéal. Sibylle Brändli soumet le rapport de voyage d’une
délégation de Migros à une analyse textuelle: les quatre délégués du grand

distributeur suisse font le voyage pour étudier les techniques américaines de la

distribution dans le domaine du commerce de détail. La lecture du rapport fait
apparaître le voyage à travers les États-Unis comme un processus de séduction,
à la fois fascination et refus: le regard sur l’autre est un regard plein d’inquiétude,
d’anxiety, sur son propre avenir. L’américanisation apparaît alors, contrairement
à la métaphore habituelle de l’accélération quasiment «naturelle» – comme un

vrai travail culturel, passage inévitable pour accéder au nouveau monde des

produits de masse.

À travers la diversité des sujets et des époques, les articles montrent que l’autre
ne peut se concevoir au singulier. Que l’autre se situe dans un monde nouveau,
sur un autre continent ou à l’intérieur de sa propre société, celui qui l’approche
et tente de le saisir entre dans un processus de traduction et d’interprétation
aboutissant nécessairement à une pluralité de significations de l’autre, pluralité
fluctuante: ces significations se forment et se transforment dans un mouvement
perpétuel. L’autre n’existe donc pas, sinon à travers des images construites qui
jamais ne saisissent sa diversité complexe. Ces images de l’autre s’élaborent sur

la base du même, de cet univers familier qui se détermine dans et par le moment
historique donné: toute société, dans un processus continuel, définit l’autre par

rapport à son image d’elle-même, et l’image d’elle-même par rapport à l’autre.
Les éléments de l’image du même et de l’image de l’autre s’échangent: le même

devient autre et l’autre est intégré dans le même – on ne pourra donc à aucun

moment prétendre à une identité «pure» ou à la «pureté» d’une culture.

Beatrice Schumacher, Thomas Späth*

Traduction: Thomas Späth)



TRAVERSE 1996/1

20

Notes

1 Pour n’en prendre qu’un exemple: les agressions contre des refugiés à Hoyerswerda, dans

le Land allemand de Saxe, en 1991, furent le motif explicite d’un colloque international
interdisciplinaire dont les actes ont été publiés, cf. Friedrich Balke et al. éd.), Schwierige
Fremdheit. Über Integration und Ausgrenzung in Einwanderungsländern, Francfort s/M.
1993.

2 Tzvetan Todorov, La conquête de l’Amérique. La question de l’autre, Paris 1982; cf.
surtout la partie V, «Connaître» 191-246.

3 Tzvetan Todorov, La vie commune. Essai d’anthropologie générale, Paris 1995.
4 Tzvetan Todorov, La vie commune, 144, 145; on trouvera une analyse plus poussée de ces

questions, sur des bases philosophiques et psychanalytiques, dans le livre de Julia Kristeva,
Étrangers à nous-mêmes, Paris 1988.

5 Stephen Greenblatt, Wunderbare Besitztümer. Die Erfindung des Fremden: Reisende und
Entdecker, Berlin 1994 première publication: Marvelous Possessions, Oxford etc. 1991),
104 citation traduite par nous). Pour une discussion critique de l’approche de Greenblatt,
cf. Jan R. Veenstra, «The New Historicism of Stephen Greenblatt: On Poetics of Culture
and the Interpretation of Shakespeare» History and Theory, 34 1995), 174–198.

* Nous remercions vivement Geneviève Heller pour sa collaboration généreuse et
encourageante tout au long du travail sur ce dossier thématique que, sans son apport, nous

ne pourrions présenter tel qu’il est aujourd’hui. De même, nous remercions les auteurs des

contributions qui non seulement étaient prêts à se rendre à une table ronde au printemps
1995 autour des «images de l’autre» mais ont fait leur travail dans un esprit
merveilleusement ouvert à l’échange, aux critiques et aux suggestions.

ERRATA

Des erreurs regrettables se sont glissées dans le numéro 3 de 1995:

– A la page 102, la légende de la caricature doit être corrigée: il s’agit évidemment
de Max Petitpierre dont le rôle est évoqué notamment aux pages 106, 130 et

suivantes) et non de son fils Gilles auquel nous présentons toutes nos excuses.

– Les illustrations des pages 103, 106 et 107 sont tirées du mémoire de licence

soutenu à l’Université de Berne en 1994 par l’historienne Therese Steffen qui a en

publié un résumé intitulé «Gegensätzliche Partner – Die Beziehungen Schweiz –
Sowjetunion 1946–1956» dans la revue des Archives Fédérales Suisses Etudes et
Sources 21 1995), 45–91.

Nous réitérons nos excuses aux personnes concernées.

La responsable du dossier thématique


	Bilder des Anderen = Images de l'autre

