Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift fir Geschichte = Revue d'histoire
Herausgeber: [s.n]

Band: 2 (1995)

Heft: 4

Artikel: Le,s réfugiés juifs en Suisse pendant la Seconde Guerre Mondiale :
mémoires

Autor: Regard, Fabienne

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-8944

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-8944
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LES REFUGIES JUIFS EN SUISSE PENDANT
LA SECONDE GUERRE MONDIALE

MEMOIRES

Fabienne Regard

Lorsque la mémoire devient problématique, la société se tourne désespérément
et résolument vers I’histoire qui se voit investie d une mission salvatrice: dire la
vérité. Juge supréme, on attend d’elle qu’elle soit un catalyseur irréfutable,
incontournable, hors de portée de toute discussion. A notre avis, ¢’est dans cette
perspective que se situe 1’étude actuelle, menée aux Archives Fédérales sur la
question des dossiers des refoulements de réfugiés juifs fuyant la mort
programmée par la barbarie nazie. Existe-t-il une cassure, un divorce irrémé-
diable entre différentes mémoires? Alors, I’histoire nous prouvera qui a raison
et qui a tort, semble-t-on affirmer de part et d’autre.
Mais a-t-on analysé la mémoire suisse sur la question? Pourquoi soudain le
conseiller fédéral Flavio Cotti, 50 ans apres la fin de la guerre, reconnait-il les
«faiblesses et les manquements de cette époques et affirme-t-il que «s’il faut
éviter de jeter la pierre a 1a Suisse des années 30 et 40, nous ne saurions nier que
la Suisse porte ici et 1a une part de la responsabilité des barbaries indicibles de
ces années»? Finalement, 1’enjeu semble de taille. Un mouvement symbolique
de reconnaissance de dette envers les victimes de la Shoah a bien été engagé
(méme si la phraséologie est prudente, sur la défensive et le terme «excuses»
inexprimé) et il est clairement énoncé que ce geste ne doit pas étre interprété
comme «un signe de faiblesse ou une autocritique destructive». C’est, a notre
avis, le cas d'une démarche constructive, mais constructive d’un certain type
d’oubli. Que se passera-t-il si la Suisse commémore le refoulement des réfugiés
juifs? Une historisation du vécu tragique qui deviendra un phénomene ...
normalisé et intégré dans une mémoire historique! Une parenthése honteuse,
mais une parenthése de I’histoire suisse qui ira dans le sens d’une considération
de la Shoah comme un accident de I’histoire — perdant de vue les prodromes et
les éléments de continuité. La plaie béante risque d’€tre anesthésiée par une
cérémonie ou un discours ordré et ordonnant, 1a ou il n’y a de place que pour
une mémoire vivante, en perpétuelle interrogation et indignation. A ce propos,
nous partageons enti¢rement 1’avis de Georges Bensoussan: «La mémoire du
52 m génocide ne peut étre que celle de I'insubordination et du refus de I'ordre sous



REGARD: REFUGIES JUIFS

ses apparats et ses pompes divers.»' Que reste-t-il de I"horreur absolue, de
I’angoisse, des souffrances vécues par les Juifs qui tentaient de sauver leur vie?
Conviendrait-il de présenter des excuses publiques ou d’ériger un monument?
Ces discussions soulévent plusieurs problémes. D’abord, sous quelle forme
figurer le refoulement? Il s’agit d’'une mémoire de la double absence puisque,
d’une part, la trés grande majorité des Juifs réfugiés en Suisse pendant la guerre
ont quitté ce pays en 1945 ou 1946, et que d’autre part, les refoulés ont souvent
été victimes de la Solution Finale de la Question Juive. Ensuite, quelle date
choisir pour rendre hommage aux refoulés? Le 20 avril 1933, date a laquelle la
circulaire du Département de Justice et Police exclut les Israélites du statut de
réfugié politique? Cet instrument sera utilisé jusqu’au 12 juillet 1944 pour ne
pas laisser entrer les Juifs. Le 4 aofit 1942, lorsque H. Rothmund donne I’ordre
de refouler plus souvent les réfugiés civils, méme si cela signifie la mise en péril
de leur intégrité corporelle ou de leur vie? Le 13 aotit 1942, lorsque H. Rothmund
demande la fermeture de la frontiere? Fin septembre 1938, période ou la Suisse
suggere aux autorités du Reich d’inscrire le signe «J» dans le passeport des Juifs
afin de mieux pouvoir les distinguer et les refouler a la frontiere? Le 29 décembre,
lorsque des instructions plus précises sur les modalités de refoulement sont
distribuées aux garde-fronticres? Pourquoi lier la commémoration de la fin de la
guerre avec des excuses officielles, alors qu’a la fin de la guerre la politique
suisse a 1’égard des réfugiés juifs a justement ét€ en leur faveur? C’est comme si
la mémoire suisse (officielle) avait besoin, 50 ans plus tard, d’intégrer, de
normaliser, c’est-a-dire de résoudre une fois pour toutes la question de la
culpabilité tant qu’il existe des survivants. Ensuite, les refoulés appartiendront a
I’histoire, a2 une mémoire institutionnalisée. Disparues alors les questions de
conscience, finis les remords, la commémoration se vivra au présent historique,
ritualisée selon le vieil adage: crime avoué est déja a moitié pardonné!

En ce qui concerne la mémoire juive sur 1’accueil et le non-accueil des réfugiés
juifs en Suisse de 1933 a 1945, nous avons étudié celle d’une centaine de
réfugiés qui ont ét¢ acceptés. Il resterait a étudier les représentations des réfugiés
juifs qui ont été refoulés (et qui ont pu en réchapper), celles des communautés
juives suisses et celles de communautés juives extérieures. Notre recherche
s’est inscrite dans une perspective d’histoire orale, conduite sur base d’interviews
semi-directives, dans la seconde moitié des années 80. Nous avons rencontré
une centaine de réfugiés qui furent accueillis en Suisse de 1942 jusqu’a la fin de
la guerre. Ils habitent actuellement en France, en Israél, en Belgique et en
Suisse. Nous avons retenu 21 entretiens parmi les plus représentatifs. Si les
souvenirs différent en fonction de plusieurs facteurs (la date d’arrivée, I'age du
réfugié a 'époque, la situation familiale, les lieux d’accueil), malgré tout des
noyaux durs de themes apparurent d’emblée et offrirent une vision kaléidos- m53



541

MAI 1945

copique de I'époque: le passage de la fronticre, le premier accueil, la vie en
camp ou en home de jeunes, les relations avec le personnel d’encadrement, les
relations entre réfugiés, les relations avec la population locale, I’antisémitisme,
la xénophobie, les relations avec ’extérieur de la Suisse, 1’appréciation de la
politique suisse a I’égard des réfugiés. Cette étude nous a permis, entre autres,
d’avancer I’hypothése que la mémoire individuelle des réfugiés juifs en Suisse
ne coincide pas exactement avec leur mémoire collective. Pour simplifier, le
refoulement de personnes tres peu différentes d’eux (age, situation familiale,
date d’arrivée en Suisse, hasard des rencontres avec des militaires ou fonc-
tionnaires plus ou moins favorables aux réfugiés), avec ses conséquences tra-
giques, a constitué un arriere-fond traumatique dépassant leurs souvenirs
personnels. Méme si leur séjour sur le plan individuel a été convenable, ils
ressentent le devoir de t€émoigner pour ceux qui ne le peuvent plus parce que la
Suisse leur a fermé ses portes. Dans ce cas, leur mémoire se trouve écartelée
entre la reconnaissance d’avoir eu la vie sauve grace a I’accueil suisse et un
certain syndrome du survivant qui se demande «pourquoi moi?».

En conclusion, I'histoire, dans les diverses acceptions du terme, dépasse les
objectifs que la société lui assigne: non seulement elle offrira une connaissance
approfondie sur les années 30 et 40, mais aussi sur les mémoires collectives,
c’est-a-dire les représentations du passé au présent. En ce sens, histoire et
mémoires s’interpellent en devenant chacune objet et sujet de 1’autre. Peut-&tre
que la liberté de I’historien par rapport a la société qui I’a créé se situe dans cet
espace?

note

1 Le débat, novembre/décembre 1994, p. 97.



	Les réfugiés juifs en Suisse pendant la Seconde Guerre Mondiale : mémoires

