
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 2 (1995)

Heft: 4

Artikel: Les réfugiés juifs en Suisse pendant la Seconde Guerre Mondiale :
mémoires

Autor: Regard, Fabienne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-8944

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-8944
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MAI 1945 BEILAGE ZU TRAVERSE 1995/2

52

LES RÉFUGIÉS JUIFS EN SUISSE PENDANT
LA SECONDE GUERRE MONDIALE

MÉMOIRES

Fabienne Regard

Lorsque la mémoire devient problématique, la société se tourne désespérément

et résolument vers l’histoire qui se voit investie d’une mission salvatrice: dire la
vérité. Juge suprême, on attend d’elle qu’elle soit un catalyseur irréfutable,
incontournable, hors de portée de toute discussion. A notre avis, c’est dans cette
perspective que se situe l’étude actuelle, menée aux Archives Fédérales sur la

question des dossiers des refoulements de réfugiés juifs fuyant la mort
programmée par la barbarie nazie. Existe-t-il une cassure, un divorce irrémédiable

entre différentes mémoires? Alors, l’histoire nous prouvera qui a raison

et qui a tort, semble-t-on affirmer de part et d’autre.
Mais a-t-on analysé la mémoire suisse sur la question? Pourquoi soudain le

conseiller fédéral Flavio Cotti, 50 ans après la fin de la guerre, reconnaît-il les
«faiblesses et les manquements de cette époque» et affirme-t-il que «s’il faut
éviter de jeter la pierre à la Suisse des années 30 et 40, nous ne saurions nier que

la Suisse porte ici et là une part de la responsabilité des barbaries indicibles de
ces années» Finalement, l’enjeu semble de taille. Un mouvement symbolique
de reconnaissance de dette envers les victimes de la Shoah a bien été engagé

même si la phraséologie est prudente, sur la défensive et le terme «excuses»

inexprimé) et il est clairement énoncé que ce geste ne doit pas être interprété
comme «un signe de faiblesse ou une autocritique destructive» C’est, à notre

avis, le cas d’une démarche constructive, mais constructive d’un certain type

d’oubli. Que se passera-t-il si la Suisse commémore le refoulement des réfugiés

juifs? Une historisation du vécu tragique qui deviendra un phénomène …
normalisé et intégré dans une mémoire historique! Une parenthèse honteuse,

mais une parenthèse de l’histoire suisse qui ira dans le sens d’une considération
de la Shoah comme un accident de l’histoire – perdant de vue les prodromes et

les éléments de continuité. La plaie béante risque d’être anesthésiée par une

cérémonie ou un discours ordré et ordonnant, là où il n’y a de place que pour
une mémoire vivante, en perpétuelle interrogation et indignation. A ce propos,
nous partageons entièrement l’avis de Georges Bensoussan: «La mémoire du

génocide ne peut être que celle de l’insubordination et du refus de l’ordre sous



53

REGARD: RÉFUGIÉS JUIFS

ses apparats et ses pompes divers.»1 Que reste-t-il de l’horreur absolue, de

l’angoisse, des souffrances vécues par les Juifs qui tentaient de sauver leur vie?

Conviendrait-il de présenter des excuses publiques ou d’ériger un monument?
Ces discussions soulèvent plusieurs problèmes. D’abord, sous quelle forme
figurer le refoulement? Il s’agit d’une mémoire de la double absence puisque,

d’une part, la très grande majorité des Juifs réfugiés en Suisse pendant la guerre
ont quitté ce pays en 1945 ou 1946, et que d’autre part, les refoulés ont souvent
été victimes de la Solution Finale de la Question Juive. Ensuite, quelle date

choisir pour rendre hommage aux refoulés? Le 20 avril 1933, date à laquelle la

circulaire du Département de Justice et Police exclut les Israélites du statut de

réfugié politique? Cet instrument sera utilisé jusqu’au 12 juillet 1944 pour ne
pas laisser entrer les Juifs. Le 4 août 1942, lorsque H. Rothmund donne l’ordre
de refouler plus souvent les réfugiés civils, même si cela signifie la mise en péril
de leur intégrité corporelle ou de leur vie? Le 13 août 1942, lorsque H. Rothmund
demande la fermeture de la frontière? Fin septembre 1938, période où la Suisse

suggère aux autorités du Reich d’inscrire le signe «J» dans le passeport des Juifs
afin de mieux pouvoir les distinguer et les refouler à la frontière? Le 29 décembre,

lorsque des instructions plus précises sur les modalités de refoulement sont

distribuées aux garde-frontières? Pourquoi lier la commémoration de la fin de la
guerre avec des excuses officielles, alors qu’à la fin de la guerre la politique
suisse à l’égard des réfugiés juifs a justement été en leur faveur? C’est comme si
la mémoire suisse officielle) avait besoin, 50 ans plus tard, d’intégrer, de

normaliser, c’est-à-dire de résoudre une fois pour toutes la question de la
culpabilité tant qu’il existe des survivants. Ensuite, les refoulés appartiendront à

l’histoire, à une mémoire institutionnalisée. Disparues alors les questions de

conscience, finis les remords, la commémoration se vivra au présent historique,
ritualisée selon le vieil adage: crime avoué est déjà à moitié pardonné!
En ce qui concerne la mémoire juive sur l’accueil et le non-accueil des réfugiés
juifs en Suisse de 1933 à 1945, nous avons étudié celle d’une centaine de

réfugiés qui ont été acceptés. Il resterait à étudier les représentations des réfugiés

juifs qui ont été refoulés et qui ont pu en réchapper), celles des communautés

juives suisses et celles de communautés juives extérieures. Notre recherche

s’est inscrite dans une perspective d’histoire orale, conduite sur base d’interviews
semi-directives, dans la seconde moitié des années 80. Nous avons rencontré
une centaine de réfugiés qui furent accueillis en Suisse de 1942 jusqu’à la fin de

la guerre. Ils habitent actuellement en France, en Israël, en Belgique et en

Suisse. Nous avons retenu 21 entretiens parmi les plus représentatifs. Si les

souvenirs diffèrent en fonction de plusieurs facteurs la date d’arrivée, l’âge du

réfugié à l’époque, la situation familiale, les lieux d’accueil), malgré tout des

noyaux durs de thèmes apparurent d’emblée et offrirent une vision kaléidos-



MAI 1945 BEILAGE ZU TRAVERSE 1995/2

54

copique de l’époque: le passage de la frontière, le premier accueil, la vie en

camp ou en home de jeunes, les relations avec le personnel d’encadrement, les

relations entre réfugiés, les relations avec la population locale, l’antisémitisme,
la xénophobie, les relations avec l’extérieur de la Suisse, l’appréciation de la
politique suisse à l’égard des réfugiés. Cette étude nous a permis, entre autres,

d’avancer l’hypothèse que la mémoire individuelle des réfugiés juifs en Suisse

ne coincide pas exactement avec leur mémoire collective. Pour simplifier, le
refoulement de personnes très peu différentes d’eux âge, situation familiale,
date d’arrivée en Suisse, hasard des rencontres avec des militaires ou
fonctionnaires plus ou moins favorables aux réfugiés), avec ses conséquences

tragiques, a constitué un arrière-fond traumatique dépassant leurs souvenirs
personnels. Même si leur séjour sur le plan individuel a été convenable, ils
ressentent le devoir de témoigner pour ceux qui ne le peuvent plus parce que la
Suisse leur a fermé ses portes. Dans ce cas, leur mémoire se trouve écartelée

entre la reconnaissance d’avoir eu la vie sauve grâce à l’accueil suisse et un
certain syndrome du survivant qui se demande «pourquoi moi?»

En conclusion, l’histoire, dans les diverses acceptions du terme, dépasse les

objectifs que la société lui assigne: non seulement elle offrira une connaissance

approfondie sur les années 30 et 40, mais aussi sur les mémoires collectives,
c’est-à-dire les représentations du passé au présent. En ce sens, histoire et

mémoires s’interpellent en devenant chacune objet et sujet de l’autre. Peut-être
que la liberté de l’historien par rapport à la société qui l’a créé se situe dans cet
espace?

note

1 Le débat, novembre/décembre 1994, p. 97.


	Les réfugiés juifs en Suisse pendant la Seconde Guerre Mondiale : mémoires

