
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 2 (1995)

Heft: 4

Artikel: Warum das Boot für die Juden voll war : Kontinuität und Bruch in der
Schweizer Fremdenpolitik

Autor: Mächler, Stefan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-8941

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-8941
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


29

WARUM DAS BOOT
FÜR DIE JUDEN VOLL WAR

KONTINUITÄT UND BRUCH IN DER SCHWEIZER
FREMDENPOLITIK

Stefan Mächler

Wichtigstes und folgenreichstes Merkmal der Schweizer Flüchtlingspolitik
vor 50 Jahren war ihr antisemitischer Charakter. Juden galten nicht als
politische Flüchtlinge, hiess es offiziell. Im Endeffekt ein Todesurteil für
Tausende. Wie soll man die fatale Praxis erklären? War sie einfach ein Unfall,
verursacht und erzwungen allein durch die prekären Umstände des Krieges?
War sie bloss ein Unterbruch in der Geschichte der humanitären Schweiz?

Oder enthüllte sie vielmehr die zerstörerischen Möglichkeiten einer bereits
langjährigen Praxis?

Die Schweiz beherbergte im Krieg für kürzer oder länger an die 300’000 Flüchtlinge;

nur ein Zehntel davon waren Juden. Weitgehend vom Schutz
ausgeschlossen blieben somit ausgerechnet die Menschen, die von allen
Zufluchtsuchenden am schlimmsten verfolgt waren. Eine fatale Diskriminierung – sie

hatte aber nicht erst im Krieg begonnen.

In den 20er Jahren entwickelte sich ein Diskurs, der schnell, unaufhaltsam und

für den Rest des Jahrhunderts Karriere machen sollte. Ein Diskurs, geeignet

Anhänger zu gewinnen, politische Feldzüge zu führen und alle Probleme
wundersam zu lösen. Er ordnete das Chaos, befreite von Ängsten, zerstreute die
Zweifel, verlieh Sicherheit und spendete Wärme. Er warnte vor Gefahr und
versprach Rettung, er denunzierte die Feinde und zeigte die Freunde, er
bekämpfte das Fremde und bewahrte das Eigene. Überfremdungsbekämpfung, so

hiess das neue Zauberwort.
Grund für das neuartige Gerede war keineswegs die Anzahl der Ausländer in
der Schweiz, denn die ging von 1910 bis 1941 dramatisch zurück. Dennoch
entwickelte sich ausgerechnet während dieser Periode der eifrigste Diskurs
über die «Überfremdung» Der eigentliche Grund lag in einer tiefgreifenden
gesellschaftlichen Krise, die gegen Ende des Ersten Weltkrieges ihren Höhepunkt

erreicht hatte Generalstreik, Graben zwischen deutscher und welscher
Schweiz, Novemberrevolution in Deutschland, unklare Position der Schweiz in
Europa). Die Schweizer Gesellschaft war gespalten, verunsichert, desorientiert.
Das beschädigte Selbstbild brauchte ein Feindbild, der Kampf gegen das



MAI 1945 BEILAGE ZU TRAVERSE 1995/2

30

Fremde diente als Kur für die nationale Identität. Als Prototyp des Fremden

galten die Juden, vor allem diejenigen aus dem Osten. Diese seien den Schweizern

«wesensfremd» und könnten sich hierzulande nicht «assimilieren»
Antisemitische Gedanken zu äussern schien damals legitim und kaum anrüchig.
Nationalismus und Antisemitismus trieben europaweit ihrem blutigen Höhepunkt

entgegen, die Schweiz lag im Trend.
Besonders verheerend, sie machte den Diskurs gegen die Fremden zu einer

staatlichen Praxis. Im Jahre 1917 richtete sie eine neue zentralstaatliche Institution

ein, die Eidgenössische Fremdenpolizei. «Kampf der Überfremdung, Kampf
dem Nichtassimilierbaren!» lauteten ihre Schlachtrufe. Das war kein Geplänkel,

keine kurze Schlacht, die Fremdenpolizei brach auf in einen langen Krieg.
Denn sie verstand ihren Kampf als Bevölkerungspolitik, als eine langfristige
und systematische Aufgabe. Noch 1939 meinte Heinrich Rothmund, ihr Chef

seit mehr als zwei Dekaden, sie müsse mit «Geduld und Ausdauer» arbeiten und

die «als richtig erkannten Richtlinien» ständig beobachten. «Die Fremdenpolizei

darf deshalb auch nicht für den Tag arbeiten. Sie muss ständig die

Entwicklung auf Jahre und Jahrzehnte hinaus im Auge behalten […]. Im Jahre

1933 wurde sie überrascht durch die jüdische Emigration aus Deutschland. Sie

durfte sich durch diese Überrumpelung in ihrer Aufgabe nicht stören lassen. Der
Bundesrat hat ihr deshalb die Weisung erteilt, sich dem Festsetzungswillen

dieser Emigranten entgegenzustellen […].»
Die jüdischen Flüchtlinge drohten die Bemühungen gegen die «Überfremdung»
zu unterlaufen. Die Schweiz konnte für sie nur Transitland sein, sie hatten die
Schweiz möglichst schnell wieder zu verlassen. Bald aber waren alle
Emigrationswege aus der Schweiz in Drittländer versperrt. Zudem befürchteten die
Behörden, sie würden die Juden selbst nach Ende des Krieges nicht mehr los.
Denn die Nazis hatten sie staatenlos gemacht, Staatenlose aber fänden weltweit
nirgendwo Einlass, nie und nimmermehr. Wer heute kam, würde morgen bleiben

– wie viele «Wesensfremde» erträgt die Schweiz? Im Sommer 1942 hielt
der Bundesrat das Boot für voll, bei rund 8800 zivilen Flüchtlingen!
Häufig rechtfertigten die Behörden ihre Abweisungspraxis mit einem besonders

perfiden Argument, welches das Eidgenössische Justiz- und Polizeidepartement
1938 so formulierte: «Wenn wir einer unseres Landes unwürdigen antisemitischen

Bewegung nicht berechtigten Boden schaffen wollen, müssen wir uns

mit aller Kraft und wenn nötig mit Rücksichtslosigkeit der Zuwanderung
ausländischer Juden erwehren, ganz besonders vom Osten her.» Die blosse
Anwesenheit von Juden soll antisemitische Unruhen erzeugen, erst noch «berechtigte

» Das Problem lag also nicht bei den antisemitischen Tätern, sondern bei
den jüdischen Opfern. Folgerichtig bekämpfte man Antisemitismus nicht bei
den Tätern, sondern bei den Opfern und wies die Juden ab.



31

MÄCHLER: VOLLES BOOT

«Sammellager» für Flüchtlinge in Diepoldsau SG). Foto: Ernst Brunner.

An den Zusammenhang zwischen Anwesenheit von Juden und Antisemitismus
glaubten nicht nur die Behörden, sondern breite Kreise. Selbst die Hilfswerke;
deshalb schreckten sie anfangs 1943 gar davor zurück, eine Grenzöffnung für
die Juden zu verlangen. Das Argument war eben nicht neu; seit Jahrzehnten

wiederholt, hatte es unhinterfragt den Status einer Wahrheit. Ausserdem war es

im November 1942 zu einer massiven Dreckkampagne gekommen gegen die

«Durchsetzung unseres Volkskörpers» mit «wesensfremden Elementen» Lanciert

hatte sie der Vaterländische Verband, der war einflussreich bei höchsten

Stellen. Das machte Eindruck.



MAI 1945 BEILAGE ZU TRAVERSE 1995/2

32

Einen Zusammenhang zwischen jüdischer Präsenz und Antisemitismus bewies
das natürlich nicht. Die vaterländischen Honoratioren waren schliesslich schon

lange antisemitisch. Antisemitismus hat so wenig mit Juden zu tun wie
Fremdenfeindlichkeit mit Fremden. Zu dieser Erkenntnis hätten auch die Behörden
kommen können, aufgrund ihrer eigenen Akten: «Die Asyltradition ist in der

Schweiz tief verwurzelt. Daher versteht ein grosser Teil der schweizerischen
Bevölkerung unsere bisherige Rückweisungsbefehle nicht. Das haben
Äusserungen im Parlament und in der Presse, ferner zahlreiche Unterredungen mit
Privatpersonen gezeigt. Besonders klar ist das aber zum Ausdruck gekommen

im Grenzgebiet, wo sich im Zusammenhang mit Rückstellungen von Flüchtlingen

öfters kleinere Volksaufläufe und Demonstrationen ergeben haben. Die
Grenzbevölkerung ist eben im allgemeinen besonders gut […] unterrichtet über

das, was jenseits der Grenze geschieht.» Diese Einsicht, sie stammt aus einem

streng vertraulichen Bericht der Polizeiabteilung vom 30. Juli 1942, blieb aber

ohne Folgen. Knapp zwei Wochen später verriegelte die Schweiz vor den

flüchtenden Juden ihre Tore. Die schwärzeste Phase der helvetischen Asylpolitik

hatte begonnen.

Um sich Ärger zu ersparen, verhängten die Behörden ein Kontaktverbot
zwischen ankommenden Flüchtlingen und Einheimischen. Zufluchtsuchende, die
schon ins Landesinnere durchgekommen waren, schafften sie nicht mehr aus;

sie fürchteten die Proteste. Auch sollten die Grenzer mit den Flüchtlingen, die
sie zurückzuweisen hatten, keine Ortschaft, schon gar nicht am Tag, betreten.

«Es muss» erklärte ein Offizier die Massnahme, «vermieden werden, das

Mitgefühl der Bevölkerung in Wallung zu bringen.»
Proteste und Mitgefühle der Bevölkerung, die direkt mit dem Leid der
Flüchtenden konfrontiert war, sollen nicht zum Fehlschluss verleiten, die Schweiz sei

generell judenfreundlich gewesen. Schliesslich war die amtliche Praxis nicht
aus dem Nichts entstanden. Am Anfang hatte ein xenophober und antisemitischer

Diskurs gestanden, der sich seit dem Ersten Weltkrieg entfaltete hatte.

Er hatte sich in eine zentralstaatliche Politik transformiert, die sich radikal vom
bisherigen Liberalismus abgewendet und einem obsessiven Kampf gegen alles

«Wesensfremde» verschrieben hatte. Am Ende stand die Abwehrpolitik gegen

die schutzsuchenden Juden. Der Schritt vom Diskurs zur staatlichen Praxis war
entscheidend. Es waren ja nicht antisemitische Fanatiker, welche die Juden

eigenhändig zurück in den Abgrund stiessen – das besorgten die offiziellen
staatlichen Organe.

Vom Ende zum Anfang geht ein direkter Weg. Das Ende zeigt, wo es angefangen

hatte. Aber der Anfang hatte das Ende nicht vorbestimmt. Ein Weg, und sei

er noch so linear, beweist keine Kausalität und keine Unvermeidlichkeit. Er

zeigt nur, wohin es geführt hat, dass die Menschen so und nicht anders gehan-



33

MÄCHLER: VOLLES BOOT

delt, so und nicht anders entschieden haben: Die subalternen Dienste
Grenzwächter, Polizisten, Soldaten) taten ihre von oben verordnete Pflicht, nämlich
abweisen und ausschaffen; alle grossen Parteien mit Ausnahme der SPS)

unterstützten die amtliche Politik; die Armeeführung forderte ohne Rücksicht
auf die Flüchtlinge eine restriktive Praxis; der Vaterländische Verband hetzte

im grossen Stil gegen die Flüchtlinge; die Mehrzahl der Kantone praktizierte
eine Politik der Abwehr; die Hilfswerke liessen sich von der Bundesbürokratie
instrumentalisieren und opponierten ausser im August 1942 nie gegen die
unmenschliche Praxis;die Kirchen und alleanderen grossen Institutionen schwiegen

zum Schicksal der Juden, und die Mehrheit der Bevölkerung blieb über die

meiste Zeit gleichgültig. – All diese Handlungen waren von grösster Bedeutung;

alle zusammen machten erst möglich, dass die Behörden ihren Irrweg
konsequent und ungehindert zu Ende gehen konnten.

Schliesst man die Jahrzehnte vor dem Krieg in die Betrachtung ein, zeigt sich
eine irritierende Kontinuität. Die Bundesbürokratie liess sich halt nicht
überrumpeln, auch eine riesige Tragödie an der eigenen Grenze stellte ihre «für
richtig erkannten Richtlinien» nicht in Frage, auch die Greueltaten der Nazis
konnten sie nicht vom «bewährten» Konzept abbringen. Das Verbrechen an

den Juden vollzog sich im «Dunkel des gelebten Augenblicks» Ernst Bloch).
Die Vorgänge des Augenblicks waren nicht unbekannt, aber man wollte oder

konnte deren bestürzende Bedeutung für Gegenwart und Zukunft und deren
radikalen Konsequenzen für das eigene Handeln nicht erfassen. Man wusste

wohl, was sich ereignete, die Bundesbehörden ohnehin, und es fällt auf, dass

weder die Beamten, welche die Flüchtlinge verhörten, noch die verantwortlichen

Magistraten mehr wissen wollten. «Etwas nicht wissen zu wollen,
heisst jedoch stets, dass man genug weiss, um zu wissen, dass man nicht mehr
wissen will.» J. P. Stern) Erst Ende Krieg mochten viele erschrecken über
das, was ihr eigenes Verhalten radikal hätte verändern müssen, mochten
erschrecken über das Fürchterliche, das sich neben der Kontinuität ihres
Alltages abgespielt hatte.

Kontinuität gegeben hatte es eben nur für sie, für andere hingegen einen

tödlichen Bruch. Bruch oder Kontinuität ist eine Frage der Perspektive und der

Position. Nehmen wir die Seite der Schweizer, der Zuschauer oder Täter:
Ihnen erschien ihre eigene Praxis als Kontinuität, beinahe als Normalität, denn

sie konnten in einer arbeitsteiligen Welt das Böseste als banal erleben. Die
Opfer aber erfuhren das gleiche Faktum als entsetzlichen Bruch. Sie erlitten
den Tod, wo andere «nur» und in Fortsetzung der Tradition die «Verjudung»

bekämpften.
Die Schweizer Fremdenpolitik während des Krieges war Kontinuität und Bruch
in einem: wo die Opfer in einen jähen Abgrund stürzten, verblieben die Täter



MAI 1945 BEILAGE ZU TRAVERSE 1995/2

34

oder Unbeteiligten mehr oder weniger auf dem Weg der Normalität. Die Opfer
waren entfremdet von der Welt, die Zuschauer von den Leidenden, die Täter

von ihren Taten. Erst diese entfremdeten, zerbrochenen Welten machten möglich,

dass vieles fast kontinuierlich weiterging, um gerade so und nur so einen

Abgrund aufzureissen.


	Warum das Boot für die Juden voll war : Kontinuität und Bruch in der Schweizer Fremdenpolitik

