Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift fir Geschichte = Revue d'histoire
Herausgeber: [s.n]

Band: 2 (1995)

Heft: 1

Artikel: Vom Malefikanten zum Zeugen Gottes : zum christlichen Fest der
staatlichen Strafgewalt im friilhen 18. Jahrhunder

Autor: Danker, Uwe

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-6304

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-6304
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VOM MALEFIKANTEN ZUM ZEUGEN GOTTES

ZUM CHRISTLICHEN FEST DER STAATLICHEN STRAFGEWALT IM
FRUHEN 18. JAHRHUNDERT

UWE DANKER

«Die liebe Obrigkeit und das Predigt=Amt hat alles gethan,
und nichts vergessen, was zur Herausbringung der Mord=That
kénnen ersonnen werden.» (Andreas Schmid, 1716)’

Wir blicken 275 Jahre zuriick in das Berlin des frithen 18. Jahrhunderts. In der
vereinigten Residenzstadt leben ca. 56’000 Menschen, seit 1696 existiert die
Akademie der Kiinste und seit 1700 eine Sozietdt der Wissenschaften. Es ist die
frithe Zeit des Soldatenkonigs Friedrich Wilhelm L., der als bald absolutistischer
Fiirst von Gottes Gnaden an seinem Brandenburg-Preussen arbeitet, mit Hérte
und Disziplin. Berlin und auch Potsdam haben nicht das Flair von barocken
Residenzstidten wie Dresden oder gar Wien und Versailles, hier bestimmen zu
dieser Zeit eher karge Niichternheit und Lustverzicht das Leben. In Berlin
herrscht aber auch, weil merkantile Vernunft es gebietet, eine religidse Toleranz
wie sonst fast nirgendwo im Europa des «Cuius regio, eius et religio». Alle
haben ihre Gotteshiuser: eine geduldete jiidische Minderheit, seit 1685 franzo-
sische Hugenotten, ein paar Katholiken, viele Lutheraner und, weil das Herr-
scherhaus entsprechend gebunden ist, auch Calvinisten. An einer dieser Kir-
chen, in der lutherischen St. Nicolai-Gemeinde, arbeitet ein iiberdurchschnitt-
lich gebildeter Prediger namens Andreas Schmid.

Er ist der Protagonist dieses Aufsatzes, denn an seinem Beispiel ldsst sich ein
spannendes Thema studieren: die Vermittlungsrolle der christlichen Religion
bei der Monopolisierung der peinlichen Strafgewalt, einem zentralen Symbol
der Herrschaftsmacht und einem wichtigen Element der Genese des modernen
Staates. Es geht um die so nachhaltig erfolgreiche Vermittlung, die Pddagogik
dieses zivilisatorischen Prozesses, um einen Teilaspekt der Frage, mit welchen
Symbolen und Mitteln sich der neue Staat empfahl. Untersucht wird die Funkti-
on des Theokratischen Strafmodells, wie wir es nennen konnen, und die von der
Mitte des 17. bis zum spiten 18. Jahrhundert relevante konkrete Rolle der
beteiligten Geistlichen.

Der Bereich, der neben der Kriegfithrung Macht, Kraft und Fortune von Herr-
schern am deutlichsten zur Geltung bringt, ist die Sphire der offentlichen H83



GEWALT / VIOLONCE TRAVERSE 1995/1

Sicherheit und der Strafgewalt. «Der Staat hat keine grossere Macht iiber seine
Biirger als die, sie zu téten.»? Im Auftrag des Herrn die wehrlosen Untertanen
und die «Géttliche Ordnung» zu schiitzen sowie im Storungsfall fiir Abhilfe zu
sorgen, das war eine legitimierende Hauptaufgabe der neuen absolutistischen
Herrscher. Kriminelle jeder Art wurden in erster Linie als Staatsfeinde begrif-
fen und, sofern man ihrer habhaft werden konnte, auch so behandelt. Dabei
bedurften die Statthalter Gottes in einer Zeit ohne Polizei und ohne effiziente
Kontrolle der Untertanen auch der konkreten Mithilfe von Geistlichen. Ihre,
iibrigens vollig konfessionsunabhingige, Rolle im Geschehen des Peinlichen
Strafens wird in der Literatur zwar meist erwihnt, aber kaum analysiert.?
Ein Akteur war Andreas Schmid. Wie viele seiner Kollegen auch musste er, wie
es die Carolina, die im Alten Reich vom friihen 16. bis zum spaten 18. Jahrhun-
dert grundlegende Strafprozessordnung, in den Artikeln 79 und 102 folgende
forderte, hin und wieder verurteilte Delinquenten auf den letzten irdischen Gang
vorbereiten und sie beim 6ffentlichen Zeremoniell begleiten. In einem Fall hatte
er Pech: Er glaubte dem verurteilten Kiirschnergesellen Briesemann, dass er
zwar mit der Frau seines Meisters, wie es hiess, Ehebruch betrieben, ihn aber
nicht umgebracht habe. Schmid versuchte, bei der Obrigkeit zu intervenieren,
erhielt spéter durch ungliickliche Umstiinde einen Gestindnisbrief des inzwi-
schen auf Lebenszeit Eingekerkerten wohl nicht, aber alles wurde bekannt. Von
Schmid zum zweiten Mal tapfer begleitet, wurde der Morder schliesslich als
reuiger armer Siinder hingerichtet und der Prediger in einer leider nicht erhalte-
nen Flugschrift 6ffentlich als gutglidubiger Trottel dargestellt.
Die umstéindliche Rechtfertigung versffentlichte Schmid als Buch. Anschliessend
folgte eine auf Lukas XV, Vers 11 bis 32, basierende «Verherrlichung Gottes in
Bekehrung armer Siinder [...] Zur Ehre Gottes und der Gemeinde niitzlichen
Erweckung [...]». Mit zwei weiteren umfinglichen Arbeiten entwickelte sich
Schmid zum eifernden Publizisten der Strafgewalt Gottes und dokumentierte so
Ablaufe, Bilder, Stereotypen und Mechanismen der geistlichen Gewalt.*
In einem von Schmid veroffentlichten Fall handelte es sich um frechen
Schlossdiebstahl: Auf Friedrich Wilhelms Residenz, dem Berliner Schloss,
waren Geld, Schmuck und Edelmetalle im Gesamtwert von iiber 10’000 Thalern,
eine fiir Privatleute erkleckliche Summe, entwendet worden. Obwohl das nicht
selten vorkam, wie spezielle Edikte aus den Jahren 1683, 1684 und 1696
ausweisen, handelte es sich um eine besondere Provokation, ging es doch
darum, «dass sein Landes=Herr in seinem eigenen Hause sicher bliebe»: «Treue
und erkéntliche Unterthanen erkantens dazumahl wol mit grossem Leidwesen,
bedaureten nichts mehr als ihren Kénig, und danckten Gott, dass das Hertz Thro
Majestit mit Offenbahrung dieses so weit aussehenden Ungliicks, wieder
84 M besinfftiget, und in erwiinschte Ruhe gesetzet wurde.» Durch Zufall enttarnt




DANKER: VOM MALEFIKANTEN ZUM ZEUGEN GOTTES

Abb. 1: Die Hinrichtung von Valentin Runck und Daniel Stieff am 8. Juni 1718 in
Berlin (Andreas Schmid, Die erwiesene Géttliche Zorn=Macht in Offenbahrung und
Heimsuchung heimlicher Siinder [...], Berlin 1719) H35



GEWALT / VIOLONCE TRAVERSE 1995/1

und bald iiberfiihrt wurden nidmlich der 56jihrige Kastellan des koniglichen
Schlosses, Valentin Runck, und der 40jédhrige «Hoff=Kleinschmidt oder Hoff =
Schlésser», Daniel Stieff.’
Beide waren seit Jahrzehnten beruflich fiir den Schutz der koniglichen Schitze
zustdndig und 1713 von Friedrich Wilhelm iibernommen worden. Sie zihlten
durchaus zu den Privilegierten, bezogen ordentliche Jahresgehilter, beschiftig-
ten «Domestiquen», Stieff sogar einen Privatlehrer, der seine Kinder Theologie,
Franzosisch, Latein und Klavier lehrte, und sie waren fleissige Kirchgénger, der
eine bei den Reformierten, der andere bei den Lutheranern.® Nach heutigem
Verstédndnis handelte es sich also um eine Art «upper-class-Kriminalitit», um
Veruntreuung. Qualifizierter Diebstahl wurde mit dem Tod bestraft, da in die-
sem Fall am «heilige[n] und inviolable[n]» Hof begangen, erst recht und mit
besonderer Hirte. Friedrich Wilhelm verschirfte denn auch das Urteil des
Juristenkollegiums: «Und befahlen allergnédigst mit hoher eigenen Hand: Dass,
weil es eine so schreckliche That, andern zum Exempel Runck mit gliienden
Zangen und in specie vor dem Thresor [am Schloss] gerissen, von unten auf
gerddert, sein Leib an eisernen Galgen mit Ketten angehangen, Stieff aber
ebenfalls von unten auff geridert, mit Ketten an eisernen Galgen gehangen, aber
nicht mit glilenden Zangen gerisen werden solle.»’
Beide Missetéter starben am 8. Juni 1718, wie man es von ihnen erwartete,
reumiitig, dankbar und bekehrt. Seinen gewichtigen Beitrag zum gelungenen
Spektakel leistete Andreas Schmid, der auf dem Schafott zu einer «betriibte[n]
Stand=Rede» anhob: «Gott Lob! dass die Siinde vergeben, der Bann von denen
Hinterlassenen weggethan, und diese arme Seelen von den gefihrlichsten Strik-
ken des Teuffels errettet worden.»®
Vorausgegangen waren Wochen harter Arbeit des Predigers: «Denn Ubelthiter
bloss ruchtbahr zu machen, und ihnen ans Leben zu kommen, ist was leichtes,
aber ihre Seele zu erretten, dass sie auch seelig sterben, ist Christlich und
16blich gerichtet.»® Das obrigkeitliche Ziel der Seelenrettung schuf Geistlichen
im Inquisitionsprozess, dem zeitgendssischen Strafverfahren, eine zentrale Rol-
le: Trost und christlicher Unterricht waren die eine, massiver Druck, um ein
vollstindiges Siindengestindnis vor den weltlichen Richtern zu erzwingen, die
andere Seite. Theoretiker des Inquisitionsprozesses bauten die Prediger gezielt
ein. So forderte der angesehene brandenburgische Rat und Straf- und Verfahrens-
rechtslehrer Johann Brunnemann, nach der Ankiindigung einer Folter einige
Tage dngstliches Warten vorzusehen, um schliesslich einen Geistlichen zum
Inquisiten, dem Angeklagten, zu senden, damit jener «ihm sein Gewissen be-
weglich riihre». Das Tauschangebot des ewigen Lebens machte moglich, was
unvorstellbar scheint: den fiir hirteste Lebensstrafen dankbaren armen Siinder
86 M wie den Schlosser Daniel Stieff.'?




DANKER: VOM MALEFIKANTEN ZUM ZEUGEN GOTTES

Schmid schildert den Ausgangspunkt seines Bekehrungswerks wie folgt: «Ich
fand sein Hertz wie ein geschmoltzen Wachs, konte auch leicht erachten, dass
es die 7. Wochen durch, in mancherley Feuer=Proben des Gesetzes gestanden,
und miirbe gemachet worden.»'! Mehrere abgeordnete Geistliche lassen den
Schlésser nicht mehr auf andere Gedanken kommen, sie arbeiten in Wechsel-
schicht, erwirken ein Besuchsmonopol, da «der Zulauff von allerley Menschen,
[...] ihn behelligte, [...] und uns Hinderniss machete», drohen mit ewigen
Héllenqualen, beschreiben das Reich das Herrn, singen und beten, pflegen den
Suggestivdialog nach Schmids eigener Busslehre, beschworen den Héftling,
«allewege an seine Siinden, aber auch an Gottes Gnade zu gedencken». Sie
ringen dabei direkt mit dem Teufel, der, wie sie feststellen, «alle Hollen=Krifte»
und satanischen Listen aufbringt, damit der Inquisit «sein ungliickliches
Eigenthum bleibe». Als direktes Teufelswerk interpretieren sie Verstocktheiten,
wunderliche Anfille und verzweifelte Selbsttotungsversuche. Aber «Gottes
Weissheit» siegt: «O! wie wehe muss es dem Teuffel thun, wenn er siehet, wie
der, der itzo in Ungehorsam, in Fressen und Sauffen, in Kammern und Unzucht
gestecket, durch die Bekehrungs=Gnade Gottes gehorsam, niichtern und missig,
keusch und ziichtig worden.»"?

Damit setzt der Prediger dem Herrn und auch seiner eigenen Profession ein
Denkmal. Als er den erwiihnten Ehebrecher und Morder Briesemann fragt, wie
er so lange mit dem uneingestandenen Mord umgegangen sei, erfahrt Schmid zu
seinem Schrecken, dass jener «Gott heimlich gebeichtet, abgebehten, auch in
Christo Trost gesuchet hitte». Sektierern, die Geistliche fiir iiberfliissig im
Bekehrungswerk hielten, kontert der gelehrige Morder spiter wie folgt: «Ihr
Herren, ihr irret, [...] nicht, wo mans haben kan ohne Predigt=Ampt.»'? — So ist
der christliche Eifer Schmids und seiner professionellen Kollegen von berufe-
ner Seite ins rechte Licht geriickt.

Es kommt in den Strafverfahren der «endliche Rechtstag», der offentliche
Hohepunkt des Bekehrungswerks, das Volksfest der Hinrichtung. Einige Tage
zuvor hat man den Schlossdieben das Urteil verkiindet, der Schlgsser Stieff
bedankte sich beim Herrn fiir die Herberge, die dem Korper so unangenehm, fiir
den «Geiste so viel gesegneter gewesen», worauf der anwesende Schmid sofort
seine Mahnung nachschickte, «Zu melancholisiren [...] konte er keine Minute
abmiissigen». Von nun an lassen die Geistlichen die armen Siinder iiberhaupt
nicht mehr allein, denn 6fters der nahe Tod «die zuvor bezeigte Freudigkeit hat
gebrechen wollen». Der Schldsser aber hilt durch: «Er sorgete weiter nichts
mehr fiir seinen Leib [...] sondern nur fiir seine arme Seele.»"

50’000 bis 60’000 Menschen seien als Zuschauer am 8. Juni 1718 auf den
Beinen gewesen, heisst es in der Uberlieferung. Entsprechend nervos sind die
Regisseure, denn das Fest der Ordnung kann, wie Schafottunruhen zeigen, ins W87



GEWALT / VIOLONCE TRAVERSE 1995/1

Gegenteil umschlagen, die Stimmung des Publikums kippen. Das Ereignis muss
also sozial bewiltigt werden. Singend ziehen jeweils mehrere Prediger neben
den Siindern und zahlreichen Soldaten durch die Stadt. Das mit Zischen, Damp-
fen und Schreien verbundene Zwicken mit gliihenden Zangen am Kastellan
bewirkt zwar grosse Aufregung bei Zuschauern, aber alles geht glatt: Das
Rédern von unten erleben die Malefikanten wohl nicht mehr, denn seit Jahr-
zehnten gilt in Brandenburg die Konvention, dass Scharfrichter sie fiirs Publi-
kum kaum erkennbar am Hals zu fixieren haben, mit dem «humanen» Effekt der
Erdrosselung. Trotz der Warnung im Artikel 79 der Carolina wird in der Regel
auch Alkohol in grosseren Mengen gereicht, womit wir die sonderbare Seeligkeit
des Meister-Morders erkliren konnen: «Er war auch schon, ehe er aufs Chavott
trat, so gut als todt, denn wenn man noch ihn fragte, war er als einem tieffen
Schlaff, so gar tieff waren die Sinne in Gott einkehret.»!
Schmid sieht sich spiter in seinem Buch iiber die Schlossdiebe genotigt, gefdhr-
lichen Geriichten entgegenzutreten: «Einige meyneten, er [der Schldsser] hiitte
auf der Erden liegend noch kliglich mit lauter Stimme geschryen, und damit
von seiner Glaubens=Freudigkeit ablassen wollen; Allein, so das Geschrey
auch gewesen wire, wiirde doch die gemachte Folge nicht zu beweisen seyn. Es
wurde ihm, so bald er zur Erden sich hingeleget hatte, dass laut ruffen wol
verboten. Ist was iiberhaupt gehéret worden, so muss es die Stimme der Predi-
ger gewesen seyn; [...] massen es nicht allein unserm Amte gemiss ist, [...] ihm
[...] ins Ohr den siissen Nahmen Jesu ein zuschreyen.» Uber den reformierten
Kastellan heisse es, er sei «verhirtet, und unbekehret» verschieden: «Gewiss
wo der Leib entkrifftet, die Hinde an beyden Seiten auf den Wagen=Leitern
fest gebunden, die Arme, und aus Unfiirsichtigkeit des Nachrichters, die Brust,
mit feurigen Zangen gezwicket, der Leib, den so langen Weg her, biss zum
Gerichts=Platz entblosset, die Seele mit Schmach erfiillet ist, was kan ein
solcher dusserlich thun?»'6
Alles verlduft schon an diesen Hinrichtungstagen. Und Prediger Schmid ergreift
zum Abschluss das Wort: «<Meine Allerseits Geliebte! Wir haben abermahl eine
recht saure Cantzel allhie bestiegen, da vor unsern Augen plotzlich und gewal-
tig eine Seele unsers gleichen, eine Menschen=Seele in die Ewigkeit gesandt
worden, die uns ihren siindlichen Leib zum Schau=Spiel hinterldsset, dass wir
dafiir zittern, beben, erschrecken und gescheucht werden mochten.» In zeitgemass
unverstellter Sprache redet er von «dieser Schlacht=Bancke», auf die allerdings
kein Rind, sondern «ein Schaaf in aller Gedult mit Freuden gefiihret»."”
Hinrichtungstage waren lustbetont, festlich, abschreckend, erbaulich und ver-
sohnend zugleich. Ubrigens nicht so hiufig, wie wir Nachgeborenen glauben. In
Stadten wie Berlin fanden zu dieser Zeit nur noch ein- bis zweimal im Jahr
88 M Exekutionen statt. «Einem Fiirsten sollen die gehiufften Leibes=Straffen so




DANKER: VOM MALEFIKANTEN ZUM ZEUGEN GOTTES

Abb. 2: Valentin Runck und Daniel Stieff auf dem Weg zur Hinrichtung (Quelle wie
Abb. 1)

missfillig seyn, als einem Medico die Menge derer Leichen.»'® Vom 16. bis 18.
Jahrhundert, insbesondere seit dem Dreissigjihrigen Krieg, nahm die Zahl der
Straftétungen kontinuierlich ab, was jedoch das 6ffentliche Interesse am einzel-
nen «Theater des Schreckens» steigerte. Nur bei grossen Inquisitionen wie
gegen Riuberbanden liess es sich die Staatsmacht nicht nehmen, mehrere Spek-
takel ihrer Machitfiille zu inszenieren.'® Das Hinrichten war also nicht alltdglich,
eher ein Element des festlichen Alltags. Dann aber riickte im Idealfall die
Gesellschaft der Untertanen und Gottgldubigen in der Distanzierung zusam-
men, versicherte sich der eigenen Normenwelt, des Heils des Fiirsten sowie —
vor allem — der Macht und der Giite Gottes: Das Theokratische Strafmodell war
wohldurchdacht und funktional.

Der Strafrealitiit im 17. und frilhen 18. Jahrhundert, das gerade aller Friihauf-
kldrung zum Trotz eine Phase der Orthodoxie erlebte, kann sich nur nidhern, wer
die besondere Rolle der Religion in einer Gesellschaft anerkennt, die soziale,
natiirliche und religiose Erfahrungen als ein und dieselbe Realitdt wahrnimmt.
Selbstverstindlich gibt es auch in dieser wie in allen Zeiten die sozialen Straf-

m89



GEWALT / VIOLONCE TRAVERSE 1995/1

motive Siihne, Vergeltung, Aggression, Rache, Distanzierung, Integration, Pri-
vention, Normenstabilisierung und Machtbeweis.?® Aber: Verbrecher werden
noch nicht als sozialschidlich, sondern als Siinder begriffen, als bose. Der
Religion fillt die Aufgabe der ideologischen Absicherung und der Vermittlung
von staatlicher Strafe zu. Verbrecher randalieren in der «Gottlichen Ordnung».
Gott warnt sie mehrfach durch Exempel seines gerechten Zorns. Wenn sie
Gliick haben, geraten sie beizeiten in die Hénde weltlicher Justiz und geistlicher
Betreuung. «Gottes Regierung ists, [...] dass Delicta nicht so wohl zur Straffe
an die Obrigkeit, als vielmehr zur Bekehrung an Predigt=Ambt kommen.» Und,
so Schmid weiter: «Ich finde selbst, dass Christliche Juristen [...] beweisen,
dass es ihnen umbs letztere am meisten zu thun sey.» Da werden auch prakti-
sche Diskrepanzen theologisch gedeutet, so etwa die, dass der Herr manchmal
jahrelang dem siindhaften Treiben zusieht, im Inquisitionsprozess aber eine Eile
herrscht, dass Schmid «dabey fast bange werden»: «So gehet Gott langsam zum
Zorn und Erweisung seiner Straff=Gerechtigkeit, aber hurtig und schnell ist Er
in Erweisung seiner Barmhertzigkeit.»2'
Mit der Hinrichtung des reuigen armen Siinders stellt ein christlicher Fiirst die
«Gottliche Ordnung» wieder her und vershnt durch diese Opferhandlung den
erziirnten Herrn: «[...] und sind uns zur Warnung ein solches Schlacht=Opffer
geworden.» Der Delinquent erlangt zum guten Ende das Seelenheil, die ent-
scheidende Tauschware der Geistlichen: Keine irdische Strafe reicht an den
Verlust des Seelenheils heran. Umgekehrt aber gelten irdische Strafqualen
bezogen auf Hollenqualen als direkt anrechenbar; «denn besser dass der
Diebes=Geist in heilsamer Busse gekniffen, geridert, und gehencket, als in der
Ewigkeit, da mehr denn 1000. Hencker seyn, gequilet, und vor Gott, Engeln
und Ausserwehlten geschindet werde.»? Da die armen Siinder ohnehin eine
Leidenskette vor sich haben, kann es nicht gegen ihr Interesse sein, einen
Gutteil des Weges — oder den ganzen — bereits auf Erden beschritten zu haben.
Strafe, Reue und ehrliche Bekehrung sind in diesem Modell notwendige, zwar
nicht hinreichende, aber doch vielversprechende Voraussetzungen des paradie-
sischen und ewigen Lebens: «Wolte man Versicherung geben, es solle gut
gehen, und der selige Eingang in das Reich Jesu Christi, des Mittlers, solle uns
nicht versaget werden.»*
Es ist ein harmonisches Weltbild: Die Religion, die Staat und Gesellschaft die
theoretische Absicherung der Todesstrafe lieferte, spendete Betroffenen zu-
gleich Hoffnung auf das ewige Leben. Und, so paradox es klingt: Indem sie die
irdische Gesellschaft jedes Resozialisierungsangebotes entband, garantierte sie
zugleich vollkommene Resozialisierung. Denn die Wiederaufnahme in die
menschliche Gesellschaft — in eine bessere Projektion derselben, das Jenseits —
90 W das leistete das versprochene Seelenheil! Nicht nur der Herr, auch gute Christen




DANKER: VOM MALEFIKANTEN ZUM ZEUGEN GOTTES

waren jetzt mit dem Bosen versohnt: «Sie sollen iiber die executirte Leichnam
eben nicht Zeter ruffen, noch auf dieselbe schmihen, fluchen, ldstern, noch
unter Jauchtzen und Frohlocken die Hinde iiber sie zusammen schlagen; denn
die da ldgen, hitten all ihr Recht ausgestanden.» Und Schmids calvinistischer
Kollege in seiner Schafottrede: «Ist gleich der Stab des Lebens zerbrochen, [...]
so werdet ihr gleichwohl fiir dem gestrengen Richte=Stuhl Gottes lossgesprochen
werden. [...] Hier eine dornichte Creutz-Crone, aber dort eine Crone der Ge-
rechtigkeit, der Herrlichkeit und des ewigen Lebens.»* Es liessen sich auch
katholische Zitate anbringen, das Theokratiche Strafmodell war konfessions-
unabhiingig.

Die Philosophie der gleichzeitigen Austossung und Resozialisierung ist nicht so
simpel, wie es scheint. Im Monotheismus handelt ein und derselbe Herr.” Drei
Rollen in gut und bose spielt er hier: Den gerechten, der nach langer Geduld
Verbrechern schliesslich das Handwerk legt und ihre Taten offenbar werden
lasst, den trostenden, der eifrige Prediger und gute Bekehrung sendet, schliesslich
dem Siinder das Seelenheil und dem Zuschauer gute Abschreckung vor dem
Bosen bietet, und den zornigen Gott, der nur durch martialisches Hinrichtungs-
zeremoniell zu versohnen ist.

Am Ende war «alles wieder in Ordnung», der von Philippe Ari¢s dargestellte
«gute Tod» gestorben.”® So vermisste denn auch jener Propagandist der Frei-
heitsstrafe, der als Strafhumanisierer in die Geschichte eingehen sollte, Cesare
Beccaria, den Abschreckungscharakter der Todesstrafe. Lebenslang im Kerker
schmachten, ja das wire was, aber in den Himmel fahren?” Schmid dachte
anders, im Zuchthaus gebe es keinen guten und sicheren Zugang zur verlorenen
Seele der Leidenden. In der Tat stand die Erbaulichkeit einer Hinrichtung, «ihr
quasi-religioser Charakter», zur beabsichtigten Abschreckung im Widerspruch,
und schon Friedrich II. verbot in Einzelfillen bei Kindsmorderinnen die Beglei-
tung durch Geistliche.?® Das konnte Schmid aber noch nicht bremsen. Er fand
Gefallen an seiner Sondertitigkeit, entwickelte eine eigene Busslehre und spe-
zielle Gebete fiir Malefikanten, schmiickte seine Veroffentlichungen mit unge-
zdhlten lateinischen, griechischen und hebridischen Zitaten, suchte iiber das
Medium Buch den Austausch mit anderen Eiferern, schrieb nicht nur gegen
«viele falsche und unbegriindete Geriichte» an, sondern lieferte mit seinen
Exempeln, wie «aus stinckenden und stossigten Bocken folgbare Schafe» wur-
den, immer neue Beweise der Existenz Gottes.” Ganz nebenbei spiegelt sich in
manch boser Formulierung die harte Konkurrenz der Konfessionen, allerdings
hier im toleranten Preussen zeituntypisch vorsichtig. Als ein Pater sich bei der
Obrigkeit beschwerte, Schmid habe zu einer Inquisitin gesagt, «wenn sie
Catholisch stiirbe, fiihre sie zum Teuffel», wurde es aber eng fiir ihn; so legte er
denn auch Wert darauf, dass er Reformierte nicht deshalb besucht habe, um «sie H91



GEWALT / VIOLONCE TRAVERSE 1995/1

von ihrer Religion herab zu locken».*® — Eine nicht sehr glaubhafte, aber
vorsichtige Mitteilung des wackeren Autors.
Mit besonderem Eifer — und besonderer Gewalt — agierten christliche Prediger,
wenn sie die Chance zur Judenbekehrung sahen. Dass jiidische Delinquenten
verstiandlicherweise meist in ihrem Glauben verharrten, brachte ihre Begleiter auf
und fiihrte zu martialischen Szenen auf dem Schafott. Der Ausruf des Banditen
Jonas Meyer am Galgen in Celle 1699 — «Ich lebe ein Jude, und ich sterbe ein
Jude!» — brachte ihm weitere Strafen ein, das Zungenausreissen am toten Kérper
und neben ihm gehenkte Hunde. Sein an ihm gescheiterter Prediger, Magister
Sigismund Hosmann, schrieb ein voluminéses Werk iiber «Das schwer zu bekeh-
rende Juden=Hertz [...]».*' Auch christliche Inquisiten drohten schon mal damit,
bei der Hinrichtung aus der Rolle zu fallen: «Er wolte aber auff 6ffentlichen
Richt=Plaze vor allen Leuthen sagen, wie ihme hierbey Gewalt geschihe.»*
Verzweifelte, lirmende Siinder stellten kein padagogisches Problem dar: De-
monstrierte nicht der Delinquent an seiner eigenen Person, zu welchem Schrek-
ken und zu welcher Widerwirtigkeit der unchristliche Lebenswandel und die
Unbussfertigkeit gefiihrt hatten? Und dann erst die Héllenqualen, die ihn erwar-
teten. Bei aller Argerlichkeit des Scheiterns im Einzelfall: Um die Kraft des
Glaubens in den guten Fillen zu beweisen, bedurften die Kirchen auch des
Kontrastes durch widerwirtige Bosewichte. Nur eine Rolle war unerwiinscht und
der Herrschaft gefihrlich: die des unbussfertigen, aber nicht verzweifelten und
damit potentiell aufriihrerischen Todeskandidaten, der das Publikum beeindruk-
ken konnte. Daher die masslose Gewalt am Juden Jonas Meyer!
In der Mehrheit der Fille aber verwirklichten die Regisseure ihre didaktischen
Ziele.*® Ob das ambivalente Geschehen im konkreten Einzelfall wirklich auf-
ging, die Leute es richtig verstanden oder eher mit gemischten Gefiihlen rea-
gierten,™ wie die tatsichliche Wirkung von Hinrichtungen war, ldsst sich nur
vermittelt erschliessen: Uberlieferte Schafottunruhen zeigen auf, wie riskant die
Inszenierungen waren. Das zitierte und hiufige Verweisen der christlichen
Publizisten auf vorgeblich falsche Geriichte iiber Hinrichtungen beweist, dass
sie pddagogischen Nachbesserungsbedarf empfanden. Aber man sollte sich
nichts vormachen: Dass vor grossem Publikum die Strafgewalt exekutiert wur-
de, dass zum schrecklichen Tod Verurteilte in aller Regel dankbar mitspielten,
dass einschligige und zahlreiche Publikationen vergleichsweise gut vertrieben
wurden, das alles spricht dafiir, dass eine fiir diese Zeit angemessene Form der
Normenstabilisierung und Machtverherrlichung gefunden war.
Mit seinen Biichern iiber «Lauter betriibte und confuse Dinge» ermahnt Schmid
die Leserschaft, «es miissen rohe Gemiihter seyn, die es in den Wind schlagen,
und ohne Gedancken dabey bleiben wolten». Er ist nicht unkritisch, diskutiert
92 m zum Beispiel vor dem Hintergrund der Gewalt und Erbidrmlichkeit im Kerker,




DANKER: VOM MALEFIKANTEN ZUM ZEUGEN GOTTES

«Was von Bekehrung armrmer Siinder iiberhaupt zu halten sey, bevorab [...]
bey demselben eine richtige und wahre, oder nur eine incomplete und fruchtlose
Zwang=Busse sey?», oder er hinterfragt, «Obs zutriglich sei, siindlich=gesche-
hene Dinge in eine Historie zu bringen?», um die Antwort zu liefern: «Dem sey
wie ihm wolle, ein Christ machet sich alles zu nutze und muss [...] einen
Extract und eine gute Quint=Essentz wisen heraus zu bringen.»”

Schmid hat theologische Absichten. Am biblischen Gleichnis vom verlorenen
Sohn bearbeitet er Ausstieg und Riickkehr, liefert Uberlegungen zum Christen-
gliick in Armut und Demut und wendet allen Fleiss auf, «die Historischen
Siinden=Erzehlungen mit erbaulichen Reflexionen zu wiirtzen». Die Lektiire
seiner Biicher bietet Anlass zur eigenen Busse und verspricht Trost. — Kein
Zweifel, seine Schriften gehoren in den Schrank der Erbauungsliteratur.® Ziel-
gruppe ist der noch kleine Kreis der Biicher kaufenden und lesenden Menschen,
idealer Konsument der christliche Hausvater, der im «Ganzen Haus», d.h. vor
Familie und Dienstboten, abends aus den Werken vorliest. Innerhalb der lesen-
den Schicht werden die obrigkeitlich sanktionierten Schriften nach Hinrichtun-
gen zu Bestsellern. Zumindest eine Arbeit von Andreas Schmid erreichte meh-
rere Auflagen.

Sein ehrliches Motiv war ohne Frage christlicher Eifer, aber es ging ihm auch
um Selbstrechtfertigung. Die Hauptfunktion der Schriften ist die erbauliche
Deutung, die richtige Interpretation des so unglaublichen Strafgeschehens. Zur
«Verhiitung vieler anderer Bossheiten» geben Schmid und seine Kollegen aller
Konfessionen ihre Schafottreden in den Druck. Und das Publikum wird schon
mal nachhaltig angesprochen, wir wiirden heute sagen, beschimpft: «Wolt ihr
Gottes=Listerer, Sabbaht=Schinder, Hurer, Ehebrecher, Diebe, Geitzige, Trunk-
kenbolde, ja, wolt ihr Sodoms=Siinden und die Greuel von Gomorrha sehen?
Sehet euch zum theil selbsten an, sehet an die Stadt Berlin, welche davon
wimmelt: [...] Mit was fiir einer inwendigen Gemiihts=Gestalt betrachtet ihr
diese, durch die Faust=Schlige des Satans zerbrochene Leiber? Es miissen euch
dieselbe nicht nur ein bestindig betriibter Vorwurff eurer Erbarmung, sondern
auch zugleich ein nachdriickliches Exempel der Straff= und Rach=iibenden
Gerechtigkeit Gottes seyn.» Schliesslich liefert Schmid noch eine wahrhaft
lutherische Analyse des Phinomens, warum Menschen zu Verbrechern wiirden,
«so ist es der leidige Miissiggang, und Arbeitsscheuigkeit. [...] Bleibet im
Lande und nihret euch redlich, haltet eure arme Kinder zur Schulen und Arbeit,
und gebet ihnen mit eurem Christlichen Wandel ein besseres Fiirbild, weder
diese Executirte gegeben haben.»*’ |
Diese erbaulichen Schriften verdeutlichen die herrschenden Normen, helfen
dem noch recht schwachen und ineffizienten friihmodernen Staat bei der Profi-
lierung vor seinen Untertanen: «Unser theurester Konig hat Landes=Viterliche W93



GEWALT / VIOLONCE ' TRAVERSE 1995/1

Sorge gehabt, da unsere Einwohner in Stidten und Déorffern mit Unsicherheit
und Furcht fiir solchen bdsen Leuten befallen, dass sich fast niemand auf
offentliche Landstrassen mehr zu begeben, getrauen wolte, diesem bosen eine
gewaltige und weissliche Halte zu machen.»* Wie Michel Foucault in seinen
Studien iiber die Peinliche Strafe im Ancien régime herausgearbeitet hat, ist das
«Theater der Holle», der «Triumph der Justiz» immer auch ein «ein politisches
Ritual».* — Faktisch ge#dndert hat sich die Sicherheitslage nach einer Strafe
nicht, sie lasst sich nicht durch Dekret garantieren. Aber gerade im Widerspruch
zwischen der im Absolutismus zum legitimierenden Programm erhobenen «gu-
ten Polizei» und der noch arg anfilligen Realitit kam der 6ffentlichkeits-
wirksam zelebrierten Straftitigkeit eine besondere Wichtigkeit zu: Wer schwach
ist, libersteigert die Gefihrlichkeit iiberwundener Gegner, und nimmt an Stirke
zu. Und wer Schwerverbrecher richtet, der wird es allemal mit unbotmaéssigen
Untertanen aufnehmen kénnen!
Wir wissen heute um die komplexen Motive gesellschaftlichen Ausgrenzens
und Strafens. Das unehrlichste Motiv bleibt das der Resozialisierung. In gewis-
sem Sinne waren Schmid und seine Zeit uns da iiberlegen: Das Seelenheil stellte
eine vollkommene Wiederaufnahme in die Gemeinschaft dar. Was konnte wert-
voller und trostender sein?
Spiter, als der moderne Staat tatséichlich stirker wird und die Untertanen im
von Norbert Elias beschriebenen Prozess durch zunehmende Internalisierung
der Normen eher selbstgesteuert funktionieren, bedarf Herrschaft der 6ffentli-
chen Demonstration ihrer Gewalt immer weniger. Die effiziente Verfolgung der
Rechtsbrecher und das verbreitete Wissen um ihr Schicksal ermdglichen im
modernen Staat den Verzicht auf die 6ffentliche Zelebration seiner Strafgewalt.
Je weniger exemplarisch, um so entbehrlicher erscheint auch die Todesstrafe
iiberhaupt. Nur achtzig Jahre nach den betrachteten Beispielen sind die preus-
sischen Behorden sehr zuriickhaltend gegeniiber publikumswirksamen Exeku-
tionsformen, verzichten am liebsten auf die 6ffentliche Zeugenschaft.* Verin-
dert hatte sich das Bild vom Tod: Er wird, wie Ariés belegt, fortan gefiirchtet
und in immer entferntere Heimlichkeit verbannt, die Vorstellung eines anschlies-
senden ewigen Lebens verliert parallel dazu ihre Relevanz. Damit war der
entscheidende Hebel des Peinlichen Strafens Geschichte, diese Pidagogik der
Strafe auch.
Jetzt ist auch den christlichen Konfessionen ihr einschligiger Beitrag zum
Zivilisationsprozess eher unangenehm. Nur schon deshalb, weil es im Mittelal-
ter gute christliche Tradition gewesen war, sich als Gegenspieler zur obrigkeit-
lichen Strafgewalt zu begreifen.*' Ob aber im friihen 18. Jahrhundert die christ-
liche Verweigerung einer Entlastungs- und Entschuldungsideologie etwas ge-
94 W dndert hitte, entzieht sich dem seriésen Urteil des Historikers. Ausserdem sind




DANKER: VOM MALEFIKANTEN ZUM ZEUGEN GOTTES

religiose Ausserungen immer zeit- und sozialgebunden. Immerhin ist richtig,
dass selbst eine Staatsreligion oft systemsprengende Anteile enthilt und in
diesem Fall christliche Ethik schliesslich zur weitgehenden Uberwindung der
grausamen Strafgewalt in Europa beitrug: Wir sind nicht die Herren der Schop-
fung und sollten es auch nicht iiber Leben und Tod sein.

Im frithen 18. Jahrhundert wirkten sich aber die Diskreditierung des irdischen
Lebens als blosse Bewihrungsphase innerhalb einer zwanghaften «Géttlichen
Ordnung» und die ausschliessliche Orientierung auf ein jenseitiges und ewiges
Leben so aus wie beschrieben. Paradoxerweise sollte die gesellschaftliche Be-
friedung durch Feste der staatlichen Gewalt eingeldutet werden. Andreas Schmid
war ein kleines und typisches Rédchen in diesem historischen Vermittlungs-
und Internalisierungsprozess des starken Staates, der so sonderbar erfolgreich
verlief: Die jede Staatsgewalt legitimierenden und politisch immer gefilligen
Versprechen von mehr Sicherheit, minimalisierter innergesellschaftlicher Ge-
walt und abnehmender Gewalt {iberhaupt sind vor dem Hintergrund konkreter
Erfahrungen im 20. Jahrhundert mehr als zweifelhaft. Dass der moderne Staat in
unserem heutigen Denken trotz des Auseinanderklaffens von Realitéit und Wahr-
nehmung gleichwohl alternativlos ist, widerspiegelt einen erfolgreichen Lern-
prozess, in dem wihrend einer bestimmten Phase Schafottprediger eine wichti-
ge Rolle spielten.

Anmerkungen

1 Andreas Schmid, Die historische Lebens=Beschreibung Des gewesenen
Kiirschner=Gesellens [...], Berlin 1716, 48; vollstindige Titelangaben der Quellen sind
teilweise zu finden in: Uwe Danker, Rauberbanden im Alten Reich um 1700. Ein Beitrag
zur Geschichte von Herrschaft und Kriminalitdt in der Friihen Neuzeit, Frankfurt a. M.
1988.

2 Richard J. Evans, «Offentlichkeit und Autoritit. Zur Geschichte der Hinrichtungen in
Deutschland vom Allgemeinen Landrecht bis zum Dritten Reich», in Heinz Reif (Hg.),
Réuber, Volk und Obrigkeit. Studien zur Geschichte der Kriminalitdt in Deutschland seit
dem 18. Jahrhundert, Frankfurt a.M. 1984, 185-258, besonders 195.

3 Grundlegende Literatur mit weiteren Angaben: Philippe Ari¢s, Geschichte des Todes,
Miinchen 1980; Danker, Rduberbanden; Richard van Diillmen, Theater des Schreckens.
Gerichispraxis und Strafrituale in der friihen Neuzeit, Miinchen 19882 Evans, Offentlich-
keit; Michel Foucault, Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Gefiingnisses, Frankfurt
a.M. 1977; Gustav Radbruch, «Ars moriendi. Scharfrichter-Seelsorger-Armersiinder-
Volk», Schweizerische Zeitschrift fiir Strafrecht 59  (1945), 460—495; «kaum analysiert»:
vergleiche z.B. van Diilmen, Theater, 81-85, 161-168 oder Evans, Offentlichkeit, 199f.

4 Schmid, Lebens=Beschreibung; Andreas Schmid, Die Verherrlichung GOTTES in Bekeh-
rung armer Siinder [...], Berlin 1717% Ders., Die erwiesene Gottliche Zorn=Macht/ in
Offenbahrung und Heimsuchung heimlicher Siinden [...], Berlin 1719; Ders., Das Uber
vier Malefitz=Personen ergangene Justitz=Rad [...], Berlin 1726; ergiinzend: Anonym,
Acten=mdissige Relation Von Denen beyden Schloss=Dieben zu Berlin [...], Berlin 1719;
Anonym, Wahrhaffter Theologischer Bericht/ Von der Bekehrung und Ende Des

W95



9% N

GEWALT / VIOLONCE TRAVERSE 1995/1

10

11
12

13
14
15
16
17
18
19
20

21
22
23
24
25
26
27

28
29

30

31
32
33
34
35
36

37

Welt=beruffenen Maleficanten Valentin Runcks [...], Berlin 1719; zahlreiche weitere
Angaben bei Danker, Rduberbanden. Llaut van Diilmen, Theater, 229 (Anmerkung 14)
finden sich gedruckte Sammlungen bei: J. J. Moser, Seelige letzte Stunden einiger dem
zeitlichen Tode iibergebener Missethdter, Leipzig 1740/45; J.J. Moser, Seelige letzte
Stunden (von) ein und dreyssig Personen, so unter des Scharfrichters Hand gestorben,
Stuttgart 1753.

Anonym, Acten=mdssige Relation, 104-107; Schmid, Zorn=Macht, 28; Anonym,
Acten=mdssige Relation, Vorrede, 67.

Schmid, Zorn=Macht, 16, 114f., 14. Anonym, Acten=mdssige Relation, Vorrede, 30.
Schmid, Zorn=Macht, 108; Anonym, Acten=mdissige Relation, 111. Siehe auch Abbildun-
gen 1 und 2.

Schmid, Zorn=Macht, 148, 182.

Schmid, Zorn=Macht, 11,

S.8.D., Johann Brunnemanns [...] Anleitung!/ Zu vorsichtiger Anstellung des Inquisitions—
Processes [...], Hall[e] 1697, 44; Schmid, Zorn=Macht, 90.

Schmid, Zorn=Macht, 83.

Anonym, Theologischer Bericht, 30f.; Schmid, Malefirz=Personen, 56, Schmid,
Zorn=Macht, 91, 56, Summarie Cap.V; Schmid, Verherrlichung GOTTES, 38.
Schmid, Lebens=Beschreibung, 27, 38,

Schmid, Zorn=Macht, 138, 98, 144, 134,

Schmid, Zorn=Macht, 148f., 138f., 146; Schmid, Lebens=Beschreibung, 74.

Schmid, Zorn=Macht, 145, 102f.

Schmid, Lebens=Beschreibung, 76, 80.

Schmid, Malefitz=Personen, 12.

Van Diilmen, Theater, 111-120; Danker, Réiuberbanden, 190.

Vergleiche Emile Durkheim, Regeln der soziologischen Methode, Neuwied 1961 (Paris
1895"); Einfiihrungen und Uberblicke: Ulfrid Neumann, Ulrich Schroth, Neuere Theorien
von Kriminalitit und Strafe, Darmstadt 1980; Fritz Sack, René Konig (Hg.),
Kriminalsoziologie, Wiesbaden 19793,

Schmid, Zorn=Macht, 10, 11, 60; Schmid, Verherrlichung GOTTES, 24.

Schmid, Zorn=Macht, 190, 192,

Van Diilmen, Theater, 162.

Schmid, Zorn=Macht, 187; Anonym, Theologischer Bericht, 21f.

Niklas Luhmann, Die Funktion der Religion, Frankfurt a.M. 1982, 130.

Aries, Geschichte des Todes, 40,

Cesare Beccaria, Uber Verbrechen und Strafen, in Karl Ferdinand Hommels Ubersetzung
und Ausgabe von 1778, Berlin (Ost) 1966, 121.

Evans, Offentlichkeit, 199; Van Diilmen, Theater, 183; Radbruch, Ars moriendi, 483.
Schmid, Zorn=Macht, 58, 206-220; Anonym, Theologicher Bericht, Vorrede; Schmid,
Zorn=Macht, 6.

Schmid, Zorn=Macht, 19, 67, 126; Anonym, Theologischer Bericht, 7f.; Schmid,
Malefitz=Personen, 85, 80.

Zitiert nach Danker, Rduberbanden, 192f., 616 (vollstindige Literaturangabe).

Zitiert nach Danker, Rduberbanden, 180.

Evans, Offentlichkeit, 205

Van Diilmen, Theater, 85; Evans, Offentlichkeit, 213, 235.

Schmid, Malefitz=Personen, 101; Schmid, Zorn=Macht, 120, 59f., 4f.

Schmid, Verherrlichung GOTTES, 15; Schmid, Zorn=Macht, 168—172, 7f.;
erklirtermassen Erbauungsschrift: Schmid, Zorn=Macht, 12; Anonym, Theologischer
Bericht, Titel; Schmid, Lebens=Beschreibung, Titel.

Schmid, Zorn=Macht, 180, 148f.; Anonym, Theologischer Bericht, 49; Schmid,




DANKER: VOM MALEFIKANTEN ZUM ZEUGEN GOTTES

Malefitz=Personen, 118.
38 Schmid, Malefitz=Personen, 114,
39 Foucault, Uberwachen und Strafen, 47, 61.
40 Evans, Offentlichkeit, 247,217
41 Radbruch, Ars moriendi, 472f.

RESUME

LA TRANSFORMATION DES CRIMINELS EN TEMOINS DE DIEU.
A PROPOS DE LA CELEBRATION CHRETIENNE DU POUVOIR
REPRESSIF ETATIQUE AU DEBUT DU 18E SIECLE

Le theme de cet article est le role médiateur de la religion chrétienne pendant la
monopolisation du pouvoir répressif utilisant la torture, un symbole central du
pouvoir dominant et un élément important de la genése de 1’Etat moderne. Le
sujet de cet article est 1a pédagogie du processus, la question de savoir par quels
symboles, avec quels moyens et avec quelles aides le nouvel Etat s’impose 2 ses
sujets a I’époque qui précede celle des «Lumiéres». Du milieu du 17e siecle a la
fin du 18e siécle, la publication des prédications prononcées sur les échafauds,
en présence d’un public nombreux, par des prédicateurs de toutes les confessions
chrétiennes jouait souvent un grand rdle dans l’interprétation correcte des
exécutions des condamnés. C’est alors que sont publiés de nombreux récits
écrits par des ecclésiastiques qui accompagnent les accusés lors du procés
d’inquisition, du procés devant le tribunal et jusqu’a I’exécution capitale. Ils
fournissent des descriptions qui sont 2 la fois réalistes et a peine imaginables de
la transformation extraordinaire de criminels «pécheurs invétérés, impies et
malfaisants» en «pauvres pécheurs», qui conscients, convertis et heureux
subissent ’exécution. Il s’agit d’'un phénomeéne qui est souvent cité dans les
ouvrages spécialisés, mais qui n’a pas été analysé.

C’est a partir de I’exemple concret du prédicateur luthérien Andreas Schmid qui
entre 1716 et 1726 a Berlin, capitale de la Prusse et du Brandebourg, publia
quatre épais volumes de textes de ce genre, que sont ici exposés et analysés,
avec précision et de nombreuses citations, les dispositifs, les images, les
stéréotypes et les mécanismes de ce pouvoir spirituel couronné de succes: en
é€change du salut de I’ame et de la vie éternelle au Paradis, les représentants de
toutes les confessions atteignaient leurs objectifs pratiques et didactiques. Dans
le cadre de spectacles publics extrémement organisés et structurés par les
autorités, les «pauvres pécheurs» jouaient les premiers réles particulierement W97



98l

GEWALT / VIOLONCE TRAVERSE 1995/1

impressionnants. Leur exécution dans des conditions édifiantes contribuent
ainsi au renforcement des normes et a la célébration du régne du Prince et de
Dieu. Leur salaire, c’est-a-dire la déduction directe de tortures subies sur la
Terre des supplices fondamentalement mérités en Enfer, en d’autres termes le
salut de leurs dmes, peut €tre interprété comme une resocialisation conforme 2
I’époque. Non seulement la religion dispense les nouveaux souverains terrestres
de droit divin de toute nécessité de resocialiser leur existence terrestre et
Iégitime les impitoyables peines de mort au nom d’un Dieu coléreux, juste et
bon, mais en méme temps elle offre une resocialisation parfaite avec le retour
édifiant de la brebis égarée dans la société humaine — I’ Au-dela étant considéré
comme une projection améliorée de celle-ci.

Tout cela est I’expression du «modele pénal théocratique» tout 2 fait fonctionnel
qui ne peut étre compris que sur la base d’une reconnaissance du rdle spécifique
de la religion dans la société ol domine une perception des expériences sociales,
naturelles et religieuses comme formant une seule et méme réalité. Les criminels
ne sont pas encore pergus comme des parasites sociaux mais comme des
pauvres pécheurs qui troublent 1’ordre divin. Grice a 1’exécution du pauvre
pécheur repenti et «converti», un prince chrétien rétablit I’ordre divin, exauce le
Seigneur et, d’une maniére édifiante par I’intermédiaire des ecclésiastiques qui
lui sont subordonnés, assure au criminel le salut de son ame. Finalement
I’ensemble social des sujets se rapproche et conclut la paix avec le pécheur, le
pouvoir et le Seigneur. La dévalorisation de la vie terrestre et 1’orientation
exclusive vers une vie éternelle dans I’Au-dela rendent possible un aspect
violent de la formation de I’Etat moderne, qui soi-disant apporte une diminution
de la violence, ce dont on peut douter face aux expériences du 20e siécle. Le fait
que néanmoins il n’existe pas dans notre pensée actuelle d’alternative a 1’Etat
moderne refléte un processus d’apprentissage couronné de succes, dans lequel
les prédicateurs sur les échafauds avaient pendant une certaine phase joué un
role important.

(Traduction: Marc Perrenoud)




	Vom Malefikanten zum Zeugen Gottes : zum christlichen Fest der staatlichen Strafgewalt im frühen 18. Jahrhunder

