
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 2 (1995)

Heft: 1

Artikel: Vom Malefikanten zum Zeugen Gottes : zum christlichen Fest der
staatlichen Strafgewalt im frühen 18. Jahrhunder

Autor: Danker, Uwe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-6304

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-6304
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VOM MALEFIKANTEN ZUM ZEUGEN GOTTES

ZUM CHRISTLICHEN FEST DER STAATLICHEN STRAFGEWALT IM
FRÜHEN 18. JAHRHUNDERT

UWE DANKER

«Die liebe Obrigkeit und das Predigt=Amt hat alles gethan,

und nichts vergessen, was zur Herausbringung der Mord=That
können ersonnen werden.» (Andreas Schmid, 1716)'

Wir blicken 275 Jahre zurück in das Berlin des frühen 18. Jahrhunderts. In der

vereinigten Residenzstadt leben ca. 56'000 Menschen, seit 1696 existiert die

Akademie der Künste und seit 1700 eine Sozietät der Wissenschaften. Es ist die

frühe Zeit des Soldatenkönigs Friedrich Wilhelm I., der als bald absolutistischer

Fürst von Gottes Gnaden an seinem Brandenburg-Preussen arbeitet, mit Härte

und Disziplin. Berlin und auch Potsdam haben nicht das Flair von barocken

Residenzstädten wie Dresden oder gar Wien und Versailles, hier bestimmen zu

dieser Zeit eher karge Nüchternheit und Lustverzicht das Leben. In Berlin

herrscht aber auch, weil merkantile Vernunft es gebietet, eine religiöse Toleranz

wie sonst fast nirgendwo im Europa des «Cuius regio, eius et religio». Alle
haben ihre Gotteshäuser: eine geduldete jüdische Minderheit, seit 1685 französische

Hugenotten, ein paar Katholiken, viele Lutheraner und, weil das

Herrscherhaus entsprechend gebunden ist, auch Calvinisten. An einer dieser

Kirchen, in der lutherischen St. Nicolai-Gemeinde, arbeitet ein überdurchschnittlich

gebildeter Prediger namens Andreas Schmid.

Er ist der Protagonist dieses Aufsatzes, denn an seinem Beispiel lässt sich ein

spannendes Thema studieren: die Vermittlungsrolle der christlichen Religion
bei der Monopolisierung der peinlichen Strafgewalt, einem zentralen Symbol

der Herrschaftsmacht und einem wichtigen Element der Genese des modernen

Staates. Es geht um die so nachhaltig erfolgreiche Vermittlung, die Pädagogik

dieses zivilisatorischen Prozesses, um einen Teilaspekt der Frage, mit welchen

Symbolen und Mitteln sich der neue Staat empfahl. Untersucht wird die Funktion

des Theokratischen Strafmodells, wie wir es nennen können, und die von der

Mitte des 17. bis zum späten 18. Jahrhundert relevante konkrete Rolle der

beteiligten Geistlichen.

Der Bereich, der neben der Kriegführung Macht, Kraft und Fortune von
Herrschern am deutlichsten zur Geltung bringt, ist die Sphäre der öffentlichen "83



GEWALT/VIOLONCE Traverse 1995/1

Sicherheit und der Strafgewalt. «Der Staat hat keine grössere Macht über seine
Bürger als die, sie zu töten.»2 Im Auftrag des Herrn die wehrlosen Untertanen
und die «Göttliche Ordnung» zu schützen sowie im Störungsfall für Abhilfe zu
sorgen, das war eine legitimierende Hauptaufgabe der neuen absolutistischen
Herrscher. Kriminelle jeder Art wurden in erster Linie als Staatsfeinde begriffen

und, sofern man ihrer habhaft werden konnte, auch so behandelt. Dabei
bedurften die Statthalter Gottes in einer Zeit ohne Polizei und ohne effiziente
Kontrolle der Untertanen auch der konkreten Mithilfe von Geistlichen. Ihre,
übrigens völlig konfessionsunabhängige, Rolle im Geschehen des Peinlichen
Strafens wird in der Literatur zwar meist erwähnt, aber kaum analysiert.3
Ein Akteur war Andreas Schmid. Wie viele seiner Kollegen auch musste er, wie
es die Carolina, die im Alten Reich vom frühen 16. bis zum späten 18. Jahrhundert

grundlegende Strafprozessordnung, in den Artikeln 79 und 102 folgende
forderte, hin und wieder verurteilte Delinquenten auf den letzten irdischen Gang
vorbereiten und sie beim öffentlichen Zeremoniell begleiten. In einem Fall hatte
er Pech: Er glaubte dem verurteilten Kürschnergesellen Briesemann, dass er
zwar mit der Frau seines Meisters, wie es hiess, Ehebruch betrieben, ihn aber
nicht umgebracht habe. Schmid versuchte, bei der Obrigkeit zu intervenieren,
erhielt später durch unglückliche Umstände einen Geständnisbrief des inzwischen

auf Lebenszeit Eingekerkerten wohl nicht, aber alles wurde bekannt. Von
Schmid zum zweiten Mal tapfer begleitet, wurde der Mörder schliesslich als
reuiger armer Sünder hingerichtet und der Prediger in einer leider nicht erhaltenen

Flugschrift öffentlich als gutgläubiger Trottel dargestellt.
Die umständliche Rechtfertigung veröffentlichte Schmid als Buch. Anschliessend
folgte eine auf Lukas XV, Vers 11 bis 32, basierende «Verherrlichung Gottes in
Bekehrung armer Sünder [...] Zur Ehre Gottes und der Gemeinde nützlichen
Erweckung [...]». Mit zwei weiteren umfänglichen Arbeiten entwickelte sich
Schmid zum eifernden Publizisten der Strafgewalt Gottes und dokumentierte so
Abläufe, Bilder, Stereotypen und Mechanismen der geistlichen Gewalt.4
In einem von Schmid veröffentlichten Fall handelte es sich um frechen
Schlossdiebstahl: Auf Friedrich Wilhelms Residenz, dem Berliner Schloss,
waren Geld, Schmuck und Edelmetalle im Gesamtwert von über lO'OOO Thalern,
eine für Privatleute erkleckliche Summe, entwendet worden. Obwohl das nicht
selten vorkam, wie spezielle Edikte aus den Jahren 1683, 1684 und 1696
ausweisen, handelte es sich um eine besondere Provokation, ging es doch
darum, «dass sein Landes=Herr in seinem eigenen Hause sicher bliebe»: «Treue
und erkäntliche Unterthanen erkantens dazumahl wol mit grossem Leidwesen,
bedaureten nichts mehr als ihren König, und danckten Gott, dass das Hertz Ihro
Majestät mit Offenbahrung dieses so weit aussehenden Unglücks, wieder

84 ¦ besänfftiget, und in erwünschte Ruhe gesetzet wurde.» Durch Zufall enttarnt



DANKER: VOM MALEFIKANTEN ZUM ZEUGEN GOTTES

¦ ¦¦ 1—" ' '«i ~~. *"¦ l~ ""
!¦¦ i I '

»»•
¦ f

¦; z.z.„zfi»-'Ut f
w**

£- M ?^>

»' M«
:

gas

iffTTTTT-rf T IC i ra

zzz zZZz

ZZZ
: Hl;

zz.:

MM
SSS©*

m <*

*

m&«
z'zzz

Hm»

fr dr Kxeaifiou ;

ZS" Z.Zz^?;?«has(«z

AM>. 7: Die Hinrichtung von Valentin Runck und Daniel Stieffam 8. Juni 1718 in

Berlin (Andreas Schmid, Die erwiesene Göttliche Zorn=Macht in Offenbahrung und

Heimsuchung heimlicher Sünder [...], Berlin 1719) H85



GEWALT/VIOLONCE Traverse 1995/1

und bald überführt wurden nämlich der 56jährige Kastellan des königlichen
Schlosses, Valentin Runck, und der 40jährige «Hoff=Kleinschmidt oder Hoff
Schlösser», Daniel Stieff.5

Beide waren seit Jahrzehnten beruflich für den Schutz der königlichen Schätze
zuständig und 1713 von Friedrich Wilhelm übernommen worden. Sie zählten
durchaus zu den Privilegierten, bezogen ordentliche Jahresgehälter, beschäftigten

«Domestiquen», Stieff sogar einen Privatlehrer, der seine Kinder Theologie,
Französisch, Latein und Klavier lehrte, und sie waren fleissige Kirchgänger, der
eine bei den Reformierten, der andere bei den Lutheranern.6 Nach heutigem
Verständnis handelte es sich also um eine Art «upper-class-Kriminalität», um
Veruntreuung. Qualifizierter Diebstahl wurde mit dem Tod bestraft, da in
diesem Fall am «heilige[n] und inviolablefn]» Hof begangen, erst recht und mit
besonderer Härte. Friedrich Wilhelm verschärfte denn auch das Urteil des

Juristenkollegiums: «Und befahlen allergnädigst mit hoher eigenen Hand: Dass,
weil es eine so schreckliche That, andern zum Exempel Runck mit glüenden
Zangen und in specie vor dem Thresor [am Schloss] gerissen, von unten auf
gerädert, sein Leib an eisernen Galgen mit Ketten angehangen, Stieff aber
ebenfalls von unten auff gerädert, mit Ketten an eisernen Galgen gehangen, aber
nicht mit glüenden Zangen gerisen werden solle.»7
Beide Missetäter starben am 8. Juni 1718, wie man es von ihnen erwartete,
reumütig, dankbar und bekehrt. Seinen gewichtigen Beitrag zum gelungenen
Spektakel leistete Andreas Schmid, der auf dem Schafott zu einer «betrübte [n]
Stand=Rede» anhob: «Gott Lob! dass die Sünde vergeben, der Bann von denen
Hinterlassenen weggethan, und diese arme Seelen von den gefährlichsten Strik-
ken des Teuffels errettet worden.»8

Vorausgegangen waren Wochen harter Arbeit des Predigers: «Denn Ubelthäter
bloss ruchtbahr zu machen, und ihnen ans Leben zu kommen, ist was leichtes,
aber ihre Seele zu erretten, dass sie auch seelig sterben, ist Christlich und
löblich gerichtet.»9 Das obrigkeitliche Ziel der Seelenrettung schuf Geistlichen
im Inquisitionsprozess, dem zeitgenössischen Strafverfahren, eine zentrale Rolle:

Trost und christlicher Unterricht waren die eine, massiver Druck, um ein
vollständiges SUndengeständnis vor den weltlichen Richtern zu erzwingen, die
andere Seite. Theoretiker des Inquisitionsprozesses bauten die Prediger gezielt
ein. So forderte der angesehene brandenburgische Rat und Straf- und
Verfahrensrechtslehrer Johann Brunnemann, nach der Ankündigung einer Folter einige
Tage ängstliches Warten vorzusehen, um schliesslich einen Geistlichen zum
Inquisiten, dem Angeklagten, zu senden, damit jener «ihm sein Gewissen
beweglich rühre». Das Tauschangebot des ewigen Lebens machte möglich, was
unvorstellbar scheint: den für härteste Lebensstrafen dankbaren armen Sünder

86 ¦ wie den Schlösser Daniel Stieff.10



DANKER: VOM MALEFIKANTEN ZUM ZEUGEN GOTTES

Schmid schildert den Ausgangspunkt seines Bekehrungswerks wie folgt: «Ich

fand sein Hertz wie ein geschmoltzen Wachs, konte auch leicht erachten, dass

es die 7. Wochen durch, in mancherley Feuer=Proben des Gesetzes gestanden,

und mürbe gemachet worden.»" Mehrere abgeordnete Geistliche lassen den

Schlösser nicht mehr auf andere Gedanken kommen, sie arbeiten in Wechselschicht,

erwirken ein Besuchsmonopol, da «der Zulauff von allerley Menschen,

[...] ihn behelligte, [...] und uns Hinderniss machete», drohen mit ewigen

Höllenqualen, beschreiben das Reich das Herrn, singen und beten, pflegen den

Suggestivdialog nach Schmids eigener Busslehre, beschwören den Häftling,

«allewege an seine Sünden, aber auch an Gottes Gnade zu gedencken». Sie

ringen dabei direkt mit dem Teufel, der, wie sie feststellen, «alle Höllen=Kräfte»

und satanischen Listen aufbringt, damit der Inquisit «sein unglückliches

Eigenthum bleibe». Als direktes Teufelswerk interpretieren sie Verstocktheiten,

wunderliche Anfälle und verzweifelte Selbsttötungsversuche. Aber «Gottes

Weissheit» siegt: «O! wie wehe muss es dem Teuffei thun, wenn er siehet, wie

der, der itzo in Ungehorsam, in Fressen und Sauffen, in Kammern und Unzucht

gestecket, durch die Bekehrungs=Gnade Gottes gehorsam, nüchtern und massig,

keusch und züchtig worden.»12

Damit setzt der Prediger dem Herrn und auch seiner eigenen Profession ein

Denkmal. Als er den erwähnten Ehebrecher und Mörder Briesemann fragt, wie

er so lange mit dem uneingestandenen Mord umgegangen sei, erfährt Schmid zu

seinem Schrecken, dass jener «Gott heimlich gebeichtet, abgebehten, auch in

Christo Trost gesuchet hätte». Sektierern, die Geistliche für überflüssig im

Bekehrungswerk hielten, kontert der gelehrige Mörder später wie folgt: «Ihr

Herren, ihr irret, [...] nicht, wo mans haben kan ohne Predigt=Ampt.»13 - So ist

der christliche Eifer Schmids und seiner professionellen Kollegen von berufener

Seite ins rechte Licht gerückt.
Es kommt in den Strafverfahren der «endliche Rechtstag», der öffentliche

Höhepunkt des Bekehrungswerks, das Volksfest der Hinrichtung. Einige Tage

zuvor hat man den Schlossdieben das Urteil verkündet, der Schlösser Stieff

bedankte sich beim Herrn für die Herberge, die dem Körper so unangenehm, für

den «Geiste so viel gesegneter gewesen», worauf der anwesende Schmid sofort

seine Mahnung nachschickte, «Zu melancholisiren [...] könte er keine Minute

abmüssigen». Von nun an lassen die Geistlichen die armen Sünder überhaupt

nicht mehr allein, denn öfters der nahe Tod «die zuvor bezeigte Freudigkeit hat

gebrechen wollen». Der Schlösser aber hält durch: «Er sorgete weiter nichts

mehr für seinen Leib [...] sondern nur für seine arme Seele.»14

50'000 bis 60'000 Menschen seien als Zuschauer am 8. Juni 1718 auf den

Beinen gewesen, heisst es in der Überlieferung. Entsprechend nervös sind die

Regisseure, denn das Fest der Ordnung kann, wie SchafOttunruhen zeigen, ins H87



GEWALT/VIOLONCE Traverse 1995/1

Gegenteil umschlagen, die Stimmung des Publikums kippen. Das Ereignis muss
also sozial bewältigt werden. Singend ziehen jeweils mehrere Prediger neben
den Sündern und zahlreichen Soldaten durch die Stadt. Das mit Zischen, Dampfen

und Schreien verbundene Zwicken mit glühenden Zangen am Kastellan
bewirkt zwar grosse Aufregung bei Zuschauern, aber alles geht glatt: Das
Rädern von unten erleben die Malefikanten wohl nicht mehr, denn seit
Jahrzehnten gilt in Brandenburg die Konvention, dass Scharfrichter sie fürs Publikum

kaum erkennbar am Hals zu fixieren haben, mit dem «humanen» Effekt der
Erdrosselung. Trotz der Warnung im Artikel 79 der Carolina wird in der Regel
auch Alkohol in grösseren Mengen gereicht, womit wir die sonderbare Seeligkeit
des Meister-Mörders erklären können: «Er war auch schon, ehe er aufs Chavott
trat, so gut als todt, denn wenn man noch ihn fragte, war er als einem tieffen
Schlaff, so gar tieff waren die Sinne in Gott einkehret.»15
Schmid sieht sich später in seinem Buch über die Schlossdiebe genötigt, gefährlichen

Gerüchten entgegenzutreten: «Einige meyneten, er [der Schlösser] hätte
auf der Erden liegend noch kläglich mit lauter Stimme geschryen, und damit
von seiner Glaubens=Freudigkeit ablassen wollen; Allein, so das Geschrey
auch gewesen wäre, würde doch die gemachte Folge nicht zu beweisen seyn. Es
wurde ihm, so bald er zur Erden sich hingeleget hatte, dass laut raffen wol
verboten. Ist was überhaupt gehöret worden, so muss es die Stimme der Prediger

gewesen seyn; [...] massen es nicht allein unserm Amte gemäss ist, [...] ihm
[...] ins Ohr den süssen Nahmen Jesu ein zuschreyen.» Über den reformierten
Kastellan heisse es, er sei «verhärtet, und unbekehret» verschieden: «Gewiss
wo der Leib entkräfftet, die Hände an beyden Seiten auf den Wagen=Leitern
fest gebunden, die Arme, und aus Unfürsichtigkeit des Nachrichters, die Brust,
mit feurigen Zangen gezwicket, der Leib, den so langen Weg her, biss zum
Gerichts=Platz entblösset, die Seele mit Schmach erfüllet ist, was kan ein
solcher äusserlich thun?»16

Alles verläuft schön an diesen Hinrichtungstagen. Und Prediger Schmid ergreift
zum Abschluss das Wort: «Meine Allerseits Geliebte! Wir haben abermahl eine
recht saure Cantzel allhie bestiegen, da vor unsern Augen plötzlich und gewaltig

eine Seele unsers gleichen, eine Menschen=Seele in die Ewigkeit gesandt
worden, die uns ihren sündlichen Leib zum Schau=Spiel hinterlasset, dass wir
dafür zittern, beben, erschrecken und gescheucht werden möchten.» In zeitgemäss
unverstellter Sprache redet er von «dieser Schlacht=Bancke», auf die allerdings
kein Rind, sondern «ein Schaaf in aller Gedult mit Freuden geführet».17
Hinrichtungstage waren lustbetont, festlich, abschreckend, erbaulich und
versöhnend zugleich. Übrigens nicht so häufig, wie wir Nachgeborenen glauben. In
Städten wie Berlin fanden zu dieser Zeit nur noch ein- bis zweimal im Jahr

88 ¦ Exekutionen statt. «Einem Fürsten sollen die gehäufften Leibes=Straffen so



DANKER: VOM MALEFIKANTEN ZUM ZEUGEN GOTTES

im
ZZZ"z:'c ¦:..'¦ Z;Cz.^z?;ii

liiiiPM i

£ 1S ¦

rsÄJ.fi'j
EgTBMKTJ &sgagjys»

»!$w firtßrn £in\$i<$ai 3f§0|lfit(«t Äiwit.flifii'.cptit rwrt-

Afeft. 2: Valentin Runck und Daniel Stieffaufdem Weg zur Hinrichtung (Quelle wie

Abb. 1)

missfällig seyn, als einem Medico die Menge derer Leichen.»18 Vom 16. bis 18.

Jahrhundert, insbesondere seit dem Dreissigjährigen Krieg, nahm die Zahl der

Straftötungen kontinuierlich ab, was jedoch das öffentliche Interesse am einzelnen

«Theater des Schreckens» steigerte. Nur bei grossen Inquisitionen wie

gegen Räuberbanden liess es sich die Staatsmacht nicht nehmen, mehrere Spektakel

ihrer Machtfülle zu inszenieren.19 Das Hinrichten war also nicht alltäglich,
eher ein Element des festlichen Alltags. Dann aber rückte im Idealfall die

Gesellschaft der Untertanen und Gottgläubigen in der Distanzierung zusammen,

versicherte sich der eigenen Normenwelt, des Heils des Fürsten sowie -
vor allem - der Macht und der Güte Gottes: Das Theokratische Strafmodell war
wohldurchdacht und funktional.
Der Strafrealität im 17. und frühen 18. Jahrhundert, das gerade aller Frühaufklärung

zum Trotz eine Phase der Orthodoxie erlebte, kann sich nur nähern, wer
die besondere Rolle der Religion in einer Gesellschaft anerkennt, die soziale,

natürliche und religiöse Erfahrungen als ein und dieselbe Realität wahrnimmt.

Selbstverständlich gibt es auch in dieser wie in allen Zeiten die sozialen Straf- 189



GEWALT/VIOLONCE Traverse 1995/1

motive Sühne, Vergeltung, Aggression, Rache, Distanzierung, Integration,
Prävention, Normenstabilisierung und Machtbeweis.20 Aber: Verbrecher werden
noch nicht als sozialschädlich, sondern als Sünder begriffen, als böse. Der
Religion fällt die Aufgabe der ideologischen Absicherung und der Vermittlung
von staatlicher Strafe zu. Verbrecher randalieren in der «Göttlichen Ordnung».
Gott warnt sie mehrfach durch Exempel seines gerechten Zorns. Wenn sie
Glück haben, geraten sie beizeiten in die Hände weltlicher Justiz und geistlicher
Betreuung. «Gottes Regierung ists, [...] dass Delicta nicht so wohl zur Straffe
an die Obrigkeit, als vielmehr zur Bekehrung an Predigt=Ambt kommen.» Und,
so Schmid weiter: «Ich finde selbst, dass Christliche Juristen [...] beweisen,
dass es ihnen umbs letztere am meisten zu thun sey.» Da werden auch praktische

Diskrepanzen theologisch gedeutet, so etwa die, dass der Herr manchmal
jahrelang dem sündhaften Treiben zusieht, im Inquisitionsprozess aber eine Eile
herrscht, dass Schmid «dabey fast bange werden»: «So gehet Gott langsam zum
Zorn und Erweisung seiner Straff=Gerechtigkeit, aber hurtig und schnell ist Er
in Erweisung seiner Barmhertzigkeit.»21
Mit der Hinrichtung des reuigen armen Sünders stellt ein christlicher Fürst die
«Göttliche Ordnung» wieder her und versöhnt durch diese Opferhandlung den
erzürnten Herrn: «[...] und sind uns zur Warnung ein solches Schlacht=Opffer
geworden.» Der Delinquent erlangt zum guten Ende das Seelenheil, die
entscheidende Tauschware der Geistlichen: Keine irdische Strafe reicht an den
Verlust des Seelenheils heran. Umgekehrt aber gelten irdische Strafqualen
bezogen auf Höllenqualen als direkt anrechenbar; «denn besser dass der
Diebes=Geist in heilsamer Busse gekniffen, gerädert, und gehencket, als in der
Ewigkeit, da mehr denn 1000. Hencker seyn, gequälet, und vor Gott, Engeln
und Ausserwehlten geschändet werde.»22 Da die armen Sünder ohnehin eine
Leidenskette vor sich haben, kann es nicht gegen ihr Interesse sein, einen
Gutteil des Weges - oder den ganzen - bereits auf Erden beschritten zu haben.
Strafe, Reue und ehrliche Bekehrung sind in diesem Modell notwendige, zwar
nicht hinreichende, aber doch vielversprechende Voraussetzungen des paradiesischen

und ewigen Lebens: «Wolte man Versicherung geben, es solle gut
gehen, und der selige Eingang in das Reich Jesu Christi, des Mittlers, solle uns
nicht versaget werden.»23

Es ist ein harmonisches Weltbild: Die Religion, die Staat und Gesellschaft die
theoretische Absicherung der Todesstrafe lieferte, spendete Betroffenen
zugleich Hoffnung auf das ewige Leben. Und, so paradox es klingt: Indem sie die
irdische Gesellschaft jedes Resozialisierungsangebotes entband, garantierte sie

zugleich vollkommene Resozialisierung. Denn die Wiederaufnahme in die
menschliche Gesellschaft - in eine bessere Projektion derselben, das Jenseits -

90 ¦ das leistete das versprochene Seelenheil! Nicht nur der Herr, auch gute Christen



DANKER: VOM MALEFIKANTEN ZUM ZEUGEN GOTTES

waren jetzt mit dem Bösen versöhnt: «Sie sollen über die executirte Leichnam
eben nicht Zeter raffen, noch auf dieselbe schmähen, fluchen, lästern, noch

unter Jauchtzen und Frohlocken die Hände über sie zusammen schlagen; denn

die da lägen, hätten all ihr Recht ausgestanden.» Und Schmids calvinistischer

Kollege in seiner Schafottrede: «Ist gleich der Stab des Lebens zerbrochen, [...]
so werdet ihr gleichwohl für dem gestrengen Richte=Stuhl Gottes lossgesprochen
werden. [...] Hier eine dornichte Creutz-Crone, aber dort eine Crone der

Gerechtigkeit, der Herrlichkeit und des ewigen Lebens.»24 Es Hessen sich auch

katholische Zitate anbringen, das Theokratiche Strafmodell war konfessionsunabhängig.

Die Philosophie der gleichzeitigen Austossung und Resozialisierung ist nicht so

simpel, wie es scheint. Im Monotheismus handelt ein und derselbe Herr.25 Drei
Rollen in gut und böse spielt er hier: Den gerechten, der nach langer Geduld

Verbrechern schliesslich das Handwerk legt und ihre Taten offenbar werden

lässt, den tröstenden, der eifrige Prediger und gute Bekehrung sendet, schliesslich

dem Sünder das Seelenheil und dem Zuschauer gute Abschreckung vor dem

Bösen bietet, und den zornigen Gott, der nur durch martialisches Hinrichtungszeremoniell

zu versöhnen ist.

Am Ende war «alles wieder in Ordnung», der von Philippe Aries dargestellte

«gute Tod» gestorben.26 So vermisste denn auch jener Propagandist der

Freiheitsstrafe, der als Strafhumanisierer in die Geschichte eingehen sollte, Cesare

Beccaria, den Abschreckungscharakter der Todesstrafe. Lebenslang im Kerker
schmachten, ja das wäre was, aber in den Himmel fahren?27 Schmid dachte

anders, im Zuchthaus gebe es keinen guten und sicheren Zugang zur verlorenen
Seele der Leidenden. In der Tat stand die Erbaulichkeit einer Hinrichtung, «ihr

quasi-religiöser Charakter», zur beabsichtigten Abschreckung im Widerspruch,
und schon Friedrich II. verbot in Einzelfällen bei Kindsmörderinnen die Begleitung

durch Geistliche.28 Das konnte Schmid aber noch nicht bremsen. Er fand

Gefallen an seiner Sondertätigkeit, entwickelte eine eigene Busslehre und
spezielle Gebete für Malefikanten, schmückte seine Veröffentlichungen mit
ungezählten lateinischen, griechischen und hebräischen Zitaten, suchte über das

Medium Buch den Austausch mit anderen Eiferern, schrieb nicht nur gegen
«viele falsche und unbegründete Gerüchte» an, sondern lieferte mit seinen

Exempeln, wie «aus stinckenden und stössigten Böcken folgbare Schafe» wurden,

immer neue Beweise der Existenz Gottes.29 Ganz nebenbei spiegelt sich in
manch böser Formulierung die harte Konkurrenz der Konfessionen, allerdings
hier im toleranten Preussen zeituntypisch vorsichtig. Als ein Pater sich bei der

Obrigkeit beschwerte, Schmid habe zu einer Inquisitin gesagt, «wenn sie

Catholisch stürbe, führe sie zum Teuffei», wurde es aber eng für ihn; so legte er
denn auch Wert darauf, dass er Reformierte nicht deshalb besucht habe, um «sie ¦ 91



GEWALT/VIOLONCE Traverse 1995/1

von ihrer Religion herab zu locken».30 - Eine nicht sehr glaubhafte, aber

vorsichtige Mitteilung des wackeren Autors.
Mit besonderem Eifer - und besonderer Gewalt - agierten christliche Prediger,
wenn sie die Chance zur Judenbekehrung sahen. Dass jüdische Delinquenten
verständlicherweise meist in ihrem Glauben verharrten, brachte ihre Begleiter auf
und führte zu martialischen Szenen auf dem Schafott. Der Ausruf des Banditen
Jonas Meyer am Galgen in Celle 1699 - «Ich lebe ein Jude, und ich sterbe ein
Jude!» - brachte ihm weitere Strafen ein, das Zungenausreissen am toten Körper
und neben ihm gehenkte Hunde. Sein an ihm gescheiterter Prediger, Magister
Sigismund Hosmann, schrieb ein voluminöses Werk über «Das schwer zu bekehrende

Juden=Hertz [...]».31 Auch christliche Inquisiten drohten schon mal damit,
bei der Hinrichtung aus der Rolle zu fallen: «Er wolte aber auff öffentlichen
Richt=Plaze vor allen Leuthen sagen, wie ihme hierbey Gewalt geschähe.»32

Verzweifelte, lärmende Sünder stellten kein pädagogisches Problem dar:
Demonstrierte nicht der Delinquent an seiner eigenen Person, zu welchem Schrek-
ken und zu welcher Widerwärtigkeit der unchristliche Lebenswandel und die

Unbussfertigkeit geführt hatten? Und dann erst die Höllenqualen, die ihn erwarteten.

Bei aller Ärgerlichkeit des Scheiterns im Einzelfall: Um die Kraft des

Glaubens in den guten Fällen zu beweisen, bedurften die Kirchen auch des

Kontrastes durch widerwärtige Bösewichte. Nur eine Rolle war unerwünscht und
der Herrschaft gefährlich: die des unbussfertigen, aber nicht verzweifelten und
damit potentiell aufrührerischen Todeskandidaten, der das Publikum beeindruk-
ken konnte. Daher die masslose Gewalt am Juden Jonas Meyer!
In der Mehrheit der Fälle aber verwirklichten die Regisseure ihre didaktischen
Ziele.33 Ob das ambivalente Geschehen im konkreten Einzelfall wirklich
aufging, die Leute es richtig verstanden oder eher mit gemischten Gefühlen
reagierten,34 wie die tatsächliche Wirkung von Hinrichtungen war, lässt sich nur
vermittelt erschliessen: Überlieferte Schafottunruhen zeigen auf, wie riskant die
Inszenierungen waren. Das zitierte und häufige Verweisen der christlichen
Publizisten auf vorgeblich falsche Gerüchte über Hinrichtungen beweist, dass

sie pädagogischen Nachbesserungsbedarf empfanden. Aber man sollte sich
nichts vormachen: Dass vor grossem Publikum die Strafgewalt exekutiert wurde,

dass zum schrecklichen Tod Verurteilte in aller Regel dankbar mitspielten,
dass einschlägige und zahlreiche Publikationen vergleichsweise gut vertrieben
wurden, das alles spricht dafür, dass eine für diese Zeit angemessene Form der

Normenstabilisierang und Machtverherrlichung gefunden war.
Mit seinen Büchern über «Lauter betrübte und confuse Dinge» ermahnt Schmid
die Leserschaft, «es müssen rohe Gemühter seyn, die es in den Wind schlagen,
und ohne Gedancken dabey bleiben wolten». Er ist nicht unkritisch, diskutiert

92 ¦ zum Beispiel vor dem Hintergrund der Gewalt und Erbärmlichkeit im Kerker,



DANKER: VOM MALEFIKANTEN ZUM ZEUGEN GOTTES

«Was von Bekehrung armrmer Sünder überhaupt zu halten sey, bevorab [...]
bey demselben eine richtige und wahre, oder nur eine incomplete und fruchtlose

Zwang=Busse sey?», oder er hinterfragt, «Obs zuträglich sei, sündlich=gesche-
hene Dinge in eine Historie zu bringen?», um die Antwort zu liefern: «Dem sey

wie ihm wolle, ein Christ machet sich alles zu nutze und muss [...] einen

Extract und eine gute Quint=Essentz wisen heraus zu bringen.»35

Schmid hat theologische Absichten. Am biblischen Gleichnis vom verlorenen

Sohn bearbeitet er Ausstieg und Rückkehr, liefert Überlegungen zum Christenglück

in Armut und Demut und wendet allen Fleiss auf, «die Historischen

Sünden=Erzehlungen mit erbaulichen Reflexionen zu würtzen». Die Lektüre

seiner Bücher bietet Anlass zur eigenen Busse und verspricht Trost. - Kein

Zweifel, seine Schriften gehören in den Schrank der Erbauungsliteratur.36

Zielgruppe ist der noch kleine Kreis der Bücher kaufenden und lesenden Menschen,

idealer Konsument der christliche Hausvater, der im «Ganzen Haus», d.h. vor
Familie und Dienstboten, abends aus den Werken vorliest. Innerhalb der lesenden

Schicht werden die obrigkeitlich sanktionierten Schriften nach Hinrichtungen

zu Bestsellern. Zumindest eine Arbeit von Andreas Schmid erreichte mehrere

Auflagen.
Sein ehrliches Motiv war ohne Frage christlicher Eifer, aber es ging ihm auch

um Selbstrechtfertigung. Die Hauptfunktion der Schriften ist die erbauliche

Deutung, die richtige Interpretation des so unglaublichen Strafgeschehens. Zur

«Verhütung vieler anderer Bossheiten» geben Schmid und seine Kollegen aller

Konfessionen ihre Schafottreden in den Druck. Und das Publikum wird schon

mal nachhaltig angesprochen, wir würden heute sagen, beschimpft: «Wolt ihr

Gotteslästerer, Sabbaht=Schänder, Hurer, Ehebrecher, Diebe, Geitzige, Trunk-

kenbolde, ja, wolt ihr Sodoms=Sünden und die Greuel von Gomorrha sehen?

Sehet euch zum theil selbsten an, sehet an die Stadt Berlin, welche davon

wimmelt: [...] Mit was für einer inwendigen Gemühts=Gestalt betrachtet ihr

diese, durch die Faust=Schläge des Satans zerbrochene Leiber? Es müssen euch

dieselbe nicht nur ein beständig betrübter Vorwurff eurer Erbarmung, sondern

auch zugleich ein nachdrückliches Exempel der Straff= und Rach=übenden

Gerechtigkeit Gottes seyn.» Schliesslich liefert Schmid noch eine wahrhaft

lutherische Analyse des Phänomens, warum Menschen zu Verbrechern würden,

«so ist es der leidige Müssiggang, und Arbeitsscheuigkeit. [...] Bleibet im
Lande und nähret euch redlich, haltet eure arme Kinder zur Schulen und Arbeit,
und gebet ihnen mit eurem Christlichen Wandel ein besseres Fürbild, weder

diese Executirte gegeben haben.»37

Diese erbaulichen Schriften verdeutlichen die herrschenden Normen, helfen

dem noch recht schwachen und ineffizienten frühmodernen Staat bei der

Profilierang vor seinen Untertanen: «Unser theurester König hat Landes=Väterliche H93



GEWALT/VIOLONCE Traverse 1995/1

Sorge gehabt, da unsere Einwohner in Städten und Dörffern mit Unsicherheit
und Furcht für solchen bösen Leuten befallen, dass sich fast niemand auf
öffentliche Landstrassen mehr zu begeben, getrauen wolte, diesem bösen eine

gewaltige und weissliche Halte zu machen.»38 Wie Michel Foucault in seinen
Studien über die Peinliche Strafe im Ancien regime herausgearbeitet hat, ist das

«Theater der Hölle», der «Triumph der Justiz» immer auch ein «ein politisches
Ritual».39 - Faktisch geändert hat sich die Sicherheitslage nach einer Strafe
nicht, sie lässt sich nicht durch Dekret garantieren. Aber gerade im Widerspruch
zwischen der im Absolutismus zum legitimierenden Programm erhobenen «guten

Polizei» und der noch arg anfälligen Realität kam der öffentlichkeitswirksam

zelebrierten Straftätigkeit eine besondere Wichtigkeit zu: Wer schwach
ist, übersteigert die Gefährlichkeit überwundener Gegner, und nimmt an Stärke
zu. Und wer Schwerverbrecher richtet, der wird es allemal mit unbotmässigen
Untertanen aufnehmen können!

Wir wissen heute um die komplexen Motive gesellschaftlichen Ausgrenzens
und Strafens. Das unehrlichste Motiv bleibt das der Resozialisierung. In gewissem

Sinne waren Schmid und seine Zeit uns da überlegen: Das Seelenheil stellte
eine vollkommene Wiederaufnahme in die Gemeinschaft dar. Was konnte
wertvoller und tröstender sein?

Später, als der moderne Staat tatsächlich stärker wird und die Untertanen im
von Norbert Elias beschriebenen Prozess durch zunehmende Internalisierung
der Normen eher selbstgesteuert funktionieren, bedarf Herrschaft der öffentlichen

Demonstration ihrer Gewalt immer weniger. Die effiziente Verfolgung der
Rechtsbrecher und das verbreitete Wissen um ihr Schicksal ermöglichen im
modernen Staat den Verzicht auf die öffentliche Zelebration seiner Strafgewalt.
Je weniger exemplarisch, um so entbehrlicher erscheint auch die Todesstrafe
überhaupt. Nur achtzig Jahre nach den betrachteten Beispielen sind die preus-
sischen Behörden sehr zurückhaltend gegenüber publikumswirksamen
Exekutionsformen, verzichten am liebsten auf die öffentliche Zeugenschaft.40 Verändert

hatte sich das Bild vom Tod: Er wird, wie Aries belegt, fortan gefürchtet
und in immer entferntere Heimlichkeit verbannt, die Vorstellung eines anschliessenden

ewigen Lebens verliert parallel dazu ihre Relevanz. Damit war der
entscheidende Hebel des Peinlichen Strafens Geschichte, diese Pädagogik der
Strafe auch.

Jetzt ist auch den christlichen Konfessionen ihr einschlägiger Beitrag zum
Zivilisationsprozess eher unangenehm. Nur schon deshalb, weil es im Mittelalter

gute christliche Tradition gewesen war, sich als Gegenspieler zur obrigkeitlichen

Strafgewalt zu begreifen.41 Ob aber im frühen 18. Jahrhundert die christliche

Verweigerung einer Entlastungs- und Entschuldungsideologie etwas ge-
94 ¦ ändert hätte, entzieht sich dem seriösen Urteil des Historikers. Ausserdem sind



DANKER: VOM MALEFIKANTEN ZUM ZEUGEN GOTTES

religiöse Äusserungen immer zeit- und sozialgebunden. Immerhin ist richtig,
dass selbst eine Staatsreligion oft systemsprengende Anteile enthält und in

diesem Fall christliche Ethik schliesslich zur weitgehenden Überwindung der

grausamen Strafgewalt in Europa beitrug: Wir sind nicht die Herren der Schöpfung

und sollten es auch nicht über Leben und Tod sein.

Im frühen 18. Jahrhundert wirkten sich aber die Diskreditierung des irdischen

Lebens als blosse Bewährungsphase innerhalb einer zwanghaften «Göttlichen

Ordnung» und die ausschliessliche Orientierung auf ein jenseitiges und ewiges
Leben so aus wie beschrieben. Paradoxerweise sollte die gesellschaftliche
Befriedung durch Feste der staatlichen Gewalt eingeläutet werden. Andreas Schmid

war ein kleines und typisches Rädchen in diesem historischen Vermittlungsund

Internalisierungsprozess des starken Staates, der so sonderbar erfolgreich
verlief: Die jede Staatsgewalt legitimierenden und politisch immer gefälligen
Versprechen von mehr Sicherheit, minimalisierter innergesellschaftlicher
Gewalt und abnehmender Gewalt überhaupt sind vor dem Hintergrund konkreter

Erfahrungen im 20. Jahrhundert mehr als zweifelhaft. Dass der moderne Staat in

unserem heutigen Denken trotz des Auseinanderklaffens von Realität und

Wahrnehmung gleichwohl alternativlos ist, widerspiegelt einen erfolgreichen Lern-

prozess, in dem während einer bestimmten Phase Schafottprediger eine wichtige

Rolle spielten.

Anmerkungen

Andreas Schmid, Die historische Lebens-Beschreibung Des gewesenen
Kürschner=Gesellens [...], Berlin 1716, 48; vollständige Titelangaben der Quellen sind

teilweise zu finden in: Uwe Danker, Räuberbanden im Alten Reich um 1700. Ein Beitrag
zur Geschichte von Herrschaft und Kriminalität in der Frühen Neuzeit, Frankfurt a. M.
1988.

Richard J. Evans, «Öffentlichkeit und Autorität. Zur Geschichte der Hinrichtungen in
Deutschland vom Allgemeinen Landrecht bis zum Dritten Reich», in Heinz Reif (Hg.),
Räuber, Volk und Obrigkeit. Studien zur Geschichte der Kriminalität in Deutschland seit
dem 18. Jahrhundert, Frankfurt a.M. 1984, 185-258, besonders 195.

Grundlegende Literatur mit weiteren Angaben: Philippe Aries, Geschichte des Todes,

München 1980; Danker, Räuberbanden; Richard van Dülmen, Theater des Schreckens.

Gerichtspraxis und Strafrituale in der frühen Neuzeit, München 19882; Evans, Öffentlichkeit;

Michel Foucault, Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses, Frankfurt
a.M. 1977; Gustav Radbruch, «Ars moriendi. Scharfrichter-Seelsorger-Armersünder-
Volk», Schweizerische Zeitschrift für Strafrecht 59 (1945), 460-495; «kaum analysiert»:

vergleiche z.B. van Dülmen, Theater, 81-85, 161-168 oder Evans, Öffentlichkeit, 199f.

Schmid, Lebens=Beschreibung; Andreas Schmid, Die Verherrlichung GOTTES in Bekehrung

armer Sünder [...], Berlin 17172; Ders., Die erwiesene Göttliche Zorn=Machtl in

Offenbahrung und Heimsuchung heimlicher Sünden [...], Berlin 1719; Ders., Das Über

vier Malefitz=Personen ergangene Justitz=Rad [...], Berlin 1726; ergänzend: Anonym,
Acten=mässige Relation Von Denen beyden Schloss=Dieben zu Berlin [...], Berlin 1719;

Anonym, Wahrhaffter Theologischer Bericht! Von der Bekehrung und Ende Des ¦ 95



961

GEWALT/VIOLONCE Traverse 1995/1

Welt=beruffenen Maleficanten Valentin Runcks [...], Berlin 1719; zahlreiche weitere
Angaben bei Danker, Räuberbanden. Llaut van Dülmen, Theater, 229 (Anmerkung 14)
finden sich gedruckte Sammlungen bei: J. J. Moser, Seelige letzte Stunden einiger dem
zeitlichen Tode übergebener Missethäter, Leipzig 1740/45; J.J. Moser, Seelige letzte
Stunden (von) ein und dreyssig Personen, so unter des Scharfrichters Hand gestorben,
Stuttgart 1753.

5 Anonym, Acten=mässige Relation, 104-107; Schmid, Zorn=Macht, 28; Anonym,
Acten=mässige Relation, Vorrede, 67.

6 Schmid, Zorn=Macht, 16, 114f., 14. Anonym, Acten=mässige Relation, Vorrede, 30.
7 Schmid, Zorn=Macht, 108; Anonym, Acten=mässige Relation, 111. Siehe auch Abbildungen

1 und 2.

8 Schmid, Zorn=Macht, 148, 182.

9 Schmid, Zorn=Macht, 11.

10 S.S.D., Johann Brunnemanns [...] Anleitung/ Zu vorsichtiger Anstellung des Inquisitions-
Processes [...], Hall[e] 1697, 44; Schmid, Zom=Macht, 90.

11 Schmid, Zom=Macht, 83.

12 Anonym, Theologischer Bericht, 30f.; Schmid, Malefitz=Personen, 56; Schmid,
Zom=Macht, 91, 56, Summarie Cap.V; Schmid, Verherrlichung GOTTES, 38.

13 Schmid, Lebens=Beschreibung, 27, 38.
14 Schmid, Zorn=Macht, 138,98, 144, 134.
15 Schmid, Zorn=Macht, 148f., 138f., 146; Schmid, Lebens=Beschreibung, 74.
16 Schmid, Zorn=Macht, U5, 102f.
17 Schmid, Lebens=Beschreibung, 76, 80.
18 Schmid, Malefitz=Personen, 12.

19 Van Dülmen, Theater, 111-120; Danker, Räuberbanden, 190.

20 Vergleiche Emile Durkheim, Regeln der soziologischen Methode, Neuwied 1961 (Paris
1895'); Einführungen und Überblicke: Ulfrid Neumann, Ulrich Schroth, Neuere Theorien
von Kriminalität und Strafe, Darmstadt 1980; Fritz Sack, Rene König (Hg.),
Kriminalsoziologie, Wiesbaden 19793.

21 Schmid, Zom=Macht, 10, 11, 60; Schmid, Verherrlichung GOTTES, 24.
22 Schmid, Zom=Macht, 190, 192.

23 Van Dülmen, Theater, 162.

24 Schmid, Zorn=Macht, 187; Anonym, Theologischer Bericht, 21 f.
25 Niklas Luhmann, Die Funktion der Religion, Frankfurt a.M. 1982, 130.
26 Aries, Geschichte des Todes, 40.
27 Cesare Beccaria, Über Verbrechen und Strafen, in Karl Ferdinand Hommels Übersetzung

und Ausgabe von 1778, Berlin (Ost) 1966, 121.

28 Evans, Öffentlichkeit, 199; Van Dülmen, Theater, 183; Radbruch, Ars moriendi. 483.
29 Schmid, Zorn=Macht, 58, 206-220; Anonym, Theologicher Bericht, Vorrede; Schmid,

Zorn—Macht, 6.

30 Schmid, Zom=Macht, 19, 67, 126; Anonym, Theologischer Bericht, 7f.; Schmid,
Malefitz=Personen, 85, 80.

31 Zitiert nach Danker, Räuberbanden, 192f., 616 (vollständige Literaturangabe).
32 Zitiert nach Danker, Räuberbanden, 180.

33 Evans, Öffentlichkeit, 205
34 Van Dülmen, Theater, 85; Evans, Öffentlichkeit, 213, 235.
35 Schmid, Malefitz=Personen, 101; Schmid, Zorn=Macht, 120, 59f., 4f.
36 Schmid, Verherrlichung GOTTES, 15; Schmid, Zorn=Macht, 168-172, 7f.;

erklärtermassen Erbauungsschrift: Schmid, Zorn=Macht, 12; Anonym, Theologischer
Bericht, Titel; Schmid, Lebens=Beschreibung, Titel.

37 Schmid, Zorn=Macht, 180, 148f.; Anonym, Theologischer Bericht, 49; Schmid,



DANKER: VOM MALEFIKANTEN ZUM ZEUGEN GOTTES

Malefitz=Personen, 118.

38 Schmid, MaIefitz=Personen, 114.

39 Foucault, Überwachen und Strafen, 47, 61.
40 Evans, Öffentlichkeit, 247, 217.
41 Radbruch, Ars moriendi, 472f.

RESUME

LA TRANSFORMATION DES CRIMINELL EN TEMOINS DE DIEU.
A PROPOS DE LA CELEBRATION CHRETIENNE DU POUVOIR
REPRESSIF ETATIQUE AU DEBUT DU 18E SIECLE

Le theme de cet article est le röle mediateur de la religion chretienne pendant la

monopolisation du pouvoir repressif utilisant la torture, un symbole central du

pouvoir dominant et un element important de la genese de l'Etat moderne. Le
sujet de cet article est la pedagogie du processus, la question de savoir par quels

symboles, avec quels moyens et avec quelles aides le nouvel Etat s'impose ä ses

sujets ä l'epoque qui precede celle des «Lumieres». Du milieu du 17e siecle ä la

fin du 18e siecle, la publication des predications prononcees sur les echafauds,

en presence d'un public nombreux, par des predicateurs de toutes les confessions

chretiennes jouait souvent un grand röle dans l'interpretation correcte des

executions des condamnes. C'est alors que sont publies de nombreux recits
ecrits par des ecclesiastiques qui accompagnent les accuses lors du proces
d'inquisition, du proces devant le tribunal et jusqu'ä l'execution capitale. Ils
fournissent des descriptions qui sont ä la fois realistes et ä peine imaginables de

la transformation extraordinaire de criminels «pecheurs inveteres, impies et
malfaisants» en «pauvres pecheurs», qui conscients, convertis et heureux

subissent l'execution. II s'agit d'un phenomene qui est souvent cite dans les

ouvrages specialises, mais qui n'a pas ete analyse.
C'est ä partir de l'exemple concret du predicateur lutherien Andreas Schmid qui
entre 1716 et 1726 ä Berlin, capitale de la Prasse et du Brandebourg, publia

quatre epais volumes de textes de ce genre, que sont ici exposes et analyses,

avec precision et de nombreuses citations, les dispositifs, les images, les

stereotypes et les mecanismes de ce pouvoir spirituel couronne de succes: en

echange du salut de l'äme et de la vie eternelle au Paradis, les representants de

toutes les confessions atteignaient leurs objectifs pratiques et didactiques. Dans

le cadre de spectacles publics extremement organises et structures par les

autorites, les «pauvres pecheurs» jouaient les premiers röles particulierement ¦ 97



GEWALT /VIOLONCE Traverse 1995/1

impressionnants. Leur execution dans des conditions edifiantes contribuent
ainsi au renforcement des normes et ä la celebration du regne du Prince et de

Dieu. Leur salaire, c'est-ä-dire la deduction directe de tortures subies sur la
Terre des supplices fondamentalement merites en Enfer, en d'autres termes le
salut de leurs ämes, peut etre interprete comme une resocialisation conforme ä

l'epoque. Non seulement la religion dispense les nouveaux souverains terrestres
de droit divin de toute necessite de resocialiser leur existence terrestre et
legitime les impitoyables peines de mort au nom d'un Dieu colereux, juste et
bon, mais en meme temps eile offre une resocialisation parfaite avec le retour
edifiant de la brebis egaree dans la societe humaine - l'Au-delä etant considere

comme une projection amelioree de celle-ci.
Tout cela est l'expression du «modele penal theocratique» tout ä fait fonctionnel
qui ne peut etre compris que sur la base d'une reconnaissance du röle specifique
de la religion dans la societe oü domine une perception des experiences sociales,
naturelles et religieuses comme formant une seule et meme realite. Les criminels
ne sont pas encore percus comme de's parasites sociaux mais comme des

pauvres pecheurs qui troublent l'ordre divin. Gräce ä l'execution du pauvre
pecheur repenti et «converti», un prince chretien retablit l'ordre divin, exauce le

Seigneur et, d'une maniere edifiante par l'intermediaire des ecclesiastiques qui
lui sont subordonnes, assure au criminel le salut de son äme. Finalement
l'ensemble social des sujets se rapproche et conclut la paix avec le pecheur, le

pouvoir et le Seigneur. La devalorisation de la vie terrestre et l'orientation
exclusive vers une vie eternelle dans l'Au-delä rendent possible un aspect
violent de la formation de l'Etat moderne, qui soi-disant apporte une diminution
de la violence, ce dont on peut douter face aux experiences du 20e siecle. Le fait
que neanmoins il n'existe pas dans notre pensee actuelle d'alternative ä l'Etat
moderne reflete un processus d'apprentissage couronne de succes, dans lequel
les predicateurs sur les echafauds avaient pendant une certaine phase joue un
röle important.

(Traduction: Marc Perrenoud)

98 I


	Vom Malefikanten zum Zeugen Gottes : zum christlichen Fest der staatlichen Strafgewalt im frühen 18. Jahrhunder

