
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 2 (1995)

Heft: 1

Artikel: Gewalt und Zivilisationsprozess

Autor: Dinges, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-6303

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-6303
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GEWALT/VIOLENCE Traverse 1995/1

GEWALT UND ZIVILISATIONSPROZESS

MARTIN DINGES

Die Wiederkehr neonazistischer Gewalt in der BRD sowie ethnisch motivierter
Gewalt auf dem Balkan haben vielen die Illusion genommen, diese Formen der
Gewalt seien durch historische Lernprozesse erledigt. Eine theoretische
Fassung solch kollektiver Lernprozesse ist die These vom Zivilisationsprozess. Der
Soziologe Norbert Elias behauptet einen Zusammenhang zwischen
Staatsbildungsprozessen und psychischer Entwicklung der okzidentalen Individuen
hin zu einer zunehmenden Affektkontrolle, die auch zu weniger Gewaltanwendung

im Alltag führe. Demgegenüber verweist der Ethnologe Hans Peter Duerr
auf die historisch unterschiedliche Modellierung des Affekthaushaltes, von
Scham und Gewaltneigung, und bestreitet entschieden eine Evolution zum
Besseren.1 Ob es überhaupt einen Zivilisationsprozess gegeben habe, ist also
ebenso strittig wie die besondere Entwicklung der Gewalt. Damit sind wir beim
doppelten Problem dieses Aufsatzes: Wie gehen Historiker mit solchen
Theorieangeboten um, und welche neueren Ansätze bietet die historische Anthropologie

zum Thema Gewalt? Ich will Antworten in drei Schritten versuchen:
Zunächst erinnere ich kurz an die Elias-Duerr-Kontroverse, dann stelle ich zwei
Versuche von Historikern vor, die These vom Zivilisationsprozess empirisch zu
überprüfen. Im dritten Teil beschreibe ich Erkenntnisgewinne aus der historischen

Anthropologie und plädiere abschliessend für eine veränderte Geschichte
der Gewalt.

DIE ELIAS-DUERR-KONTROVERSE

Elias geht von einem relativ ungeregelten Leben in der «traditionellen» Gesellschaft

bis in das Spätmittelalter aus. In der Frühen Neuzeit (seit dem 16.

Jahrhundert) seien die Interaktionsketten in Produktion, Handel, Verkehr und
Herrschaft länger geworden. Mehr Menschen hätten nun mit immer mehr
Menschen zu tun gehabt und ihr Verhalten aufeinander abstimmen müssen. Gleichzeitig

bildeten sich Staaten als grössere Machtmonopole heraus. Herrschaft
sollte nun weniger auf Gewalt beruhen und statt dessen über längere Interaktions-

70 ¦ ketten, insbesondere am Hof und in der Bürokratie, strukturiert werden. Beide



DINGES: GEWALT UND ZIVILISATIONSPROZESS

Phänomene, das sozioökonomische und das verfassungsgeschichtliche, führten

zu verstärktem Aussenzwang, bestimmte Verhaltensweisen zu erlernen, die den

neuen Anforderungen entsprachen. Die dabei entstehende Verregelung des

Alltags wurde immer weiter internalisiert, also immer mehr durch Selbstzwang

gesteuert.

Demgegenüber war nach Duerr das Leben in «traditionellen», also

aussereuropäischen und vorneuzeitlichen Gesellschaften stark normiert. Durch

Heiratsregeln und die Einbindung in intermediäre Gruppen wie Familie, Sippe
und Altersgruppe seien die Individuen viel stärker einem strengeren Netz sozialer

Kontrolle unterworfen gewesen als in «nachtraditionellen» Gesellschaften.

Im Spätmittelalter habe die Verstädterung Anonymität und Freiräume hervorgebracht,

so dass die vorhandene soziale Kontrolle diffuser wurde. Die dadurch

entstandenen neuen Verhaltensmöglichkeiten sollten durch die obrigkeitliche,
staatliche [ich ergänze: kirchliche] Regulierung im Griff behalten werden, weil

gleichzeitig die gegenseitige soziale Kontrolle schwächer wurde. Dabei sei

nicht «mehr Zivilisiertheit», also zunehmende Kontrolle von Trieben und

Affekten, entstanden. Ein evolutionistisches Modell sei daher falsch. Vielmehr
seien in modernen Gesellschaften universal beobachtbare Bereiche menschlichen

Verhaltens wie die Gewaltbereitschaft ebenfalls vorhanden, sie würden

lediglich anders geregelt. Die Elias-Duerr-Kontroverse führt uns zum Kern der

Gewaltproblematik. Lassen sich aus historiographischer Perspektive die beiden

Thesen hinsichtlich ihrer Annahmen über Verursachungszusammenhänge,
Zeitstruktur und Richtung des historischen Prozesses falsifizieren oder bieten sie

wenigstens heuristische Orientierung?

SPIERENBURGS VERSUCH, ELIAS ZU VERIFIZIEREN

Der Historiker Pieter Spierenburg aus den Niederlande, einem Land mit einer

besonders intensiven Eliasrezeption, legte mit The Broken Spell - A Cultural
and Anthropological History of Preindustrial Europe (1250-1850) den am
weitesten gehenden Versuch einer an Elias' Thesen orientierten europäischen
Geschichte vor.2 Spierenburg versteht unter Gewalt die physische Verletzung
des Körpers mit der Folge physischen Leidens und beschränkt ihn auf das

Alltagsleben. Damit schliesst er Krieg, Aufstände und psychische Gewalt etc.

aus, da es zu ihnen genug Literatur gebe (S. 193). Spierenburgs Thesen lauten:

Gewalt war im vorindustriellen Europa immer ritualisiert, so dass man nie der

Aggression freien Lauf gelassen habe. Die mittelalterliche Gesellschaft sei ohne

Zweifel viel gewalttätiger als unsere gewesen (194); bis zum Beginn des 16.

Jahrhunderts waren als Ausdruck von Gruppensolidaritäten Kämpfe, Beleidigungen ¦ 71



GEWALT/VIOLENCE Traverse 1995/1

und Totschlag in allen Schichten üblich, die Fehde weit verbreitet und europaweit

die Bereitschaft stärker, anderen Gewalt anzutun. Schmerzzufügung wurde
in höherem Ausmass toleriert (195). Als Indikator für die Langzeitentwicklung
führt Pieter Spierenburg die sinkende Totschlagsrate für England seit dem 13.

Jahrhundert und entsprechende Entwicklungen auf dem Kontinent an.3 Dies

verweise auch auf eine verringerte allgemeine Gewalttätigkeit. Amsterdam ab

1700 sei ebenfalls ein Beispiel dafür: dort seien die Angreifer vorsichtiger
geworden, etwa das Messer zu zücken (197). Erst im 20. Jahrhundert seien die

Mittelmeerländer diesem Trend gefolgt. Die Gegengewalt der Opfer sinke

ebenfalls; früher sei man dem Täter nachgeeilt, nun werde das Geld beim
Überfall ausgehändigt.
Bei der öffentlichen Gewaltanwendung im Rahmen staatlicher Repression habe

man sich für die Exekutionen ab dem 18. Jahrhundert in geschlossene Räume

zurückgezogen. Der Aufruf an die Öffentlichkeit zur Teilnahme am Schauspiel
der Gewalt mit abschreckender Moralisierung der Zuschauer habe sich im 19.

Jahrhundert verändert. Nun waren Mitleid und Räsonnement über die frühere
Unschuld der Opfer erwünscht. Auch die Abschaffung der gerichtlichen Folter
seit dem Ende des 18. Jahrhunderts und der Todesstrafe im 19. und 20. Jahrhundert

zeige steigendes Mitgefühl für das Leiden der Täter im Bereich staatlicher

Gewaltanwendung. Insgesamt würden Öffentlichkeit und Einwirkung auf den

Körper bei der Bestrafung geringer, etwa durch Beendigung des Brandmarkens
oder infolge Aufhebung der leiblichen Ehrenstrafen (210/211). Strafen wurden

nun hinter Gefängnismauern verlagert. Sie zielten nicht mehr in erster Linie auf

Gewaltanwendung gegen den Körper, was sich nur als disziplinierende Bestrafung

oder als Willkomm (Begrüssungsritual) erhielt, sondern auf Zwangsarbeit
und Freiheitsentzug (219).

Insgesamt diagnostiziert Spierenburg eine höhere Identifikation mit dem anderen,

sei es mit dem Gegner beim Sport, im Duell oder selbst gegenüber Tieren.
Das gelte ebenso innerhalb sozialer Hierarchien wie zwischen Unterdrückten
und Unterdrückern. Das habe zur «Privatisierung» der staatlichen Gewalt
geführt. Dieser Mentalitätenwandel sei mit sozialen Prozessen, insbesondere mit
der Entwicklung des staatlichen Gewaltmonopols verbunden (220). Nicht alle
Formen der Gewalt verschwänden aber. Privatisierung gehe auch mit dem

Verstecken und Verdecken von Gewalt einher und ihre Kosten seien ein offenes

Forschungsproblem (220).
Diese Argumentation wirkt nur auf den ersten Blick überzeugend. Eine Fülle
von Einwänden verändern das Bild schnell. Mit Totschlagsraten wird die
tatsächliche Verbreitung des Delikts je nach Epoche und Ort unterschiedlich

registriert, so dass die grossräumigen Vergleiche problematisch sind. Ausserdem

72 ¦ zeigt die neuere Forschung, dass sinkende Totschlagsraten keineswegs direkt



DINGES: GEWALT UND ZIVILISATIONSPROZESS

auf entsprechende Entwicklungen bei der noch zu wenig erforschten
Alltagskriminalität schliessen lassen. Diese ist wesentlich zählebiger als die Totschlagsrate

und steigt zum Teil noch im 18. und 19. Jahrhundert sowie nach 1930/1950
wieder an.4 Der Totschlag ist als Indikator für die Gesamtentwicklung krimineller

Gewalttätigkeit also wenig aussagekräftig. Zur Nacheile (Verfolgung des

Täters auf frischer Tat) bietet Spierenburg nur Einzelbeispiele, die als Indikator
für die umfassende Zurückdrängung von Gewalt nicht ausreichen. Die Veränderung

der staatlichen Repressionspraktiken kann nur unzureichend als
Gewaltverzicht aufgefasst werden, da die alte Strafjustiz sehr selektiv bestrafte, dafür
dann allerdings im Einzelfall hart.5 Wie die Rückfallquoten zeigen, ist das

Gefängnis gerade kein Ort der Zähmung, sondern eine Institution zur Ausbildung

von Gewalttätern. Weniger öffentlich dargestellte Gewalt ist also kein
überzeugendes Argument für einen erfolgreichen Zivilisierungsprozess.
Demgegenüber ist die «Privatisierung von Gewalt» ein grosses Problem für jede
Zivilisationsthese, denn die meiste Gewalt geschieht immer noch in der Familie.6

Der private Raum ist gerade kein gewaltfreier Schutzraum, obwohl er im
Gegensatz zu öffentlichen Plätzen dazu stilisiert wird. Insgesamt lassen also

Spierenburgs sehr zu relativierende empirische Befunde schwerlich den -ja nur
indirekt möglichen Schluss - auf ein gestiegenes Einfühlungsvermögen in das

Leiden Dritter zu. Der Anteil des Staates ist am wenigsten präzisiert, die

Wirkung von Elias' «Interaktionsketten» wird im einzelnen nicht nachvollzogen.

Am schwersten wiegt aber die systematische Reduzierung des

Gewaltbegriffs, der die politisch motivierte und die durch das staatliche
Gewaltmonopol organisierbare Gewalt, z.B. gegen religiöse Minderheiten oder staatliche

Gegner, in der Moderne aus der Betrachtung ausklammert. Er unterschlägt
ausserdem die gewalttätigen Aussenwirkungen europäischer Handelscompagnien
und Staaten seit Beginn des Kolonialismus. Spierenburgs Versuch, eine Theorie

zu verifizieren, muss als gescheitert gelten.7

MUCHEMBLEDS AUF FRANKREICH ZUGESPITZTE ANEIGNUNG
VON ELIAS

Möglicherweise ist aber die Elias-Rezeption des Franzosen Muchembled
überzeugender, weil sie auf das frühneuzeitliche Frankreich zugespitzt ist, das als

Quellenbasis für Elias' Arbeiten diente. In Anthropologie de la violence und in

Entstehung des modernen Menschen beschreibt Muchembled die Zivilisierungs-
offensive der französischen Eliten aus Staat und Kirche vom 16. bis 18.

Jahrhundert.8 Nach der Entdeckung des Volkes als anders und fremd im 16.

Jahrhundert hätten die Eliten im 17. Jahrhundert versucht, Veränderungen mit B73



GEWALT/VIOLENCE Traverse 1995/1

grober Repression in Arbeitshäusern und mit Hilfe der Polizei durchzusetzen.

Im 18. Jahrhundert gelinge eine effizientere Auflösung der «fremden» Kultur
durch die pädagogische Offensive im Rahmen der katholischen Mission und der

Volksaufklärung sowie durch die Konsumanreize, den schönen Schein des

aristokratischen Lebensstils zu imitieren. Als grosse Linie vertritt Muchembled
in seiner Gewaltanthropologie ein Modell, das als Übergang von der «banalen

zur kriminalisierten Gewalt» beschrieben werden kann. Insbesondere für das

Mittelalter verweist er auf die Allgegenwart der Gewalt und ihre integrativen
Wirkungen. Gewalt spiele in den Freiräumen der Jugendlichen eine Rolle, so

bei der «Bestrafung» aus dem Dorf ausheiratender Frauen im Rahmen bestimmter

Riten.9 Gewalt gebe es bei der als gerecht empfundenen Rache.
Gruppensolidaritäten würden durch gemeinsame Gewalttätigkeit etwa von Handwerksgesellen

der gleichen Zunft sowie zwischen Dörfern, Stadtteilen oder
Schiffsmannschaften erreicht. Schliesslich diene auch die Gewalt gegen Fremde - wie
umherziehende Bettler oder Landsknechte - zur Abgrenzung und Identitätsbildung.

Demgegenüber gewinne die «Kriminalisierung» durch die staatliche Justiz im
Verlauf der Frühen Neuzeit immer mehr an Gewicht. Muchembled meint damit,
dass es immer mehr registrierte und schliesslich auch nicht mehr begnadigte
Gewalt gebe, was insgesamt seit dem 17. Jahrhundert zu ihrer Abnahme führe.
Mittel der Kriminalisierung sei es, zuerst alle dazu zu zwingen, der Geltung von
städtischen Rechtsprinzipien zuzustimmen (Mensch, S. 157). Allerdings führe
dies oft zur Instrumentalisierung der Prozessmöglichkeit für die Privatrache,
und die Widerstände gegen die gerichtliche Prägeform für Konflikte hätten

angedauert (159). Bei Polizeimassnahmen habe der Prevöt als Wegepolizei im
16. Jahrhundert Gewalt zunächst nur gegen Vagabunden eingesetzt. Nur gegen
diese Aussenseiter sei das zunächst legitimierbar gewesen. Im 18. Jahrhundert
sei dann eine «Gesellschaft der Kompromisse» zwischen staatlichem Strafanspruch

und den Mächtigen im Lande gefolgt. Bis 1750 hatte die königliche
Gnade noch eine gewisse Bedeutung, später gab es kein «pardon» (Gnade)
mehr. Nun wurde der Totschlag definitiv kriminalisiert (162). Die neuen
Standards setzten sich nach Muchembled hauptsächlich bei der dörflichen
Oberschicht durch, der Rest der Bevölkerung passte sich lediglich äusserlich an.

Abschliessend verweist der Autor auf die begrenzte Tiefenwirkung solcher
Zivilisationsoffensiven und die deshalb mögliche Wiederkehr von Gewalt.

Insgesamt kann Muchembled wegen seines kürzeren Beobachtungszeitraumes
und der Beschränkung auf Frankreich eine soziologisch und institutionell
genauere Beschreibung des Zivilisierungsprozesses in einem Land und eine
differenziertere Chronologie vorlegen. Empirische Einwände zur Bedeutung der

74 ¦ Totschlagsrate müssen nicht wiederholt werden. Garnot verweist zu Recht auf



DINGES: GEWALT UND ZIVILISATIONSPROZESS

die tatsächlich ansteigende Gewaltkriminalität im letzten Drittel des 18.

Jahrhunderts, die das glatte Gegenteil einer auch nur äusserlichen Abwendung von
Gewalt belege.10 Da Muchembled die Zustimmung des Dorfes zu den neuen

Normen auf die dörfliche Oberschicht einschränkt und auch sonst als eher

äusserliche Anpassung beschreibt, nimmt er offenbar keinen durchgehenden

Internalisierungserfolg der Zivilisierungsoffensive hinsichtlich des Totschlags
bei den Stadt- und Landbevölkerungen an. Damit stellt er die These vom
Zivilisationsprozess implizit grundlegend in Frage - ohne allerdings daraus

theoretische Konsequenzen zu ziehen. Muchembled hält statt dessen an einer

Geschichte der Zivilisierung von oben durch Staat, gegenreformatorische Kirche

und ihre Eliten sowie durch gesamtgesellschaftliche Veränderungen wie
den «Kapitalismus» fest, dessen Konsumverlockungen im 18. Jahrhundert für
breitere Schichten attraktiver wurden. Dabei erwähnt er zumindest die Existenz
kultureller Austauschprozesse zwischen Oberschicht und Volk, welche
fortbestehende Normenkonflikte und eine höchst selektive Aufnahme der

Kriminalisierung zeigen: Geklagt wurde, wenn es den eigenen Interessen und

Normen entsprach, ansonsten umging man die Justiz möglichst." Überzeugt

von seinem Zivilisierungsmodell muss Muchembled den Stadt-Land-Unterschied

überzeichnen. Es wurden aber nicht städtische Werte, sondern die Werte
einer kleinen städtischen Elite auf das Land gebracht. Dass er die integrativen
Wirkungen der Gewalt bei bestimmten Altersgruppen und in bestimmten

Lebenslagen auf das Mittelalter beschränkt, zeigt die Problematik aller

Zivilisierungsmodelle: Frühere Epochen und stadtfernere Gebiete müssen als

kulturelle Wüsten stilisiert werden, womit der Zivilisierungsdiskurs nur zu oft
die Perspektive der zeitgenössischen Eliten fortschreibt. Demgegenüber ist
Muchembleds Hinweis auf die integrativen Wirkungen von Gewalt m.E. ein

wichtiger Merkposten für die Erklärung der Wiederkehr von Gewalt.

HISTORISCHE ANTHROPOLOGIE DER GEWALT

Andere Forscher haben die Gewaltproblematik ohne den Anspruch aufgegriffen,

Langzeittendenzen zu erklären. Ihre Anregungen müssen beachtet werden,

wenn man zu einer umfassenderen Bewertung des Zusammenhangs von Gewalt
und Zivilisationsprozess kommen will.
So ist zunächst die These, dass Gewalt sehr vielen gesellschaftlichen Beziehungen

inhärent sei, aufzugreifen, denn sie wurde in den letzten zwanzig Jahren an

verschiedensten Fallbeispielen erhärtet.12 Dabei zeigte sich, dass Gewalt sehr

wohl mit Sesshaftigkeit, fester Berufstätigkeit, auch mit hohem gesellschaftlichem

Rang (Gewalt von Patriziern und Adeligen) vereinbar ist. Dass Gewalt H75



GEWALT/VIOLENCE Traverse 1995/1

auch in Oberschichten nur schwerlich zivilisatorisch überformbar ist, zeigen
aktuelle statistische Befunde zu schlagenden Ehemännern. Zugespitzt Hesse

sich formulieren: Die Gewalt kommt aus dem Zentrum der normalen Gesellschaft.

Sie ist also nicht das «andere, Fremde», als was sie die Zivilisationstheoretiker

stilisieren.
Ich habe selbst die Gewalttätigkeit der Pariser Bevölkerung im 18. Jahrhundert
anhand von Ehrenhändeln untersucht und möchte hier drei wichtige Aspekte
dieser Alltagsgewalt besonders herausstellen.13

Zunächst fällt der stark ritualisierte Charakter solcher Auseinandersetzungen
auf. Zwar gab es immer auch die ganz plötzlich ausbrechende Gewalttätigkeit -
etwa zwischen Angetrunkenen nachts auf der Strasse. Aber für sehr viele Fälle
lässt sich doch zeigen, dass die Gewaltanwendung längere Vorgeschichten hat
und die Regeln der Herausforderung und der Eskalation des Konfliktes genau
beachtet wurden. So wurden Worte und bestimmte Verhaltensweisen, das
Überschreiten von Türschwellen oder das Heben von offenen oder geschlossenen
Händen (Fäusten) präzise eingesetzt, um Gegner auf bevorstehende gewalttätige

Absichten hinzuweisen. Solche Ritualisierung basiert auf Regeln, die allen

Beteiligten bekannt sind. Deshalb eröffnet sie die Möglichkeit, aus einem
Gewalthandel auszusteigen und friedlich auf die Forderungen der anderen Seite

einzugehen. Meine These ist also, dass die Gewalt der Bevölkerung keineswegs
blind und unzivilisiert war, sondern genau kalkuliert und insofern zivilisiert im
Sinne einer reflektierten Zweck-Mittel-Relation.
Gewalt wird zweitens geschlechtsspezifisch sehr unterschiedlich angeeignet
und angewendet. Entgegen allen sonstigen Befunden der vier- bis fünffach
stärkeren männlichen Beteiligung an der Schwerkriminalität und der immerhin
erheblichen Beteiligung von Frauen an der Alltagskriminalität zeigt sich bei

gewalttätigen Ehrenhändeln nicht das von manchen gerne kultivierte Stereotyp
friedfertiger Frauen.14 Zwar werden Frauen insgesamt weniger gewalttätig; im
Ernstfall drohen sie aber viel kürzer mit Worten als die Männer und schlagen
dementsprechend schneller zu. Geschlechtsspezifisch scheint also nicht nur die

grössere Gewaltneigung der Männer, sondern auch ein stärkerer männlicher
Hang, Gewaltrituale durch «Drohbarock» - also wortreiche Beleidigungsvorspiele

mit finsteren Andeutungen - anzureichern, während Frauen gezielter
Gewalt anwenden."
Schliesslich fiel mir die geringe Fähigkeit der Justizinstitutionen auf, anhaltende

gewalttätige Auseinandersetzungen durch Gerichtsurteile zu unterbrechen.
Vielmehr setzten die Streitenden ihre gewalttätigen Strassenauseinanderset-

zungen und die Prozesse gleichzeitig fort. Deshalb ist grosse Skepsis gegenüber
dem Pazifizierungspotential von Justiz und Polizei und gegenüber der Wirk-

76 ¦ samkeit von obrigkeitlichen Zivilisierungsoffensiven geboten.



DINGES: GEWALT UND ZIVILISATIONSPROZESS

Alltagsgewalt und politische Gewalttätigkeit hängen dagegen eng zusammen.

So wies Natalie Zemon Davis schon 1975 auf die Normalität von Gewalt in den

gesellschaftlich-religiösen Spannungslagen des 16. Jahrhunderts hin und erklärte

die Ausdrucksformen der populären Gewalt im Zusammenhang mit
konfessionellen Auseinandersetzungen in Lyon aus dem kulturellen Umfeld.16 Damals

stritten sich Katholiken und Calvinisten auch mit Hilfe von Prozessionen und

Schauspielen um die «Meinungsführerschaft» im öffentlichen Stadtraum.

Legitimationen für Gewalt beschaffte man sich aus der spielerischen oder szenischen

Verdrehung von religiösen (Priester-) und öffentlichen (Richter-) Rollen,
die man in religiösen und politischen Protest auf der Strasse verwandelte. Die

ausgeübte religiöse Gewalt hatte also einen Bezug zur Glaubenspraxis. Die

gewalttätigen Praktiken wurden aus Straf- und Reinigungstraditionen der

zeitgenössischen Gesellschaft entnommen. Das kulturelle Umfeld für Formen und

Legitimation von öffentlichen Gewaltritualen hatte sich bis zur Französischen

Revolution offenbar nur teilweise geändert, denn 1792 gab es ganz ähnliche

Zerstückelungen von Leichen - etwa der Prinzessin von Lamballe - wie z.B.

1548 beim Gabelleaufstand, einer Steuerrevolte, in Bordeaux.17 Die Zivilisierung

scheint also auch im Bereich des politischen Protestes nicht sehr tief zu

greifen.
Deshalb werden die von Daniel Roche untersuchten populären Vorstellungen
über die Legitimität von Gewalt in politischen Umbruchszeiten wichtig.18 Seine

erste Feststellung auf der Basis autobiographischer Zeugnisse aus der Zeit der

Französischen Revolution betrifft das Selbstverständnis von Gewalttätigen. Diese

halten ihre Gewaltausübung für legitim, weil sie als heilsame «Pädagogik des

Horrors» zur Abschreckung gegen Konterrevolutionäre dienen könne. Daneben

bemerkt Roche eine Faszination für eine gewisse Mythologisierung der Opfer -
sei es im Bezug auf den König oder die Guillotinierten, zu denen symbolisch

Gemeinschaftsbezüge hergestellt werden. Schliesslich gibt es auch eine

Sakralisierung der Märtyrer der Revolution - mit Anklängen an das christliche

Märtyrermodell (S. 61). Dabei würden die Gegner der neuen Ordnung als

Sündenböcke durch Anwendung von Gewalt beseitigt und in diesem Akt der

Auflösung gesellschaftlicher Ordnung die Gemeinschaft gereinigt. Vom Akt
der Gewaltausübung wird Versöhnung und die Wiederherstellung des

gesellschaftlichen Gleichgewichts erwartet, das vorher durch die Gegner der neuen

Ordnung behindert war (62f.).19 Andererseits diene die Gewalt dazu, den Übergang

der souveränen Gewalt vom König auf das Volk zu markieren. Zur
Methode merkt Roche an, dass die Religionsanthropologie zur Untersuchung

von Gewalt anregender sei als die übliche Geschichte einer sich durchsetzenden

Vernunft.20 Fortbestehende Rechtfertigung von Gewalt bei gleichzeitig erwünschtem

Ende der Gewalt hielten die Zeitgenossen der Französischen Revolution mil



GEWALT/VIOLENCE Traverse 1995/1

also nur dann für kompatibel, wenn das «neue gesellschaftliche Gleichgewicht»
für alle akzeptabel ist. Anderenfalls sei mit neuer Gewalttätigkeit zu rechnen.
Roche legt also Gewaltvorstellungen aus dem vorpolitischen Bereich frei, die
für das Verständnis einer Geschichte der politischen Gewalt nicht nur eine

Rechtfertigung revolutionärer Gewalt erbringen, sondern auch tiefsitzende

Erwartungen an die schöpferischen Möglichkeiten von Gewaltanwendung zeigen.
Im Gegensatz zur Behauptung langfristig linearer Trends werden damit
anthropologische Dispositionen unterstrichen, die auch in ausdifferenzierten
Gesellschaften wirksam werden können. Die Hoffnungen auf die reinigende Kraft der
Gewalt am Vorabend des Ersten Weltkrieges mag als jüngeres Beispiel genügen.

Die dargestellten Ansätze aus dem Bereich der historischen Anthropologie
zeigen wichtige Aspekte der Gewaltproblematik, die in der Diskussion um den

Zivilisationsprozess bisher unzureichend beachtet wurden. Als inhaltliche
Konsequenz ergibt sich u.a, dass die alltägliche Gewalt nicht das andere, zivilisatorisch

beliebig Überformbare ist; dass die gewalttätige Bevölkerung ritualisiert
und zweckrational handelt, also keine zu zivilisierende Tabula rasa ist; dass

Männer und Frauen sich Gewalt ganz unterschiedlich aneignen und insbesondere

unter den Gewaltopfern sehr ungleich vertreten sind, so dass eine Zivilisier-
ungsgeschichte ohne Geschlechterdifferenz nicht mehr auf der Höhe der
Forschung ist. Schliesslich wandeln sich zwar die kulturellen Formen der
Gewaltausübung, offenbar sind aber positive Erwartungen an die reinigende und sozial

ausgleichende Wirkung von Gewaltausübung sehr langlebig. Diese wichtigen
Anregungen aus der historischen Anthropologie beruhen methodisch auf einer

Annäherung an die historischen Subjekte, deren Äusserungen aus
Selbstzeugnissen oder aus Gerichtsquellen rekonstruiert wurden. Der Weg, die
historischen Subjekte ernst zu nehmen, führt also zu differenzierteren Deutungen der

Gewaltproblematik. Diese könnten viel gewinnen, wenn die traditionell eher in
den Kunst- und Literaturwissenschaften bearbeiteten symbolischen und visuellen

Strategien der Gewaltbewältigung besser erforscht würden.

FÜR EINE ANDERE GESCHICHTE DER GEWALT

Die These von der allgemeinen Zurückdrängung der Gewalt im Laufe eines

angeblichen Zivilisationsprozesses ist - zumindest für den hier behandelten
Zeitraum - nicht belegbar. Wissenschaftstheoretisch liegt das an der Schwäche

von Verifikationen. In Bezug auf die Zivilisationstheorie selbst kommt deren

ungenügende Präzisierung - etwa des Zusammenhangs von «Verlängerung der
78 ¦ Interaktionsketten» und Zivilisierung - hinzu. In diese theoretischen Leerstellen



DINGES: GEWALT UND ZIVILISATIONSPROZESS

nisten Historiker wahlweise Kapitalismus- oder Staatsbildungskonzepte ein,

ohne dass geklärt wäre, was im einzelnen wie wirkt.21 Theoriebautechnisch ist

der implizite Evolutionismus der Zivilisationsthese für Historiker ein weiteres

Hauptproblem, weil Geschichte damit letztlich, auch wenn man die jeweiligen
Machtverhältnisse im Rahmen der «Figurationsanalyse» genau analysiert, nicht

als ein offener, sondern als notwendig ablaufender Prozess gedeutet wird. Das

widerspricht aber - nach Auschwitz und Kambodscha - aller historischen

Erfahrung. Auch sind die individuellen Internalisierungsleistungen nur indirekt
erschliessbar. Zu den Schwächen der Konzeptualisierung kommt das negative

Ergebnis der empirischen Befunde, etwa der nicht eindeutige Zusammenhang

von Totschlagsraten und Gesamtkriminalität. Die unzureichende theoretische

Fassung des Gegenstandes der Zivilisationstheorien wird durch die Ausblendung

weiter Themenbereiche verschärft. Ich nenne nur die Probleme des staatlichen

Gewaltmonopols, besonders die geschlechtsspezifischen Auswirkungen desselben.22

Auch die gleichzeitig mit der Entstehung «moderner Staaten» einhergehende

dauernde Gewaltverbreitung durch sich militarisierende Staatenkonkurrenz

fällt bei Elias unter den Tisch. Der ständige Gewaltexport in die Kolonien wird
nicht beachtet.23 Weitere Blindstellen der Theorie wurden anhand der
dargestellten Ergebnisse der historischen Anthropologie sichtbar. Daraus lässt sich

nur die eine Konsequenz ziehen: Wir brauchen eine komplexere Theorie der

Gewalt in der Geschichte. Als aktuelle Merkposten sind Verlagerungen der

Gewalt an die Ränder der Gesellschaft und des internationalen Systems ebenso

festzustellen wie die zunehmend gewaltfördernde Wirkung der Armut vor dem

Hintergrund ständig sinkender Wohlstandserwartungen in immer grösseren Teilen

der Dritten und Vierten Welt. Globalisierte Ästhetisierung der Gewalt in den

Medien erweist sich nicht als Kompensationsmöglichkeit im «globalen Dorf»,
sondern wirkt gewaltfördernd. Man verbreitet also einen Mythos, wenn man die

Durchsetzung der okzidentalen Zivilisation und die Senkung der Gewalttätigkeit

- und sei es mit Rückschlägen - parallelisiert. Die Funktion des Mythos

mag unter anderem darin bestehen, die Gewalttätigkeit der europäischen

Expansion durch den Wert der angeblich erfolgreichen zivilisatorischen Mission

zu kaschieren - aber das wäre ein weiteres Thema.

Abschied vom Mythos der Gewaltverdrängung im Zivilisationsprozess zu

nehmen, hiesse, die Vorstellung von der Zielgerichtetheit des historischen Prozesses

aufzugeben und statt dessen von seiner Offenheit, also in Bezug auf die

Gewalt auch von seiner partiellen Umkehrbarkeit auszugehen. Statt des Mythos
der unendlichen Zivilisierbarkeit sollte der historisch-anthropologische Befund

der universellen Gewalthaltigkeit von gesellschaftlichen Lebensverhältnissen

zum Ausgangspunkt der Untersuchung gemacht werden. Die Betonung der

sozialen Konstitution von Gewalt erübrigt den Hinweis auf die ethologischen ¦ 79



GEWALT/VIOLENCE Traverse 1995/1

Befunde (aus der Tierwelt) als tieferliegender Ursache.24 Gegenstand der
Untersuchung wären die jeweiligen gewaltfördernden oder -hemmenden gesellschaftlichen

Bedingungen.
Die historische Anthropologie legt jedenfalls nahe, die Motive von Gewalttätigen

zu untersuchen, statt den kurzen Weg ihrer Verurteilung als Nachzügler des

«Zivilisierungsprozesses» zu wählen. Dabei können all die Praktiken beobachtet

werden, in denen eine Gesellschaft Gewalt kulturell kodiert. Die Banalität
oder Aussergewöhnlichkeit von Gewalt in unterschiedlichen Situationen
verweist auf differenzierte Formen der Akzeptanz und Zurückweisung von Gewalt,
die nach Personengruppen und Zeiten stark variieren.
Wenn man dabei das von Elias formulierte Problem des historischen
Gesamtprozesses nicht aufgeben will, muss man jedenfalls die Frage nach den funktionalen

Äquivalenten für die integrativen Effekte der Gewalt verfolgen. Und
wenn man globalen demographischen und ökonomischen Strukturwandel als

mögliche Ursache für Veränderungen im Umgang mit Gewalt betrachtet, dann
kann man die für die Gegenwart sehr anregende Beobachtung aufgreifen, dass

Gewalttätigkeit in Gesellschaften mit erheblichem Strukturwandel unter Stress

- wie etwa in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts - eher steigt als sinkt.
Auch bliebe die vielleicht manchem «Zivilisationstheoretiker» unangenehme
Erkenntnis wichtig, dass die Mittelschichten bei der normalen Gewalttätigkeit
keine durchgehend zivilisierende, sondern oft eine gewaltfödernde Rolle spielten.

Dass sich die «Moderne» seit der Französischen Revolution u.a. durch
Politisierung und spätestens seit 1900 durch eine enorme technische Steigerung
ihrer Gewaltmöglichkeiten auszeichnet, wäre dabei sicher ebenso zu bedenken.

Historisch-anthropologische Ansätze stellen die Frage nach dem Umgang der
jeweiligen historischen Subjekte mit der Gewalt in den Vordergrund. Das
verbessert auch für die Gegenwart das Verständnis für Bedingungen eines
friedfertigeren Zusammenlebens mehr als die eurozentrische Selbstgefälligkeit
mit der These universalisierbarer Zivilisierbarkeit von Gewalt. Diese enthält
immer auch eine unangemessene Aufforderung an andere Kulturen, so «europäisch»

wie möglich zu werden. Eine andere Geschichte der Gewalt dient dann
weniger der Beförderung von Überheblichkeit als der Schärfung realistischer
Erwartungen in Gegenwart und Zukunft.

801



DINGES: GEWALT UND ZIVILISATIONSPROZESS

Anmerkungen

1 Norbert Elias, Über den Prozess der Zivilisation, 2 Bände, Frankfurt a.M. 1980; Ders.,

Die höfische Gesellschaft, Frankfurt a.M. 1983; Hans Peter Duerr, Der Mythos vom

Zivilisationsprozess, bisher 3 Bände, Frankfurt a.M. 1988-1993, besonders die Einleitung

zu Bd. 2. Ohne auf die problematische Quellengrundlage beider Autoren einzugehen,

stelle ich die Thesen in groben Zügen dar.

2 Houndmills 1991. Er widmete das Buch Norbert Elias.

3 Vgl. Pieter Spierenburg, «Lange termijn trends in doodslag», Amsterdam Sociologisch

Tijdschrift, 20 (1993), 66-106.
4 Vgl. die Debatte zwischen Lawrence Stone und J. A. Sharpe in Fast & Present 1985 und

James S. Cockburn, «Pattern of Violence in English Society: Homicide in Kent 1560-

1985», Past & Present 130 (1991), 70-106; Benoit Garnot, Le peuple au siecle des

Lumieres. Echec d'un dressage culturel, Paris 1990, 160f.

5 Vgl. Gerd Schwerhoff, «Devianz in der alteuropäischen Gesellschaft», Zeitschrift für
Historische Forschung 19 (1992), 385-414, 391.

6 Ursula Schneider, «Gewalt in der Familie», Der Bürger im Staat 43 (1993), 117-122.

7 Zur Verifikation als problematischem Verfahren siehe Jack H. Hexter, On Historians,

London 1979, 227f., 241; zur Falsifikation von Zivilisationsthesen z.B. Peter Schuster,

Das Frauenhaus. Städtische Bordelle in Deutschland 1350-1600, Paderborn 1992, 215f.

8 Robert Muchembled, Die Erfindung des modernen Menschen, Reinbek 1990; Ders.,

«Anthropologie de la violence dans la France moderne (XVe-XVIIIe siecle)», Revue de

synthese IVe serie (1987), 31-55.
9 Jacques Rossiaud, Dame Venus. Prostitution im Mittelalter, München 1989, 18f., 26f., 30f.

10 Benoit Garnot, Peuple, 180, 183.

11 Vgl. zur Volkskulturproblematik Martin Dinges, «Ehrenhändel als kommunikative Gat¬

tungen: Kultureller Wandel in der Frühen Neuzeit», Archiv für Kulturgeschichte 75

(1993), 359-393 (mit weiterer Literatur).
12 Vgl. Arlette Farge, Andre Zysberg, «Les theatres de la violence ä Paris au XVIIIe siecle»,

Annales E.S.C. 34 (1979), 984-1017; Gerd Schwerhoff, Devianz, 402f.

13 Vgl. dazu Martin Dinges, Der Maurermeister und der Finanzrichter - Ehre, Geld und

soziale Kontrolle im Paris des 18. Jahrhunderts, Göttingen 1994.

14 Vgl. Robert JUtte, «Geschlechtsspezifische Kriminalität im Späten Mittelalter und der

Frühen Neuzeit», Zeitschrift der Savigny Stiftung für Rechtsgeschichte, Germanistische

Abteilung 108 (1991), 86-116.
15 Martin Dinges, <«Weiblichkeit> in <Männlichkeitsritualen>? Zu weiblichen Taktiken im

Ehrenhandel in Paris im 18. Jahrhundert», Francia 18 (1991), 71-98.
16 Natalie Zemon Davis, «The Rites of Violence», in Dies., Society and Culture in Early

Modern Europe, Stanford 1975, 152f.

17 Benoit Garnot, Peuple, 181; Martin Dinges, Stadtarmut in Bordeaux. Alltag. Politik,

Mentalitäten, Bonn 1988, 242.

18 Daniel Roche, «La violence vue d'en bas», Annales ESC. 44 (1989), 47-65.

19 Vgl. Rene Girard, Des choses cachees depuis la fondation du monde, Paris 1972.

20 Vgl. dazu Jürgen Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, 2 Bände,

Frankfurt a. M. 1988.

21 Vgl. Robert van Krieken, «Violence, Self-discipline and modernity: beyond the <civilizing

process>», Sociological Review 37 (1989), 193-218, 195f.

22 Vgl. etwa Mechthild Rumpf, «Staatliches Gewaltmonopol, nationale Souveränität und

Krieg. Einige Aspekte des <männlichen Zivilisationsprozesses>», L homme. Zeitschrift für
feministische Geschichtswissenschaft 3 (1992), 7-30.

23 Geoffrey Parker, Die militärische Revolution, Frankfurt a. M. 1990.

24 Vgl. aber Muchembled, Anthropologie, 34f.



GEWALT/VIOLENCE Traverse 1995/1

RESUME

VIOLENCE ET PROCESSUS DE CIVILISATION

La question de savoir s'il y eut un processus de civilisation et quels furent ses
effets sur la violence suscite de nombreuses controverses. Les tentatives pour
prouver l'existence d'un tel processus en Europe, entre 1250 et 1850 (Spierenburg),

ou, en France, pendant l'epoque moderne (Muchembled), mettent en
evidence, au niveau theorique en particulier, le manque de precision de la these
du processus de civilisation. Aussi bien le recul des homicides, que les
changements des pratiques penales publiques, que la criminalisation de la
violence dans l'espace public apparaissent comme des indices peu significatifs
pour saisir empiriquement l'ensemble des actes de violence, ceci d'autant plus
que la question de la «privatisation» de la violence n'est pas pres de recevoir
une reponse.
La these du processus de civilisation neglige les aspects specifiques aux genres
et les coüts de la Constitution d'un monopole etatique de la violence. Elle
apparait par consequent, tant au niveau theorique qu'empirique, insuffisante. En
revanche, les etudes historiques et anthropologiques mettent en evidence la
diffusion universelle de la violence, son origine situee au «centre» de la societe,
et des aspects propres aux genres (Farge/Zysberg, Davis). La ritualisation de la
violence quotidienne permet une desescalade de celle-ci et montre que ses
acteurs ne sont pas simplement des «non civilises» (Dinges). On envisagea
meme positivement les effets de l'emploi de la violence en matiere politique et
revolutionnaire en particulier (Roche). Les resultats de ces recherches mettent
en evidence des problematiques bien plus riches. Pour ecrire une «nouvelle
histoire de la violence», il faudrait s'interroger d'abord sur la diffusion universelle

de la violence. Cette approche permettrait de mieux expliquer - que ne le
fait la these du processus de civilisation - le retour de la violence neo-nazie en
Allemagne et de nature ethnique dans les Balkans.

(Traduction: Chantal Lafontant)

821


	Gewalt und Zivilisationsprozess

