Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift fir Geschichte = Revue d'histoire
Herausgeber: [s.n]

Band: 2 (1995)

Heft: 1

Artikel: Gewalt und Zivilisationsprozess
Autor: Dinges, Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-6303

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-6303
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GEWALT / VIOLENCE TRAVERSE 1995/1

'GEWALT UND ZIVILISATIONSPROZESS

MARTIN DINGES

Die Wiederkehr neonazistischer Gewalt in der BRD sowie ethnisch motivierter
Gewalt auf dem Balkan haben vielen die Illusion genommen, diese Formen der
Gewalt seien durch historische Lernprozesse erledigt. Eine theoretische Fas-
sung solch kollektiver Lernprozesse ist die These vom Zivilisationsprozess. Der
Soziologe Norbert Elias behauptet einen Zusammenhang zwischen Staats-
bildungsprozessen und psychischer Entwicklung der okzidentalen Individuen
hin zu einer zunehmenden Affektkontrolle, die auch zu weniger Gewaltanwen-
dung im Alltag fiihre. Demgegeniiber verweist der Ethnologe Hans Peter Duerr
auf die historisch unterschiedliche Modellierung des Affekthaushaltes, von
Scham und Gewaltneigung, und bestreitet entschieden eine Evolution zum
Besseren.! Ob es iiberhaupt einen Zivilisationsprozess gegeben habe, ist also
ebenso strittig wie die besondere Entwicklung der Gewalt. Damit sind wir beim
doppelten Problem dieses Aufsatzes: Wie gehen Historiker mit solchen Theorie-
angeboten um, und welche neueren Ansitze bietet die historische Anthropolo-
gie zum Thema Gewalt? Ich will Antworten in drei Schritten versuchen: Zu-
nichst erinnere ich kurz an die Elias-Duerr-Kontroverse, dann stelle ich zwei
Versuche von Historikern vor, die These vom Zivilisationsprozess empirisch zu
tiberpriifen. Im dritten Teil beschreibe ich Erkenntnisgewinne aus der histori-
schen Anthropologie und pladiere abschliessend fiir eine verinderte Geschichte
der Gewalt.

DIE ELIAS-DUERR-KONTROVERSE

Elias geht von einem relativ ungeregelten Leben in der «traditionellen» Gesell-
schaft bis in das Spdtmittelalter aus. In der Friihen Neuzeit (seit dem 16.
Jahrhundert) seien die Interaktionsketten in Produktion, Handel, Verkehr und
Herrschaft linger geworden. Mehr Menschen hitten nun mit immer mehr Men-
schen zu tun gehabt und ihr Verhalten aufeinander abstimmen miissen. Gleich-
zeitig bildeten sich Staaten als gréssere Machtmonopole heraus. Herrschaft
sollte nun weniger auf Gewalt beruhen und statt dessen iiber ldngere Interaktions-
70 W ketten, insbesondere am Hof und in der Biirokratie, strukturiert werden. Beide




DINGES: GEWALT UND ZIVILISATIONSPROZESS

Phianomene, das sozio6konomische und das verfassungsgeschichtliche, fiihrten
zu verstirktem Aussenzwang, bestimmte Verhaltensweisen zu erlernen, die den
neuen Anforderungen entsprachen. Die dabei entstehende Verregelung des
Alltags wurde immer weiter internalisiert, also immer mehr durch Selbstzwang
gesteuert.

Demgegeniiber war nach Duerr das Leben in «traditionellen», also
aussereuropiischen und vorneuzeitlichen Gesellschaften stark normiert. Durch
Heiratsregeln und die Einbindung in intermediére Gruppen wie Familie, Sippe
und Altersgruppe seien die Individuen viel stirker einem strengeren Netz sozia-
ler Kontrolle unterworfen gewesen als in «nachtraditionellen» Gesellschaften.
Im Spétmittelalter habe die Verstddterung Anonymitét und Freirdume hervorge-
bracht, so dass die vorhandene soziale Kontrolle diffuser wurde. Die dadurch
entstandenen neuen Verhaltensmoglichkeiten sollten durch die obrigkeitliche,
staatliche [ich ergiinze: kirchliche] Regulierung im Griff behalten werden, weil
gleichzeitig die gegenseitige soziale Kontrolle schwicher wurde. Dabei sei
nicht «mehr Zivilisiertheit», also zunehmende Kontrolle von Trieben und Af-
fekten, entstanden. Ein evolutionistisches Modell sei daher falsch. Vielmehr
seien in modernen Gesellschaften universal beobachtbare Bereiche menschli-
chen Verhaltens wie die Gewaltbereitschaft ebenfalls vorhanden, sie wiirden
lediglich anders geregelt. Die Elias-Duerr-Kontroverse fiihrt uns zum Kern der
Gewaltproblematik. Lassen sich aus historiographischer Perspektive die beiden
Thesen hinsichtlich ihrer Annahmen iiber Verursachungszusammenhinge, Zeit-
struktur und Richtung des historischen Prozesses falsifizieren oder bieten sie
wenigstens heuristische Orientierung?

SPIERENBURGS VERSUCH, ELIAS ZU VERIFIZIEREN

Der Historiker Pieter Spierenburg aus den Niederlande, einem Land mit einer
besonders intensiven Eliasrezeption, legte mit The Broken Spell — A Cultural
and Anthropological History of Preindustrial Europe (1250-1850) den am
weitesten gehenden Versuch einer an Elias’ Thesen orientierten européischen
Geschichte vor.? Spierenburg versteht unter Gewalt die physische Verletzung
des Korpers mit der Folge physischen Leidens und beschrinkt ihn auf das
Alltagsleben. Damit schliesst er Krieg, Aufstinde und psychische Gewalt etc.
aus, da es zu ihnen genug Literatur gebe (S. 193). Spierenburgs Thesen lauten:
Gewalt war im vorindustriellen Europa immer ritualisiert, so dass man nie der
Aggression freien Lauf gelassen habe. Die mittelalterliche Gesellschaft sei ohne
Zweifel viel gewalttitiger als unsere gewesen (194); bis zum Beginn des 16. Jahr-
hunderts waren als Ausdruck von Gruppensolidarititen Kdmpfe, Beleidigungen 71



GEWALT / VIOLENCE TRAVERSE 1995/1

und Totschlag in allen Schichten iiblich, die Fehde weit verbreitet und europa-
weit die Bereitschaft stirker, anderen Gewalt anzutun. Schmerzzufiigung wurde
in hoherem Ausmass toleriert (195). Als Indikator fiir die Langzeitentwicklung
fiihrt Pieter Spierenburg die sinkende Totschlagsrate fiir England seit dem 13.
Jahrhundert und entsprechende Entwicklungen auf dem Kontinent an.® Dies
verweise auch auf eine verringerte allgemeine Gewalttitigkeit. Amsterdam ab
1700 sei ebenfalls ein Beispiel dafiir: dort seien die Angreifer vorsichtiger
geworden, etwa das Messer zu ziicken (197). Erst im 20. Jahrhundert seien die
Mittelmeerldnder diesem Trend gefolgt. Die Gegengewalt der Opfer sinke
ebenfalls; friiher sei man dem Titer nachgeeilt, nun werde das Geld beim
Uberfall ausgehindigt.
Bei der offentlichen Gewaltanwendung im Rahmen staatlicher Repression habe
man sich fiir die Exekutionen ab dem 18. Jahrhundert in geschlossene Riume
zuriickgezogen. Der Aufruf an die Offentlichkeit zur Teilnahme am Schauspiel
der Gewalt mit abschreckender Moralisierung der Zuschauer habe sich im 19.
Jahrhundert verdndert. Nun waren Mitleid und Risonnement iiber die frithere
Unschuld der Opfer erwiinscht. Auch die Abschaffung der gerichtlichen Folter
seit dem Ende des 18. Jahrhunderts und der Todesstrafe im 19. und 20. Jahrhun-
dert zeige steigendes Mitgefiihl fiir das Leiden der Téater im Bereich staatlicher
Gewaltanwendung. Insgesamt wiirden Offentlichkeit und Einwirkung auf den
Korper bei der Bestrafung geringer, etwa durch Beendigung des Brandmarkens
oder infolge Aufhebung der leiblichen Ehrenstrafen (210/211). Strafen wurden
nun hinter Gefingnismauern verlagert. Sie zielten nicht mehr in erster Linie auf
Gewaltanwendung gegen den Kérper, was sich nur als disziplinierende Bestra-
fung oder als Willkomm (Begriissungsritual) erhielt, sondern auf Zwangsarbeit
und Freiheitsentzug (219).
Insgesamt diagnostiziert Spierenburg eine hohere Identifikation mit dem ande-
ren, sei es mit dem Gegner beim Sport, im Duell oder selbst gegeniiber Tieren.
Das gelte ebenso innerhalb sozialer Hierarchien wie zwischen Unterdriickten
und Unterdriickern. Das habe zur «Privatisierung» der staatlichen Gewalt ge-
fiihrt. Dieser Mentalitdtenwandel sei mit sozialen Prozessen, insbesondere mit
der Entwicklung des staatlichen Gewaltmonopols verbunden (220). Nicht alle
Formen der Gewalt verschwinden aber. Privatisierung gehe auch mit dem
Verstecken und Verdecken von Gewalt einher und ihre Kosten seien ein offenes
Forschungsproblem (220).
~ Diese Argumentation wirkt nur auf den ersten Blick iiberzeugend. Eine Fiille
von Einwinden verdndern das Bild schnell. Mit Totschlagsraten wird die tat-
sichliche Verbreitung des Delikts je nach Epoche und Ort unterschiedlich
registriert, so dass die grossrdumigen Vergleiche problematisch sind. Ausserdem
72 zeigt die neuere Forschung, dass sinkende Totschlagsraten keineswegs direkt




DINGES: GEWALT UND ZIVILISATIONSPROZESS

auf entsprechende Entwicklungen bei der noch zu wenig erforschten Alltags-
kriminalitét schliessen lassen. Diese ist wesentlich zihlebiger als die Totschlags-
rate und steigt zum Teil noch im 18. und 19. Jahrhundert sowie nach 1930/1950
wieder an.* Der Totschlag ist als Indikator fiir die Gesamtentwicklung kriminel-
ler Gewalttitigkeit also wenig aussagekriftig. Zur Nacheile (Verfolgung des
Titers auf frischer Tat) bietet Spierenburg nur Einzelbeispiele, die als Indikator
fiir die umfassende Zuriickdringung von Gewalt nicht ausreichen. Die Verinde-
rung der staatlichen Repressionspraktiken kann nur unzureichend als Gewalt-
verzicht aufgefasst werden, da die alte Strafjustiz sehr selektiv bestrafte, dafiir
dann allerdings im Einzelfall hart.* Wie die Riickfallquoten zeigen, ist das
Gefingnis gerade kein Ort der Zdhmung, sondern eine Institution zur Ausbil-
dung von Gewalttitern. Weniger 6ffentlich dargestellte Gewalt ist also kein
iiberzeugendes Argument fiir einen erfolgreichen Zivilisierungsprozess. Dem-
gegeniiber ist die «Privatisierung von Gewalt» ein grosses Problem fiir jede
Zivilisationsthese, denn die meiste Gewalt geschieht immer noch in der Fami-
lie.® Der private Raum ist gerade kein gewaltfreier Schutzraum, obwohl er im
Gegensatz zu offentlichen Plitzen dazu stilisiert wird. Insgesamt lassen also
Spierenburgs sehr zu relativierende empirische Befunde schwerlich den — ja nur
indirekt moglichen Schluss — auf ein gestiegenes Einfiihlungsvermdgen in das
Leiden Dritter zu. Der Anteil des Staates ist am wenigsten prézisiert, die
Wirkung von Elias’ «Interaktionsketten» wird im einzelnen nicht nachvollzo-
gen. Am schwersten wiegt aber die systematische Reduzierung des Gewalt-
begriffs, der die politisch motivierte und die durch das staatliche Gewalt-
monopol organisierbare Gewalt, z.B. gegen religiose Minderheiten oder staatli-
che Gegner, in der Moderne aus der Betrachtung ausklammert. Er unterschligt
ausserdem die gewalttitigen Aussenwirkungen europaischer Handelscompagnien
und Staaten seit Beginn des Kolonialismus. Spierenburgs Versuch, eine Theorie
zu verifizieren, muss als gescheitert gelten.’

MUCHEMBLEDS AUF FRANKREICH ZUGESPITZTE ANEIGNUNG
VON ELIAS

Moglicherweise ist aber die Elias-Rezeption des Franzosen Muchembled iiber-
zeugender, weil sie auf das friihneuzeitliche Frankreich zugespitzt ist, das als
Quellenbasis fiir Elias” Arbeiten diente. In Anthropologie de la violence und in
Entstehung des modernen Menschen beschreibt Muchembled die Zivilisierungs-
offensive der franzosischen Eliten aus Staat und Kirche vom 16. bis 18. Jahr-
hundert.® Nach der Entdeckung des Volkes als anders und fremd im 16. Jahr-
hundert hitten die Eliten im 17. Jahrhundert versucht, Verinderungen mit M73



GEWALT / VIOLENCE TRAVERSE 1995/1

grober Repression in Arbeitshdusern und mit Hilfe der Polizei durchzusetzen.
Im 18. Jahrhundert gelinge eine effizientere Auflosung der «fremden» Kultur
durch die piadagogische Offensive im Rahmen der katholischen Mission und der
Volksaufkldrung sowie durch die Konsumanreize, den schonen Schein des
aristokratischen Lebensstils zu imitieren. Als grosse Linie vertritt Muchembled
in seiner Gewaltanthropologie ein Modell, das als Ubergang von der «banalen
zur kriminalisierten Gewalt» beschrieben werden kann. Insbesondere fiir das
Mittelalter verweist er auf die Allgegenwart der Gewalt und ihre integrativen
Wirkungen. Gewalt spiele in den Freirdiumen der Jugendlichen eine Rolle, so
bei der «Bestrafung» aus dem Dorf ausheiratender Frauen im Rahmen bestimm-
ter Riten.” Gewalt gebe es bei der als gerecht empfundenen Rache. Gruppen-
solidaritidten wiirden durch gemeinsame Gewalttitigkeit etwa von Handwerks-
gesellen der gleichen Zunft sowie zwischen Dérfern, Stadtteilen oder Schiffs-
mannschaften erreicht. Schliesslich diene auch die Gewalt gegen Fremde — wie
umherziehende Bettler oder Landsknechte — zur Abgrenzung und Identitéts-
bildung.
Demgegeniiber gewinne die «Kriminalisierung» durch die staatliche Justiz im
Verlauf der Friihen Neuzeit immer mehr an Gewicht. Muchembled meint damit,
dass es immer mehr registrierte und schliesslich auch nicht mehr begnadigte
Gewalt gebe, was insgesamt seit dem 17. Jahrhundert zu ihrer Abnahme fiihre.
Mittel der Kriminalisierung sei es, zuerst alle dazu zu zwingen, der Geltung von
stadtischen Rechtsprinzipien zuzustimmen (Mensch, S. 157). Allerdings fiihre
dies oft zur Instrumentalisierung der Prozessmoglichkeit fiir die Privatrache,
und die Widerstinde gegen die gerichtliche Priageform fiir Konflikte hitten
angedauert (159). Bei Polizeimassnahmen habe der Prévot als Wegepolizei im
16. Jahrhundert Gewalt zunichst nur gegen Vagabunden eingesetzt. Nur gegen
diese Aussenseiter sei das zundchst legitimierbar gewesen. Im 18. Jahrhundert
sei dann eine «Gesellschaft der Kompromisse» zwischen staatlichem Strafan-
spruch und den Michtigen im Lande gefolgt. Bis 1750 hatte die konigliche
Gnade noch eine gewisse Bedeutung, spiter gab es kein «pardon» (Gnade)
mehr. Nun wurde der Totschlag definitiv kriminalisiert (162). Die neuen Stan-
dards setzten sich nach Muchembled hauptsichlich bei der dorflichen Ober-
schicht durch, der Rest der Bevolkerung passte sich lediglich dusserlich an.
Abschliessend verweist der Autor auf die begrenzte Tiefenwirkung solcher
Zivilisationsoffensiven und die deshalb mogliche Wiederkehr von Gewalt.
Insgesamt kann Muchembled wegen seines kiirzeren Beobachtungszeitraumes
und der Beschrinkung auf Frankreich eine soziologisch und institutionell ge-
nauere Beschreibung des Zivilisierungsprozesses in einem Land und eine diffe-
renziertere Chronologie vorlegen. Empirische Einwinde zur Bedeutung der
74 W Totschlagsrate miissen nicht wiederholt werden. Garnot verweist zu Recht auf




DINGES: GEWALT UND ZIVILISATIONSPROZESS

die tatsidchlich ansteigende Gewaltkriminalitit im letzten Drittel des 18. Jahr-
hunderts, die das glatte Gegenteil einer auch nur dusserlichen Abwendung von
Gewalt belege.'® Da Muchembled die Zustimmung des Dorfes zu den neuen
Normen auf die dorfliche Oberschicht einschriankt und auch sonst als eher
ausserliche Anpassung beschreibt, nimmt er offenbar keinen durchgehenden
Internalisierungserfolg der Zivilisierungsoffensive hinsichtlich des Totschlags
bei den Stadt- und Landbevélkerungen an. Damit stellt er die These vom
Zivilisationsprozess implizit grundlegend in Frage — ohne allerdings daraus
theoretische Konsequenzen zu ziehen. Muchembled hilt statt dessen an einer
Geschichte der Zivilisierung von oben durch Staat, gegenreformatorische Kir-
che und ihre Eliten sowie durch gesamtgesellschaftliche Verdnderungen wie
den «Kapitalismus» fest, dessen Konsumverlockungen im 18. Jahrhundert fiir
breitere Schichten attraktiver wurden. Dabei erwihnt er zumindest die Existenz
kultureller Austauschprozesse zwischen Oberschicht und Volk, welche fortbe-
stehende Normenkonflikte und eine hochst selektive Aufnahme der
Kriminalisierung zeigen: Geklagt wurde, wenn es den eigenen Interessen und
Normen entsprach, ansonsten umging man die Justiz moglichst.!" Uberzeugt
von seinem Zivilisierungsmodell muss Muchembled den Stadt-Land-Unter-
schied iiberzeichnen. Es wurden aber nicht stidtische Werte, sondern die Werte
einer kleinen stddtischen Elite auf das Land gebracht. Dass er die integrativen
Wirkungen der Gewalt bei bestimmten Altersgruppen und in bestimmten Le-
benslagen auf das Mittelalter beschrinkt, zeigt die Problematik aller
Zivilisierungsmodelle: Friihere Epochen und stadtfernere Gebiete miissen als
kulturelle Wiisten stilisiert werden, womit der Zivilisierungsdiskurs nur zu oft
die Perspektive der zeitgendssischen Eliten fortschreibt. Demgegeniiber ist
Muchembleds Hinweis auf die integrativen Wirkungen von Gewalt m.E. ein
wichtiger Merkposten fiir die Erkldarung der Wiederkehr von Gewalt.

HISTORISCHE ANTHROPOLOGIE DER GEWALT

Andere Forscher haben die Gewaltproblematik ohne den Anspruch aufgegrif-

fen, Langzeittendenzen zu erkliren. Thre Anregungen miissen beachtet werden,
wenn man zu einer umfassenderen Bewertung des Zusammenhangs von Gewalt

und Zivilisationsprozess kommen will.

So ist zunéchst die These, dass Gewalt sehr vielen gesellschaftlichen Beziehun-

gen inhdrent sei, aufzugreifen, denn sie wurde in den letzten zwanzig Jahren an
verschiedensten Fallbeispielen erhirtet.'” Dabei zeigte sich, dass Gewalt sehr
wohl mit Sesshaftigkeit, fester Berufstitigkeit, auch mit hohem gesellschaftli-
chem Rang (Gewalt von Patriziern und Adeligen) vereinbar ist. Dass Gewalt W75



GEWALT / VIOLENCE TRAVERSE 1995/1

auch in Oberschichten nur schwerlich zivilisatorisch iiberformbar ist, zeigen
aktuelle statistische Befunde zu schlagenden Eheminnern. Zugespitzt liesse
sich formulieren: Die Gewalt kommt aus dem Zentrum der normalen Gesell-
schaft. Sie ist also nicht das «andere, Fremde», als was sie die Zivilisations-
theoretiker stilisieren.
Ich habe selbst die Gewalttitigkeit der Pariser Bevilkerung im 18. Jahrhundert
anhand von Ehrenhindeln untersucht und méchte hier drei wichtige Aspekte
dieser Alltagsgewalt besonders herausstellen.”
Zunichst fillt der stark ritualisierte Charakter solcher Auseinandersetzungen
auf. Zwar gab es immer auch die ganz plotzlich ausbrechende Gewalttitigkeit —
etwa zwischen Angetrunkenen nachts auf der Strasse. Aber fiir sehr viele Fille
lasst sich doch zeigen, dass die Gewaltanwendung lidngere Vorgeschichten hat
und die Regeln der Herausforderung und der Eskalation des Konfliktes genau
beachtet wurden. So wurden Worte und bestimmte Verhaltensweisen, das Uber-
schreiten von Tiirschwellen oder das Heben von offenen oder geschlossenen
Hinden (Fausten) prizise eingesetzt, um Gegner auf bevorstehende gewalttiti-
ge Absichten hinzuweisen. Solche Ritualisierung basiert auf Regeln, die allen
Beteiligten bekannt sind. Deshalb erdffnet sie die Moglichkeit, aus einem
Gewalthandel auszusteigen und friedlich auf die Forderungen der anderen Seite
einzugehen. Meine These ist also, dass die Gewalt der Bevolkerung keineswegs
blind und unzivilisiert war, sondern genau kalkuliert und insofern zivilisiert im
Sinne einer reflektierten Zweck-Mittel-Relation.
Gewalt wird zweitens geschlechtsspezifisch sehr unterschiedlich angeeignet
und angewendet. Entgegen allen sonstigen Befunden der vier- bis fiinffach
starkeren ménnlichen Beteiligung an der Schwerkriminalitdt und der immerhin
erheblichen Beteiligung von Frauen an der Alltagskriminalitit zeigt sich bei
gewalttitigen Ehrenhiéindeln nicht das von manchen gerne kultivierte Stereotyp
friedfertiger Frauen.' Zwar werden Frauen insgesamt weniger gewalttitig; im
Ernstfall drohen sie aber viel kiirzer mit Worten als die Ménner und schlagen
dementsprechend schneller zu. Geschlechtsspezifisch scheint also nicht nur die
grossere Gewaltneigung der Minner, sondern auch ein stidrkerer mannlicher
Hang, Gewaltrituale durch «Drohbarock» — also wortreiche Beleidigungsvor-
spiele mit finsteren Andeutungen — anzureichern, wihrend Frauen gezielter
Gewalt anwenden. '
Schliesslich fiel mir die geringe Fahigkeit der Justizinstitutionen auf, anhalten-
de gewalttdtige Auseinandersetzungen durch Gerichtsurteile zu unterbrechen.
Vielmehr setzten die Streitenden ihre gewalttitigen Strassenauseinanderset-
zungen und die Prozesse gleichzeitig fort. Deshalb ist grosse Skepsis gegeniiber
dem Pazifizierungspotential von Justiz und Polizei und gegeniiber der Wirk-
76 B samkeit von obrigkeitlichen Zivilisierungsoffensiven geboten.




DINGES: GEWALT UND ZIVILISATIONSPROZESS

Alltagsgewalt und politische Gewalttitigkeit hingen dagegen eng zusammen.
So wies Natalie Zemon Davis schon 1975 auf die Normalitit von Gewalt in den
gesellschaftlich-religiosen Spannungslagen des 16. Jahrhunderts hin und erklér-
te die Ausdrucksformen der populidren Gewalt im Zusammenhang mit konfes-
sionellen Auseinandersetzungen in Lyon aus dem kulturellen Umfeld.'® Damals
stritten sich Katholiken und Calvinisten auch mit Hilfe von Prozessionen und
Schauspielen um die «Meinungsfiihrerschaft» im 6ffentlichen Stadtraum. Legi-
timationen fiir Gewalt beschaffte man sich aus der spielerischen oder szeni-
schen Verdrehung von religiésen (Priester-) und 6ffentlichen (Richter-) Rollen,
die man in religiésen und politischen Protest auf der Strasse verwandelte. Die
ausgeiibte religiose Gewalt hatte also einen Bezug zur Glaubenspraxis. Die
gewalttitigen Praktiken wurden aus Straf- und Reinigungstraditionen der zeit-
gendssischen Gesellschaft entnommen. Das kulturelle Umfeld fiir Formen und
Legitimation von offentlichen Gewaltritualen hatte sich bis zur Franzosischen
Revolution offenbar nur teilweise gedndert, denn 1792 gab es ganz édhnliche
Zerstiickelungen von Leichen — etwa der Prinzessin von Lamballe — wie z.B.
1548 beim Gabelleaufstand, einer Steuerrevolte, in Bordeaux.!” Die Zivilisie-
rung scheint also auch im Bereich des politischen Protestes nicht sehr tief zu
greifen.

Deshalb werden die von Daniel Roche untersuchten populidren Vorstellungen
iiber die Legitimitit von Gewalt in politischen Umbruchszeiten wichtig.'® Seine
erste Feststellung auf der Basis autobiographischer Zeugnisse aus der Zeit der
Franzésischen Revolution betrifft das Selbstverstindnis von Gewalttitigen. Diese
halten ihre Gewaltausiibung fiir legitim, weil sie als heilsame «Piddagogik des
Horrors» zur Abschreckung gegen Konterrevolutionire dienen konne. Daneben
bemerkt Roche eine Faszination fiir eine gewisse Mythologisierung der Opfer —
sei es im Bezug auf den Konig oder die Guillotinierten, zu denen symbolisch
Gemeinschaftsbeziige hergestellt werden. Schliesslich gibt es auch eine
Sakralisierung der Mirtyrer der Revolution — mit Anklidngen an das christliche
Mirtyrermodell (S. 61). Dabei wiirden die Gegner der neuen Ordnung als
Siindenbdcke durch Anwendung von Gewalt beseitigt und in diesem Akt der
Auflosung gesellschaftlicher Ordnung die Gemeinschaft gereinigt. Vom Akt
der Gewaltausiibung wird Versohnung und die Wiederherstellung des gesell-
schaftlichen Gleichgewichts erwartet, das vorher durch die Gegner der neuen
Ordnung behindert war (62f.).'° Andererseits diene die Gewalt dazu, den Uber-
gang der souverdnen Gewalt vom Konig auf das Volk zu markieren. Zur
Methode merkt Roche an, dass die Religionsanthropologie zur Untersuchung
von Gewalt anregender sei als die iibliche Geschichte einer sich durchsetzenden
Vernunft.? Fortbestehende Rechtfertigung von Gewalt bei gleichzeitig erwiinsch-
tem Ende der Gewalt hielten die Zeitgenossen der Franzosischen Revolution m77



GEWALT / VIOLENCE TRAVERSE 1995/1

also nur dann fiir kompatibel, wenn das «neue gesellschaftliche Gleichgewicht»
fiir alle akzeptabel ist. Anderenfalls sei mit neuer Gewalttitigkeit zu rechnen.
Roche legt also Gewaltvorstellungen aus dem vorpolitischen Bereich frei, die
fiir das Verstindnis einer Geschichte der politischen Gewalt nicht nur eine
Rechtfertigung revolutionirer Gewalt erbringen, sondern auch tiefsitzende Er-
wartungen an die schopferischen Moglichkeiten von Gewaltanwendung zeigen.
Im Gegensatz zur Behauptung langfristig linearer Trends werden damit anthro-
pologische Dispositionen unterstrichen, die auch in ausdifferenzierten Gesell-
schaften wirksam werden konnen. Die Hoffnungen auf die reinigende Kraft der
Gewalt am Vorabend des Ersten Weltkrieges mag als jiingeres Beispiel genii-
gen.

Die dargestellten Ansitze aus dem Bereich der historischen Anthropologie
zeigen wichtige Aspekte der Gewaltproblematik, die in der Diskussion um den
Zivilisationsprozess bisher unzureichend beachtet wurden. Als inhaltliche Kon-
sequenz ergibt sich u.a, dass die alltdgliche Gewalt nicht das andere, zivilisato-
risch beliebig Uberformbare ist; dass die gewalttitige Bevolkerung ritualisiert
und zweckrational handelt, also keine zu zivilisierende Tabula rasa ist; dass
Miinner und Frauen sich Gewalt ganz unterschiedlich aneignen und insbesonde-
re unter den Gewaltopfern sehr ungleich vertreten sind, so dass eine Zivilisier-
ungsgeschichte ohne Geschlechterdifferenz nicht mehr auf der Hohe der For-
schung ist. Schliesslich wandeln sich zwar die kulturellen Formen der Gewalt-
ausiibung, offenbar sind aber positive Erwartungen an die reinigende und sozial
ausgleichende Wirkung von Gewaltausiibung sehr langlebig. Diese wichtigen
Anregungen aus der historischen Anthropologie beruhen methodisch auf einer
Anniherung an die historischen Subjekte, deren Ausserungen aus Selbst-
zeugnissen oder aus Gerichtsquellen rekonstruiert wurden. Der Weg, die histo-
rischen Subjekte ernst zu nehmen, fiihrt also zu differenzierteren Deutungen der
Gewaltproblematik. Diese konnten viel gewinnen, wenn die traditionell eher in
den Kunst- und Literaturwissenschaften bearbeiteten symbolischen und visuel-
len Strategien der Gewaltbewiltigung besser erforscht wiirden.

FUR EINE ANDERE GESCHICHTE DER GEWALT

Die These von der allgemeinen Zuriickdringung der Gewalt im Laufe eines
angeblichen Zivilisationsprozesses ist — zumindest fiir den hier behandelten
Zeitraum — nicht belegbar. Wissenschaftstheoretisch liegt das an der Schwiiche
von Verifikationen. In Bezug auf die Zivilisationstheorie selbst kommt deren
ungeniigende Prizisierung — etwa des Zusammenhangs von «Verldngerung der
78 B Interaktionsketten» und Zivilisierung — hinzu. In diese theoretischen Leerstellen




DINGES: GEWALT UND ZIVILISATIONSPROZESS

nisten Historiker wahlweise Kapitalismus- oder Staatsbildungskonzepte ein,
ohne dass geklirt wire, was im einzelnen wie wirkt.?! Theoriebautechnisch ist
der implizite Evolutionismus der Zivilisationsthese fiir Historiker ein weiteres
Hauptproblem, weil Geschichte damit letztlich, auch wenn man die jeweiligen
Machtverhiltnisse im Rahmen der «Figurationsanalyse» genau analysiert, nicht
als ein offener, sondern als notwendig ablaufender Prozess gedeutet wird. Das
widerspricht aber — nach Auschwitz und Kambodscha — aller historischen
Erfahrung. Auch sind die individuellen Internalisierungsleistungen nur indirekt
erschliessbar. Zu den Schwiichen der Konzeptualisierung kommt das negative
Ergebnis der empirischen Befunde, etwa der nicht eindeutige Zusammenhang
von Totschlagsraten und Gesamtkriminalitit. Die unzureichende theoretische
Fassung des Gegenstandes der Zivilisationstheorien wird durch die Ausblendung
weiter Themenbereiche verschirft. Ich nenne nur die Probleme des staatlichen
Gewaltmonopols, besonders die geschlechtsspezifischen Auswirkungen dessel-
ben.?? Auch die gleichzeitig mit der Entstehung «moderner Staaten» einherge-
hende dauernde Gewaltverbreitung durch sich militarisierende Staatenkonkurrenz
fillt bei Elias unter den Tisch. Der stindige Gewaltexport in die Kolonien wird
nicht beachtet.”> Weitere Blindstellen der Theorie wurden anhand der darge-
stellten Ergebnisse der historischen Anthropologie sichtbar. Daraus lédsst sich
nur die eine Konsequenz ziehen: Wir brauchen eine komplexere Theorie der
Gewalt in der Geschichte. Als aktuelle Merkposten sind Verlagerungen der
Gewalt an die Rinder der Gesellschaft und des internationalen Systems ebenso
festzustellen wie die zunehmend gewaltférdernde Wirkung der Armut vor dem
Hintergrund stindig sinkender Wohlstandserwartungen in immer grosseren Teilen
der Dritten und Vierten Welt. Globalisierte Asthetisierung der Gewalt in den
Medien erweist sich nicht als Kompensationsmoglichkeit im «globalen Dorf»,
sondern wirkt gewaltférdernd. Man verbreitet also einen Mythos, wenn man die
Durchsetzung der okzidentalen Zivilisation und die Senkung der Gewalttitig-
keit — und sei es mit Riickschligen — parallelisiert. Die Funktion des Mythos
mag unter anderem darin bestehen, die Gewalttdtigkeit der europédischen Ex-
pansion durch den Wert der angeblich erfolgreichen zivilisatorischen Mission
zu kaschieren — aber das wire ein weiteres Thema.

Abschied vom Mythos der Gewaltverdringung im Zivilisationsprozess zu neh-
men, hiesse, die Vorstellung von der Zielgerichtetheit des historischen Prozes-
ses aufzugeben und statt dessen von seiner Offenheit, also in Bezug auf die
Gewalt auch von seiner partiellen Umkehrbarkeit auszugehen. Statt des Mythos
der unendlichen Zivilisierbarkeit sollte der historisch-anthropologische Befund
der universellen Gewalthaltigkeit von gesellschaftlichen Lebensverhéltnissen
zum Ausgangspunkt der Untersuchung gemacht werden. Die Betonung der
sozialen Konstitution von Gewalt eriibrigt den Hinweis auf die ethologischen W79



som

GEWALT / VIOLENCE TRAVERSE 1995/1

Befunde (aus der Tierwelt) als tieferliegender Ursache.?* Gegenstand der Unter-
suchung wiren die jeweiligen gewaltférdernden oder -hemmenden gesellschaft-
lichen Bedingungen. _

Die historische Anthropologie legt jedenfalls nahe, die Motive von Gewalttiti-
gen zu untersuchen, statt den kurzen Weg ihrer Verurteilung als Nachziigler des
«Zivilisierungsprozesses» zu wihlen. Dabei konnen all die Praktiken beobach-
tet werden, in denen eine Gesellschaft Gewalt kulturell kodiert. Die Banalitit
oder Aussergewohnlichkeit von Gewalt in unterschiedlichen Situationen ver-
weist auf differenzierte Formen der Akzeptanz und Zuriickweisung von Gewalt,
die nach Personengruppen und Zeiten stark variieren.

Wenn man dabei das von Elias formulierte Problem des historischen Gesamt-
prozesses nicht aufgeben will, muss man jedenfalls die Frage nach den funktio-
nalen Aquivalenten fiir die integrativen Effekte der Gewalt verfolgen. Und
wenn man globalen demographischen und 6konomischen Strukturwandel als
mogliche Ursache fiir Verdnderungen im Umgang mit Gewalt betrachtet, dann
kann man die fiir die Gegenwart sehr anregende Beobachtung aufgreifen, dass
Gewalttitigkeit in Gesellschaften mit erheblichem Strukturwandel unter Stress
— wie etwa in der zweiten Hilfte des 18. Jahrhunderts — eher steigt als sinkt.
Auch bliebe die vielleicht manchem «Zivilisationstheoretiker» unangenehme
Erkenntnis wichtig, dass die Mittelschichten bei der normalen Gewalttitigkeit
keine durchgehend zivilisierende, sondern oft eine gewaltfédernde Rolle spiel-
ten. Dass sich die «Moderne» seit der Franzosischen Revolution u.a. durch
Politisierung und spitestens seit 1900 durch eine enorme technische Steigerung
ihrer Gewaltmoglichkeiten auszeichnet, wiire dabei sicher ebenso zu bedenken.
Historisch-anthropologische Ansitze stellen die Frage nach dem Umgang der
Jeweiligen historischen Subjekte mit der Gewalt in den Vordergrund. Das
verbessert auch fiir die Gegenwart das Verstindnis fiir Bedingungen eines
friedfertigeren Zusammenlebens mehr als die eurozentrische Selbstgefilligkeit
mit der These universalisierbarer Zivilisierbarkeit von Gewalt. Diese enthilt
immer auch eine unangemessene Aufforderung an andere Kulturen, so «europi-
isch» wie moglich zu werden. Eine andere Geschichte der Gewalt dient dann
weniger der Beforderung von Uberheblichkeit als der Schirfung realistischer
Erwartungen in Gegenwart und Zukunft.




DINGES: GEWALT UND ZIVILISATIONSPROZESS

Anmerkungen

1

10

11

12

13

14

15

16

17

18

19

20

21

22

23
24

Norbert Elias, Uber den Prozess der Zivilisation, 2 Binde, Frankfurt a.M. 1980; Ders.,
Die héfische Gesellschaft, Frankfurt a.M. 1983; Hans Peter Duerr, Der Mythos vom
Zivilisationsprozess, bisher 3 Binde, Frankfurt a. M. 1988-1993, besonders die Einleitung
zu Bd. 2. Ohne auf die problematische Quellengrundlage beider Autoren einzugehen,
stelle ich die Thesen in groben Ziigen dar.

Houndmills 1991. Er widmete das Buch Norbert Elias.

Vgl. Pieter Spierenburg, «Lange termijn trends in doodslag», Amsterdam Sociologisch
Tijdschrift, 20 (1993), 66-106.

Vgl. die Debatte zwischen Lawrence Stone und J. A. Sharpe in Past & Present 1985 und
James S. Cockburn, «Pattern of Violence in English Society: Homicide in Kent 1560-
1985%», Past & Present 130 (1991), 70-106; Benoit Garnot, Le peuple au siécle des
Lumiéres. Echec d’un dressage culturel, Paris 1990, 160f.

Vgl. Gerd Schwerhoff, «Devianz in der alteuropidischen Gesellschaft», Zeitschrift fiir
Historische Forschung 19 (1992), 385-414, 391.

Ursula Schneider, «Gewalt in der Familie», Der Biirger im Staat 43 (1993), 117-122.
Zur Verifikation als problematischem Verfahren siche Jack H. Hexter, On Historians,
London 1979, 227f., 241; zur Falsifikation von Zivilisationsthesen z.B. Peter Schuster,
Das Frauenhaus. Stddtische Bordelle in Deutschland 1350-1600, Paderborn 1992, 215f.
Robert Muchembled, Die Erfindung des modernen Menschen, Reinbek 1990; Ders.,
«Anthropologie de 1a violence dans la France moderne (XVe-XVIIle siécle)», Revue de
synthése IVe série (1987), 31-55.

Jacques Rossiaud, Dame Venus. Prostitution im Mittelalter, Miinchen 1989, 18f., 26f., 30f.
Benoit Garnot, Peuple, 180, 183. .

Vgl. zur Volkskulturproblematik Martin Dinges, «Ehrenhindel als kommunikative Gat-
tungen: Kultureller Wandel in der Frithen Neuzeit», Archiv fiir K. ulturgeschichte 75
(1993), 359-393 (mit weiterer Literatur).

Vgl. Arlette Farge, André Zysberg, «Les théitres de la violence A Paris au XVIlle siécle»,
Annales E.S.C. 34 (1979), 984—1017; Gerd Schwerhoff, Devianz, 402f.

Vgl. dazu Martin Dinges, Der Maurermeister und der Finanzrichter — Ehre, Geld und
soziale Kontrolle im Paris des 18. Jahrhunderts, Gottingen 1994.

Vgl. Robert Jiitte, «Geschlechtsspezifische Kriminalitit im Spiten Mittelalter und der
Frithen Neuzeit», Zeitschrift der Savigny Stiftung fiir Rechtsgeschichte, Germanistische
Abteilung 108 (1991), 86-116.

Martin Dinges, «<Weiblichkeit> in <Ménnlichkeitsritualen>? Zu weiblichen Taktiken im
Ehrenhandel in Paris im 18. Jahrhundert», Francia 18 (1991), 71-98.

Natalie Zemon Davis, «The Rites of Violence», in Dies., Society and Culture in Early
Modern Europe, Stanford 1975, 152f.

Benoit Garnot, Peuple, 181; Martin Dinges, Stadtarmut in Bordeaux. Alltag, Politik,
Mentalititen, Bonn 1988, 242,

Daniel Roche, «La violence vue d’en bas», Annales E.S.C. 44 (1989), 47-65.

Vgl. René Girard, Des choses cachées depuis la fondation du monde, Paris 1972.

Vgl. dazu Jiirgen Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, 2 Bande,

Frankfurt a. M. 1988.

Vgl. Robert van Krieken, «Violence, Self-discipline and modernity: beyond the <civilizing
process»», Sociological Review 37 (1989), 193-218, 195f.

Vgl. etwa Mechthild Rumpf, «Staatliches Gewaltmonopol, nationale Souverinitit und
Krieg. Einige Aspekte des <minnlichen Zivilisationsprozesses»», L’ homme. Zeitschrift fiir
feministische Geschichtswissenschaft 3 (1992), 7-30.

Geoffrey Parker, Die militirische Revolution, Frankfurt a. M. 1990.

Vgl. aber Muchembled, Anthropologie, 34f.

N 31



82m

GEWALT / VIOLENCE TRAVERSE 1995/1

RESUME
VIOLENCE ET PROCESSUS DE CIVILISATION

La question de savoir s’il y eut un processus de civilisation et quels furent ses
effets sur la violence suscite de nombreuses controverses. Les tentatives pour
prouver I’existence d’un tel processus en Europe, entre 1250 et 1850 (Spieren-
burg), ou, en France, pendant I’époque moderne (Muchembled), mettent en
¢évidence, au niveau théorique en particulier, le manque de précision de la thése
du processus de civilisation. Aussi bien le recul des homicides, que les
changements des pratiques pénales publiques, que la criminalisation de la
violence dans I’espace public apparaissent comme des indices peu significatifs
pour saisir empiriquement I’ensemble des actes de violence, ceci d’autant plus
que la question de la «privatisation» de la violence n’est pas prés de recevoir
une réponse.

La these du processus de civilisation néglige les aspects spécifiques aux genres
et les colits de la constitution d’un monopole étatique de la violence. Elle
apparait par conséquent, tant au niveau théorique qu’empirique, insuffisante. En
revanche, les €tudes historiques et anthropologiques mettent en évidence la
diffusion universelle de la violence, son origine située au «centre» de la société,
et des aspects propres aux genres (Farge/Zysberg, Davis). La ritualisation de la
violence quotidienne permet une désescalade de celle-ci et montre que ses
acteurs ne sont pas simplement des «non civilisés» (Dinges). On envisagea
méme positivement les effets de ’emploi de la violence en matigre politique et
révolutionnaire en particulier (Roche). Les résultats de ces recherches mettent
en €vidence des problématiques bien plus riches. Pour écrire une «nouvelle
histoire de la violence», il faudrait s’interroger d’abord sur la diffusion univer-
selle de la violence. Cette approche permettrait de mieux expliquer — que ne le
fait la thése du processus de civilisation — le retour de la violence néo-nazie en
Allemagne et de nature ethnique dans les Balkans.

(Traduction: Chantal Lafontant)




	Gewalt und Zivilisationsprozess

