
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 2 (1995)

Heft: 1

Artikel: L'homicide est-il un crime? : honneur et violence en france aux XIVe et
XVe siècles

Autor: Gauvard, Claude

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-6302

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-6302
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'HOMICIDE EST-IL UN CRIME?

HONNEUR ET VIOLENCE EN FRANCE AUX XIVE ET XVE SIECLES

CLAUDE GAUVARD

II est paradoxal de traiter de l'homicide en France au Moyen Age puisque les

morts violentes, ä cette epoque, echappent en grande partie ä l'historien. D'emblee

s'impose un contraste entre ce que nous imaginons ä juste titre, c'est-ä-dire une

societe medievale extremement violente, et la possibilite de mesurer le poids

quantitatif de cette violence ä travers les crimes de sang. Cela ne tient pas

seulement ä la faillite des recensements pour une periode prestatistique, ä

l'existence d'un enorme chiffre noir de la criminalite propre ä 1' Ancien Regime,

cela tient ä un silence particulierement tenace des sources habituelles ä l'historien.1

Les XlVe et XVe siecles, pourtant les mieux fournis en sources judiciaires pour
la periode medievale, n'echappent pas ä cet handicap. Par ailleurs l'homicide ne

compte pas parmi les faits divers. Les chroniques nationales ou urbaines racontent

les evenements les plus marquants et parmi eux un certain nombre de crimes:

mais ce sont essentiellement des vols, des crimes d'ordre sexuel, ou des trahisons

qui sont consideres comme spectaculaires. Dans le Paris anglo-bourguignon du

regne de Charles VII, le bourgeois qui nous a laisse son Journal (il s'agit sans

doute du chantre de Notre-Dame), se montre curieux de faits divers, mais il ne

s'interesse pas aux crimes de sang. Ainsi il ne manque pas de noter les vols ä la

tire qui accompagnent le diner du sacre d'Henri VI le 16 decembre 1431 ou les

vols purement imaginaires que redoutent les Parisiens ä l'arrivee des Tsiganes

en 1427.2 II se platt aussi ä decrire les executions capitales mais elles sont, le

plus souvent l'aboutissement de crimes politiques. Des homicides, il ne dit rien.

Le meme silence regne dans la chronique de Jean de Roye qui relate les

evenements parisiens du regne de Louis XI. On y parle de crocheteurs, d'adulteres

ou d'inceste, mais les crimes de sang y sont inexistants.3 Lä comme ailleurs, les

seules morts violentes sont le fait des hommes d'armes, de ceux qui commettent

la litanie des incendies, des sacrileges, des pillages, des viols et parfois des

meurtres. Leur action est decrite d'une facon stereotypee que reprennent en

choeur les chroniqueurs ou les clercs. Dans son celebre sermon Vivat Rex

prononce devant la cour en 1405, Jean Gerson ne donne pas d'autre version

pour decrire le marasme dans lequel se trouve le pays et que constate l'Universite

de Paris dont il est le chancelier: «Las que voit-elle en consideration? Elle voit

turbacion partout, meschief partout [...], violacion de pucelles, prostitucion de ¦ 59



GEWALT/VIOLONCE Traverse 1995/1

marieez, boutemens de feu en aucun saintz lieux, prophanacion de sainctes
places, murtrissemens de plusieurs f...].»4 Ces topoi'nous renseignent davantage
sur les peurs qui se cristallisent dans l'imaginaire des hommes de ce temps que
sur la realite des homicides commis, meme en periode de guerre. On sait
qu'alors les tractations des populations civiles avec les capitaines qui aboutissaient
ä des pätis coütaient plus eher en tetes de Detail ou en argent qu'en vies
humaines. A suivre ces descriptions, il n'existerait donc guere de violences qui
aboutissent ä la rixe puis ä la mort. Ne serait-ce pas plutöt que ces morts
violentes sont banales, qu'elles ne peuvent pas etre considerees comme des faits
divers et qu'elles entrent par consequent dans un processus qui est juge normal
et ordinaire?

A ce silence des sources narratives, s'ajoute celui des registres de justice, qu'il
s'agisse des archives royales ou urbaines. Certaines chartes communales comme
celle d'Amiens ne mentionnent meme pas l'homicide comme crime capital.5
Mais surtout l'homicide est rarement suivi de la peine de mort qui devrait le
sanetionner en vertu du principe: Non oeeides, «tu ne tueras point». En fait, la
peine reservee aux coupables de crimes de sang, quand eile existe, est plutöt le
bannissement. II y a loin pourtant de ce silence des sources narratives et
judiciaires ä la rigueur des peines prevues par les textes normatifs. Les coutumiers
decrivent des peines exemplaires pour les coupables de crime de sang qui, selon
Philippe de Beaumanoir, peuvent etre tratnes et pendus.6 La redaction de ces
textes qui s'aecelere au cours du XlVe siecle pourrait donc laisser croire ä une
justice devenue coercitive. En fait il n'en est rien. A Paris par exemple, le
registre d'ecrous qui subsiste pour l'annee 1488 permet de recenser quatre
condamnations ä mort qui fönt toutes suite ä des vols; les coupables de meurtres
sont en general bannis; ils peuvent aussi etre simplement elargis.
Pour comprendre la signification de l'homicide dans cette societe de la fin du
Moyen Age, il faut par consequent tenter de saisir le sort reel du coupable apres
le crime. Dans la plupart des cas, le responsable choisit de fuir apres son
meurtre. D'ailleurs la fuite est une denonciation de fait du crime destinee ä

rendre public son auteur aux yeux de tous. Lorsque le duc de Bourgogne Jean

sans Peur choisit de quitter Paris apres le meurtre de Louis, duc d'Orleans, le 23
novembre 1407, les Parisiens ne se trompent pas sur le coupable et Enguerrand
de Monstrelet peut ecrire: «Si fut lors denonce par toute la cite de Paris et tout
commun que ledit duc de Bourgoingne avoit fait faire cest homieide.»7
Quel sens donner ä ces departs? II est evident que la peur des represailles
organisees par la partie lesee, ainsi que la crainte d'une poursuite d'office
entrent pour une large part dans la decision que prend le coupable. Mais la fuite
fait aussi partie integrante du deroulement de l'homicide medieval. Elle est

60 ¦ facteur de publicite, et surtout eile ouvre un temps d'attente qui permet aux deux



GAUVARD: H0NNEUR ET VIOLENCE EN FRANCE XIVE ET XVE SIECLES

parentes de s'entendre pour arriver ä une paix possible. Si cette paix peut etre

arrangee, il y a peu de chance pour que le crime paraisse dans les archives de la

justice legale. II est regle par transaction, le plus souvent sans trace ecrite, mais

scelle de bouche, par un rituel de pacification oü les gestes d'amitie sont rois.8

En principe, cette procedura est interdite par la justice du prince. En realite, eile

subsiste, y compris dans les autorisations d'accords que le Parlement de Paris

accepte au XlVe siecle, et encore au XVe siecle par des voies detournees. En

Flandre, la justice de l'abbaye de Saint-Amand recourt ä des transactions

penales en cas d'homicides jusqu'ä la fin du XVIe siecle.9 II est vrai que cette

pratique est typique du nord du royaume oü le droit communal est reste plus

fidele aux conceptions «privatistes» que le Midi.10 Au cas oü la paix privee ne

peut pas aboutir, ou en raison de choix ou de contraintes judiciaires dont la

raison nous echappe en partie, le fugitif ou sa parente peuvent demander ä la

puissance souveraine une lettre de remission qui semble facilement accordee en

cas d'homicide. Le roi de France, mais aussi les princes des XlVe et XVe
siecles, ont ainsi frequemment accorde la gräce ä la suite de crimes commis par
leurs sujets. Au XlVe siecle, tous les crimes peuvent etre remis, y compris les

plus subversifs pour le corps social et politique; au XVe siecle, le champ de la

gräce se retrecit pour etre quasiment reserve ä l'homicide. En ce qui concerne le

roi de France, on voit apparaitre les premieres lettres de remission au debut du

XlVe siecle et vers 1330 elles forment une serie continue, riche d'enseignements,

en particulier en ce qui concerne le recit du crime. II s'agit donc d'un acte de la

Chancellerie par lequel le roi octroie son pardon en arretant le cours ordinaire de

la justice, que le criminel releve d'une autre justice ou non, qu'il ait ou non dejä

ete juge. Celui-ci est alors retabli dans sa bonne renommee et dans ses biens, les

interets de la partie adverse etant neanmoins reserves. II s'agit donc d'un acte

typique de la justice retenue, acte regalien par excellence. Cet acte contribue en

fait ä obliger la partie adverse ä faire la paix et le souverain joue en grande partie
le röle d'arbitre dont le but est de faire regner la paix dans le royaume. Dans ces

conditions la serie des lettres de remission conserve le meilleur temoignage

relatif ä l'homicide medieval puisqu'il est par definition excusable. Par ce biais,

il est possible de mesurer l'homicide pour donner une idee de son poids par

rapport aux autres crimes. Disons d'emblee que celui-ci semble ecrasant puisque,

pour le regne de Charles VI par exemple, soit de 1380 ä 1422,57% des lettres de

remission sont delivrees ä des auteurs d'homicide. La violence est donc bien lä,

non plus comme un epiphenomene reserve ä quelques marginaux, mais comme

un fait de societe qui la structure en son coeur. La violence existe, mais eile est

facilement excusable: pourquoi?
Cette constatation ne fait qu'approfondir la contradiction initiale qui a pu etre

relevee entre l'importance de la violence et la lente et imparfaite criminalisation ¦ 61



GEWALT/VIOLONCE Traverse 1995/1

de l'homicide. II y a dejä longtemps, dans un article pionnier, Marcel Mauss
s'interrogeait sur cette tardive entree de l'homicide dans le champ du droit
penal." II l'attribuait ä la force des resolutions privees et ä l'inclusion de
l'homicide dans le processus vindicatoire. La piste etait riche et eile nous amene
ä nous interroger sur la nature de l'homicide, sur ses liens avec les valeurs
morales, bref sur sa signification sociale et politique aux XIVe et XVe siecles.
La definition meme de l'homicide est un premier element de reponse. II ne
s'agit en aucun cas de l'assassinat, un mot qui n'apparait qu'au XVIe siecle. Par
ailleurs l'homicide tend ä se distinguer du meurtre. Pour comprendre la difference
entre ces deux notions, il est possible de partir de la definition qu'en donne
Philippe de Beaumanoir dans les Coutumes de Beauvaisis oü il ecrit: «Homicide,
si est quand aucuns tue autrui en chaude meslee, si comme il advient que
tencons nait, et de la tencon vient laide parole la meslee, par laquelle aucun
recoit souventes fois mort»; en revanche, «nul meurtre n'est sans trahison» et le
meurtre «si est quant aucun tue ou fait tuer autrui en aguet apense depuis le
soleil couchant jusqu'ä soleil levant ou quant l'on tue ou fait tuer en treve ou
asseurement».12 La difference semble claire: l'homicide est le resultat d'un
hasard malheureux, le meurtre celui d'une vengeance qui ne sait pas respecter
les regles qui doivent etre les siennes. Le meurtre est en effet intimement lie ä la
trahison, quand les regles du jeu vindicatoire ne sont pas suivies, qu'il s'agisse
du secret de la preparation, du temps choisi qui cache le crime dans l'epaisseur
de la nuit, ou de l'innocence de la partie adverse qui se sentant protegee par un
serment ou une paix donnee ne peut pas repondre ä armes egales. Dans tous les
cas il n'y a ni publicite ni defi et le combat ne reunit pas des adversaires qui
devraient en principe etre des egaux. Ainsi se trouvent critiques les actes
commis ä l'aide de tueurs ä gages, l'appel ä des bandes de criminels
professionnels. Par Opposition, la mort d'homme au terme d'un reglement de

compte structure selon les lois de la vengeance est loin d'etre condamnee. II
s'agit meme d'un «beau fait» quand il est commis «apres deffiances» comme le

precisent les bourgeois de Tournai ä la fin du XlVe siecle.13 Cet acte n'exclut
pas d'etre commis de facon collective, mais l'aide ne doit venir que des amis ou
des parents, de ceux qui entourent celui qui est menace parce qu'ils y sont tenus

par «amour naturel». Dans ces conditions, l'homicide est bien un crime «legier».
Sa place dans la hierarchie des crimes vient le confirmer. II est, comme nous
l'avons vu, plus facilement gracie que les crimes commis contre les moeurs ou
que les crimes politiques. Et, pour obtenir sa gräce, le suppliant n'a pas besoin
de mettre en jeu toutes les subtilites du pardon. Les lettres de remission relatives
ä l'homicide sont souvent courtes, utilisent moins de formules de gräce, ajoutent
peu de peines en sus comme la prison ou le pelerinage expiatoire destines ä

62 ¦ provoquer la penitence du coupable. Tout se passe comme si ce type de crime ne



GAUVARD: HONNEUR ET VIOLENCE EN FRANCE XIVE ET XVE SIECLES

provoquait pas une Subversion de la societe. II s'agit bien d'un crime normal,
enracine au coeur des valeurs sociales. Cela ne veut pas dire que pour ces

hommes et ces femmes la vie humaine n'a pas de prix mais qu'elle est sublimee

par une valeur plus imperative qui determine l'urgence de l'acte vindicatoire:
l'honneur.
Une approche sociologique de l'homicide permet d'eclairer la banalite du

phenomene et ses resultats peuvent etre brievement resumes. L'homicide est

une affaire d'honneur pour toutes les couches sociales. Les historiens ont

longtemps pense que l'honneur et ses contraintes etaient reserves aux elites

sociales et en particulier ä la noblesse. Celle-ci est effectivement chatouilleuse

pour defendre son honneur et eile tend ä en faire un privilege ä la fin du Moyen
Age. Mais les archives criminelles, pour l'ensemble de l'Europe, montrent que
les valeurs d'honneur ne lui sont pas reservees.14 Par ailleurs, la violence n'est

pas seulement le fait des jeunes et les vieillards peuvent etre redoutables. Si les

jeunes ont une place de choix dans le crime, cela tient plutöt ä leur nombre dans

la societe et au fait qu'ils sont souvent consideres comme les garants du bon

fonctionnement des regles d'honneur. A eux les expeditions en bandes pour
violer la femme qui vit en concubinage ou celle dont la fidelite d'epouse est loin
d'etre exemplaire. Ils y trouvent bien sür leur plaisir, mais ils proclament aussi

aux yeux de tous les lois rigides d'une sexualite contrölee par le mariage. Les

antagonismes sociaux ne permettent pas non plus d'expliquer la portee de

l'homicide. Le valet peut s'opposer au maitre mais il peut tout aussi bien le

soutenir dans une querelle. En regle generale, les homicides ont nettement lieu

entre gens de meme metier, et de niveau hierarchique comparable au sein des

metiers.15 De la meme facon tombe le mythe des marginaux. L'homicide n'est

pas typique de leur criminalite. Si les mendiants se battent, ils se battent entre

eux, et les crimes qu'ils sont senses commettre contre la population saine, tels

les enlevements et les meurtres d'enfants qui agitent Paris vers 1450, relevent
de fantasmes d'insecurite plus que de la realite criminelle.16 L'antagonisme
eventuel entre les lieux est aussi desesperement plat. La ville ne s'oppose pas ä

la campagne, le Nord au Midi. Cette indifference aux lieux fait tomber, pour
l'epoque consideree, une eventuelle Opposition entre une Europe du Nord qui
fonderait son honneur sur les biens et une Europe du Sud, sourcilleuse sur
l'honneur des femmes.17

Faisons enfin un sort ä une eventuelle predisposition ä la violence trop volontiers

reprise dans les etudes synthetiques ou dans les theses qui, s'inspirant de

Norbert Elias sur le processus de civilisation, opposent un homme medieval

rugueux et grassier ä un homme moderne police.18 Le Moyen Age n'ignore pas

qu'il y a des hommes qui, par nature, semblent moins paisibles que d'autres. Les

contemporains les jugent «rioteux», «volontiers invaseurs», «coustumiers et B63



GEWALT/VIOLONCE Traverse 1995/1

renommes de ferir de legier du couteau». Ceux-lä sont effectivement de

«meschants hommes» parce qu'ils derogent ä l'ideal du comportement tel qu'il
se definit ä la fin du Moyen Age, celui d'etre «un homme paisible et de bonne

vie et renommee et ame de ses voisins», et aussi parce qu'ils derogent aux regles

classiques de la vengeance. Ils sont finalement traites pour ce qu'ils sont: des

exceptions. Quand il y a homicide, la premiere idee des juges n'est pas de

rechercher s'il existe une predisposition ä la violence. II n'est pas fait d'enquete
sur l'enfance du criminel, ä la difference de ce qui est requis pour certains

voleurs ou meurtriers. Au cas oü les juges doutent de l'identite du criminel, ils
s'enquierent de savoir quels etaient les «haineux» de la victime. C'est dire

qu'ils inscrivent d'emblee la mort violente dans un processus vindicatoire.
Quant aux eventuelles circonstances exterieures qui alimentent cette violence,
elles ne sont pas negligeables mais elles sont considerees le plus souvent

comme des circonstances attenuantes. Le vin, l'äge, la colere, la folie sont pris
en compte pour excuser le coupable. La folie est souvent utilisee pour justifier
des crimes plus graves que l'homicide, par exemple des cas de suicide, de

parricide ou d'infanticide. Pour les autres circonstances, il faut s'interroger sur
les raisons de leur caractere excusable: qu'est-ce qui provoque la colere? Quelles
paroles sont prononcees sous l'effet du vin ou de la «chaude cole»? II sera alors

possible de comprendre ä quel Systeme coherent repond l'homicide dans cette
societe au profil resolument ordinaire. Pourquoi cet acte est-il au coeur des

comportements, tout en etant encore criminalise avec la plus grande reticence?
Le deroulement de la violence suit une Chronologie resolument repetitive. Les

cas les plus simples et les plus frequents s'enchafnent avec logique. A l'injure
verbale ou au geste injurieux suit le dementi sous forme d'echange verbal ou
gestuel, et de lä nait la rixe qui, de part et d'autre, fait approcher les allies. Les

groupes ainsi formes ne depassent guere quatre personnes qui se recrutent dans

un rayon de moins de 15 km, dans ce qu'on peut appeler le pays de connaissance.

Le cas de Jean Faset, dans le bailliage d'Amiens, au nord du royaume de France,

peut servir d'exemple.19 Nous sommes vers 1400 et Jean Faset devise ä sa porte
en compagnie de Perrinet Paris, son ami, «sans penser a aucun mal», quand un

nomme Huet passe et le heurte du manche de sa hache, sans mot dire. Interloque,
Faset l'interpelle: «A Dieu, beau sire, c'est sans mot sonner!» Huet se retourne
et repond: «II ne parle qui ne veut.» Ces premiers echanges injurieux entre

personnes de connaissance promettent une altercation en regle car les lois de la

politesse ont ete bafouees. Perrinet, qui a ete temoin de la scene, propose alors

ses bons offices pour negocier la paix en intervenant aupres de son propre
cousin qui est lui-meme le cousin germain de Huet. II court lui raconter l'injure
et ces deux hommes preparent une nouvelle rencontre entre les adversaires; ils

64 ¦ l'imaginent reparatrice. Faset consent ä faire le premier pas. II promet ä Huet de



GAUVARD: HONNEUR ET VIOLENCE EN FRANCE XIVE ET XVE SIECLES

partager du vin et il lui propose de «toucher ensemble comme amis». Pour ce

faire il tend la main, mais l'autre, «sans mot sonner, haussa sa hache et d'icelle
le frappa sur cette main». L'irreparable de la recidive est alors accompli et la
lutte se poursuit dans la rue, au couteau, si bien que Perrinet qui participe ä la
melee, finit par tuer Huet. Cet homicide est, typiquement, un «beau fait». Au
bout du compte, Perrinet obtient la gräce du roi de France, Charles VI, parce
qu'il a accompli son geste meurtrier par solidarite et pour repondre ä une

agression injurieuse. Ce processus nous vaut d'avoir conserve le recit de

l'homicide avec la lettre de remission qui lui correspond. Cette petite scene est

tres significative de la violence medievale. Celle-ci n'eclöt ni par hasard, ni par
irrascibilite mal contrölee. Sous sa forme la plus repandue, eile n'est pas
aveugle. Les deux hommes avaient certainement un contentieux plus ancien,

mais, pour se denouer, celui-ci a eu besoin de s'exprimer par des gestes injurieux,
en une sorte de rituel negatif, diametralement oppose ä celui, positif, de la
convivialite. Que le salut de politesse n'ait pas ete respecte et la rixe se prepare
comme un dementi necessaire ä l'honneur qui a ete Messe. De part et d'autre les

parentes et les amities se mettent en place car, si elles assistent l'individu dans la

paix, elles le confortent aussi dans la vengeance et dans la guerre privee.
L'homme n'est donc pas violent seul. II est insere dans des groupes de parenteles

qui le protegent et qui constituent ceux que les textes appellent ses «bienveillants»

par Opposition ä ses «haineux», eux-memes organises en structures grenues. Au
coeur du conflit se situe l'honneur, ou plus exactement la renommee qui ne se

definit que par le jugement que les autres portent sur les individus. Lä est la
difficulte. Cette renommee est fragile car eile tient ä la memoire: eile n'est pas
indefiniment transmissible. Elle se manifeste plutöt de facon instantanee. Aussi

son contenu doit-il etre sans cesse re-actualise par le jugement que portent les

autres. II ne s'agit pas de n'importe quels autres, mais de ceux que lie le pays de

connaissance, celui oü se meuvent l'individu et ses amis, dans un rayon d'environ
15 km, celui d'un horizon ä petits pas. La violence s'y developpe et s'inscrit
dans cette logique qui, encore ä la fin du Moyen Age, tient ä la fragilite de la

renommee.
Les «haineux» ont pour täche de tenter de briser l'adversaire dans un jeu qui fait
entrer tous les moyens, ä commencer par l'injure verbale qui, prononcee en

public, prend toute son ampleur et impose le dementi. Car les coups ne sont pas
seuls en cause. Les mots contribuent largement ä creer un etat et le simple fait
d'appeler l'adversaire «bätard» ou «fils de putain» risque de le faire passer pour
tel et de compromettre l'honneur de sa mere. Plus grave encore est l'injure
prononcee contre la femme mariee ou contre la jeune fille. Sans dementi, eile
les fait passer l'une et l'autre pour des filles communes, eile les fait changer
d'etat. Les mots ont bien autant de poids que les gestes qui deflorent, en >65



GEWALT/VIOLONCE Traverse 1995/1

particulier quand il s'agit de l'honneur des femmes. Dans ces conditions,
l'injure entraine facilement la rixe, et la rixe la mort. L'effet est automatique. II
est aussi necessaire ä la Constitution de la renommee car l'insulte implique le
dementi et s'inscrit dans une large competition qui permet de definir finalement
quelles sont les femmes permises et Celles qui sont interdites. L'essentiel de la
violence consiste donc ä provoquer la renommee des autres et ä proteger la
sienne en la faisant durer aux yeux de tous. Ce modelage de la renommee est
essentiellement le fait des hommes, comme l'homicide qui lui fait suite. L'un et
l'autre se conjuguent au masculin. Non que les femmes soient absentes des

injures: attaquees, elles peuvent avoir la langue bien pendue! Mais la renommee
est l'affaire des hommes. Certes eile passe par celle de leur mere, de leur
femme, de leur fille, mais ils sont charges de la defendre ä la pointe de leur
langue et de leur couteau. Les conversations de taverne contribuent largement ä

ces redefinitions de l'honneur, ä cette enumeration du champ des experiences
sexuelles licites, et, si possible ä les etendre. Le poids du vin est finalement
secondaire dans les echauffourees qui s'ensuivent. La lutte la plus serree pour la
renommee passe par la defense de l'honneur des femmes qui, dans les faits, est

aux mains des hommes et peut se regier par l'homicide. La violence est bien au

coeur de la societe plutöt qu'en ses marges. Elle structure les rapports sociaux et
les lois de l'echange des femmes si bien que, dans certains cas, l'homicide peut
devenir un moyen de reconnaissance necessaire.

Avec le developpement du pouvoir royal aux XlVe et XVe siecles, cet etat de

violence se trouve limite. L'administration royale tente d'interdire les transactions

entre les parties pour resoudre un homicide. Elle developpe aussi la notion de

legitime defense. L'auteur d'un homicide continue bien ä fuir apres son acte

pour montrer qu'il s'agit d'un «beau fait», mais il demande une lettre de

remission qui lui est d'ailleurs facilement accordee. La lettre de remission se

trouve alors investie d'une double fonction. De facon coercitive, eile contribue
ä criminaliser l'homicide qui est enregistre comme tel par la Chancellerie et eile
impose de retablir le coupable dans sa renommee. De facon lenifiante, eile
reconnait la beaute de la vengeance en regle, mais eile oblige les deux parties ä

la paix, tout en respectant les droits de l'une et de l'autre. A terme, eile tend ä

transformer la vengeance en legitime defense et eile developpe un arsenal de

circonstances attenuantes, si bien que le coupable n'a pas la volonte de nuire.
Cette mutation se fait au prix de celle de l'homicide qui se distingue de plus en

plus clairement du meurtre et ä plus forte raison de l'assassinat. II devient alors

possible, des 1482, de simplifier la procedura de l'homicide. Louis XI cree des

petites Chancelleries aupres des cours souveraines du Parlement qui sont
habilitees ä donner remission ä des «homicidaires» en cas d'aventure et de

66 ¦ legitime defense. Cet edit est explicite par l'ordonnance de Villers Cotterets de



GAUVARD: HONNEUR ET VIOLENCE EN FRANCE XIVE ET XVE SIECLES

1539 qui habilite les petites Chancelleries ä delivrer les remissions «aux
homicidaires qui auraient ete contraints faire des homicides pour le salut et la

defense de leurs personnes». La criminalisation de l'homicide l'enrichit d'une

palette de nuances qui annonce le droit penal moderne.

Au cours de cette evolution, le pouvoir justicier du roi s'est considerablement

renforce. II se construit par le developpement de la gräce octroyee pour le crime
le plus repandu, plus que par le recours ä des peines exemplaires. En meme

temps, le roi est devenu le garant de l'honneur de ses sujets et de la paix du

royaume. Mais, ä la fin du Moyen Age, le processus est loin d'etre acheve; le

souverain ne detient pas le monopole de la violence et, jusqu'au XVIIIe siecle,
l'homicide continue ä se nourrir de l'honneur blesse.20 Neanmoins le processus
est engage. A terme l'honneur evolue pour se diluer, face ä l'agressivite de

l'adversaire, dans un ideal de pardon et de paix. II faut que la violence soit

domptee pour permettre la metamorphose de celui qui se presente desormais

comme un sujet ideal: un homme paisible qui se mefie de son petit couteau ä

trancher le pain; l'homicide est alors pleinement devenu un crime et la vie
humaine a plus de prix que l'honneur.

Notes

1 Pour la discussion des chiffres de la criminalite relatifs au Moyen Age, je me permets de

renvoyer ä ma these, Claude Gauvard, «De grace especial». Crime, Etat et Societe en
France ä lafin du Moyen Age, 2 vol., Paris 1991, en particulier, vol. 1, chapitre 1, et ä la
reflexion que j'ai pu mener dans «Les sources judiciaires de la fin du Moyen Age
peuvent-elles permettre une approche statistique du crime?», in Philippe Contamine,
Thierry Dutour, Bertrand Schnerb (ed.), Commerce, Finances et Societes (Xle-XVIe
siecles). Receueil de travaux d'Histoire medievale offen ä Monsieur H. Dubois, Paris
1993, 469^188. Dans une perspective comparatiste, voir Xavier Rousseau, «Ordre moral,
justices et violences: l'homicide dans les societes europeennes XHIe-XVIIIe siecles», in
Benoit Garnot (dir.), Ordre moral et delinquance de l'Antiquite au XXe siecle, (Dijon
1993), Dijon 1994,65-82.

2 Journal d'un bourgeois de Paris, Colette Beaune (ed.), Paris 1990, 308-309 et 237-238.
3 Jean de Roye, Journal dit Chronique scandaleuse, Bernard de Mandrot (ed.), 2 vol., Paris

1894 et 1896, par exemple, vol. 1, 33, 156, 166.

4 Jean Gerson, Vivat Rex. Oeuvres completes, Mgr. Glorieux (ed.), 8 vol., Paris/Tournai/
Rome/New York 1960-1971, vol. 7, 1138.

5 Voir les exemples que je cite, Claude Gauvard, «De grace especial», vol. 1, 790.
6 Philippe de Beaumanoir, Coutumes de Beauvaisis, Andre Salmon (ed.), 2 vol., Paris 1899

et 1900.

7 Enguerrand de Monstrelet, Chronique, Louis Douet-d'Arcq (ed.), 6 vol., Paris 1857-1862,
vol. 1, 164-165.

8 Par exemple ceux du repas ou du baiser partages, voir Claude Gauvard, «Cuisine et paix
aux XlVe et XVe siecles», in La sociabilite ä table. Commensalite et convivialite ä

travers les äges. Actes du Colloque de Rouen 1990, Rouen 1992, 325-334.
9 Henri Platelle, La justice seigneuriale de l'abbaye de Saint-Amand, Louvain 1965, 322-

323. "67



GEWALT/VIOLONCE Traverse 1995/1

10 Voir les remarques de Jean-Marie Carbasse, Introduction au droit penal, Paris 1990, 103-
104.

11 Marcel Mauss, «La religion et les origines du droit penal», Revue de l'histoire des

religions, 35 (1897), 1-56.
12 Philippe de Beaumanoir, Coutumes de Beauvaisis, parag. 824—827.

13 Dans une plaidoirie au Parlement de Paris, Archives Nationales, X 2a 10, septembre 1382,
fol. 149.

14 Par exemple en Castille et Leon: Marta Madero, Manos violentas, palabras vedadas. La
injuria en Castilla y Leon (siglos Xlll-XV), Madrid 1992.

15 C'est aussi le cas pour une ville de forte immigration comme Avignon: Jacques

Chiffoleau, Les justices du Pape. Delinquance et criminalite dans la region d'Avignon au
XlVe siecle, Paris 1984, 139-160.

16 Voir sur ce point Claude Gauvard, «Le concept de marginalite au Moyen Age: criminels
et marginaux en France aux XlVe et XV siecles», in Benoit Garnot (dir.), Histoire et
criminalite de l'Antiquite ä nos jours. Nouvelles approches, (Dijon 1991), Dijon 1992,
363-368.

17 Des resultats comparables sont obtenus dans les pays scandinaves: Eva Örsterberg and

Dag Lindström, Crime and Social Control in Medieval and Early Modern Swedish Town,
Uppsala 1988. II resterait ä savoir pourquoi et depuis quelle date l'honneur s'est maintenu

sur les rives de la Mediterranee sous la forme de la Vendetta.
18 Par exemple Jean-Claude Chesnais, Histoire de la violence en Occident de 1800 ä nos

jours, Paris 1981; Robert Muchembled, L'invention de l'homme moderne, Paris 1988.
19 Cite dans Claude Gauvard, «De grace especial», vol. 2, 713.
20 Voir les exemples cites par Nicole et Yves Castan, Vivre ensemble. Ordre et desordre en

Languedoc (XVUe-XVIIIe siecles), Paris 1981.

ZUSAMMENFASSUNG

WAR DER TOTSCHLAG EIN VERBRECHEN? EHRE UND GEWALT
IN FRANKREICH IM 14. UND 15. JAHRHUNDERT

Der Totschlag im Mittelalter ist nur schwer fassbar. Seine Definition entsprach
nicht genau derjenigen des modernen Strafrechts; er bezeichnete den mehr oder

weniger zufälligen, aber nicht seltenen Tod im Gefolge einer nach den Regeln
der Ehre und Rache verlaufenden Auseinandersetzung, die mit einem verbal

ausgetragenen Streit beginnen und über die Schlägerei zum Totschlag führen
konnte. Im 14. und 15. Jahrhundert war diese Form der Gewalt in Frankreich
noch sehr verbreitet. Sie scheint für die Zeitgenossen nicht weiter von Bedeutung

gewesen zu sein, sie betrachteten sie nicht einmal als «fait divers»
[«vermischte Meldungen»]. Totschläge hatten keinen Nachrichten- und Erinnerungswert

und wurden daher auch in Quellen wie Chroniken und Tagebüchern nicht
erwähnt. Auch der König war ohne weiteres bereit, die Täter zu begnadigen.

Voraussetzung war allerdings, dass die Tat nicht vorsätzlich begangen worden

68 ¦ war. Ferner mussten weitere Beteiligte rechtfertigen können, dass sie demjeni-



GAUVARD: HONNEUR ET VIOLENCE EN FRANCE XIVE ET XVE SIECLES

gen geholfen hatten, der bedroht war und sich auf legitime Art und Weise

verteidigt hatte. Hilfe durften im Prinzip nur Freunde und Verwandte der

Kontrahenten leisten. Der Totschlag unterschied sich also vom vorsätzlich

begangenen Mord, der immer auch mit Verrat, Hinterlist und Verstoss gegen
die Regeln der Rache verbunden war; ausserdem waren beim Mord weder

Öffentlichkeit, regelkonforme Herausforderung noch Gleichheit der Gegner

gegeben.

Als einzige Quelle erlaubt die kontinuierliche Serie von «lettres de remission»

(Begnadigungsbriefen), die von der königlichen Kanzlei erlassen wurden, die

Art der Gewalt im Fall von Totschlägen genauer zu umreissen. Sie war in allen

sozialen Schichten und in allen Regionen Frankreichs verbreitet. Die Protagonisten

stammten aus dem eng beschränkten Umkreis der Wohnorte der Kontrahenten,

wo jede/r jede/n kannte. Im gleichen Bereich spielte sich auch die Ehre

der Männer ab, die in erster Linie die Ehre der Frauen rund um die Männer war:

Mütter, Ehefrauen, Töchter und Schwestern. Da eng mit den Regeln der Ehre

und mit dem Bemühen um die Aufrechterhaltung eines guten Rufs verbunden,

folgten die Auseinandersetzungen einem genau vorgegebenen Ablauf, an dessen

Ende der Tod eines der Kontrahenten stehen konnte. Auf Beschimpfung
und Herausforderung folgten das Abstreiten und die Verteidigung, ebenfalls in

Form von Worten oder Gebärden. Die Gesten führten zur Rauferei, die

«Verbündeten» der Beteiligten tauchten auf, die Schlägerei konnte Verletzungen und

mitunter eben auch Tote zur Folge haben. In dieser Form galt der Totschlag als

leichtes Vergehen, u. U. sogar als ein «beau fait», als eine gute, weil legitime
Tat, die dazu diente, verletzte Ehre zu rächen, bei Adligen wie Nicht-Adligen.
Die Kriminalisierung des Totschlags erfolgte daher eher spät, da das menschliche

Leben in dieser Gesellschaft keinen Wert mehr hatte, wenn jemand in seiner

Ehre gekränkt war. Der König, der diese gesellschaftlichen Werte teilte,
versuchte lediglich, den Auseinandersetzungen ein Ende zu setzen und Frieden zu

gebieten.

(Übersetzung: Albert Schnyder Burghartz)

169


	L'homicide est-il un crime? : honneur et violence en france aux XIVe et XVe siècles

