Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift fir Geschichte = Revue d'histoire
Herausgeber: [s.n]

Band: 2 (1995)

Heft: 1

Artikel: L'homicide est-il un crime? : honneur et violence en france aux XIVe et
XVe siecles

Autor: Gauvard, Claude

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-6302

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-6302
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L"HOMICIDE EST-IL UN CRIME?

HONNEUR ET VIOLENCE EN FRANCE AUX XIVE ET XVE SIECLES

CLAUDE GAUVARD

Il est paradoxal de traiter de I’homicide en France au Moyen Age puisque les
morts violentes, a cette époque, échappent en grande partie a I’historien. D’emblée
s’impose un contraste entre ce que nous imaginons a juste titre, ¢’est-a-dire une
société médiévale extrémement violente, et la possibilité de mesurer le poids
quantitatif de cette violence a travers les crimes de sang. Cela ne tient pas
seulement 2 la faillite des recensements pour une période préstatistique, a
’existence d’un énorme chiffre noir de la criminalité propre a I’ Ancien Régime,
cela tient 2 un silence particulierement tenace des sources habituelles 4 ’historien.'
Les XIVe et XVe siécles, pourtant les mieux fournis en sources judiciaires pour
la période médiévale, n’échappent pas a cet handicap. Par ailleurs I’homicide ne
compte pas parmi les faits divers. Les chroniques nationales ou urbaines racontent
les événements les plus marquants et parmi eux un certain nombre de crimes:
mais ce sont essentiellement des vols, des crimes d’ordre sexuel, ou des trahisons
qui sont considérés comme spectaculaires. Dans le Paris anglo-bourguignon du
régne de Charles VII, le bourgeois qui nous a laissé son journal (il s’agit sans
doute du chantre de Notre-Dame), se montre curieux de faits divers, mais il ne
s’intéresse pas aux crimes de sang. Ainsi il ne manque pas de noter les vols a la
tire qui accompagnent le diner du sacre d’Henri VI le 16 décembre 1431 ou les
vols purement imaginaires que redoutent les Parisiens a 1’arrivée des Tsiganes
en 1427.2 11 se plait aussi a décrire les exécutions capitales mais elles sont, le
plus souvent 1’aboutissement de crimes politiques. Des homicides, il ne dit rien.
Le méme silence régne dans la chronique de Jean de Roye qui relate les
événements parisiens du régne de Louis XI. On y parle de crocheteurs, d’adulteres
ou d’inceste, mais les crimes de sang y sont inexistants.” La comme ailleurs, les
seules morts violentes sont le fait des hommes d’armes, de ceux qui commettent
la litanie des incendies, des sacriléges, des pillages, des viols et parfois des
meurtres. Leur action est décrite d’une fagon stéréotypée que reprennent en
choeur les chroniqueurs ou les clercs. Dans son célébre sermon Vivar Rex
prononcé devant la cour en 14035, Jean Gerson ne donne pas d’autre version
pour décrire le marasme dans lequel se trouve le pays et que constate I’Université
de Paris dont il est le chancelier: «Las que voit-elle en considération? Elle voit
turbacion partout, meschief partout [...], violacion de pucelles, prostitucion de H59



GEWALT / VIOLONCE TRAVERSE 1995/1

marieez, boutemens de feu en aucun saintz lieux, prophanacion de sainctes
places, murtrissemens de plusieurs [...].»* Ces topoi nous renseignent davantage
sur les peurs qui se cristallisent dans 1’imaginaire des hommes de ce temps que
sur la réalit€ des homicides commis, méme en période de guerre. On sait
qu’alors les tractations des populations civiles avec les capitaines qui aboutissaient
a des pitis cofitaient plus cher en tétes de bétail ou en argent qu’en vies
humaines. A suivre ces descriptions, il n’existerait donc guére de violences qui
aboutissent a la rixe puis a la mort. Ne serait-ce pas plutdt que ces morts
violentes sont banales, qu’elles ne peuvent pas étre considérées comme des faits
divers et qu’elles entrent par conséquent dans un processus qui est jugé normal
et ordinaire?
A ce silence des sources narratives, s’ajoute celui des registres de justice, qu’il
s’agisse des archives royales ou urbaines. Certaines chartes communales comme
celle d’Amiens ne mentionnent méme pas I’homicide comme crime capital.’
Mais surtout I’homicide est rarement suivi de la peine de mort qui devrait le
sanctionner en vertu du principe: Non occides, «tu ne tueras point». En fait, la
peine réservée aux coupables de crimes de sang, quand elle existe, est plutdt le
bannissement. Il y a loin pourtant de ce silence des sources narratives et
Judiciaires a la rigueur des peines prévues par les textes normatifs. Les coutumiers
décrivent des peines exemplaires pour les coupables de crime de sang qui, selon
Philippe de Beaumanoir, peuvent étre trainés et pendus.® La rédaction de ces
textes qui s’accélere au cours du XIVe siécle pourrait donc laisser croire 2 une
justice devenue coercitive. En fait il n’en est rien. A Paris par exemple, le
registre d’écrous qui subsiste pour 1’année 1488 permet de recenser quatre
condamnations & mort qui font toutes suite 2 des vols; les coupables de meurtres
sont en général bannis; ils peuvent aussi étre simplement élargis.
Pour comprendre la signification de I’homicide dans cette société de la fin du
Moyen Age, il faut par conséquent tenter de saisir le sort réel du coupable aprés
le crime. Dans la plupart des cas, le responsable choisit de fuir aprés son
meurtre. D’ailleurs la fuite est une dénonciation de fait du crime destinée 2
rendre public son auteur aux yeux de tous. Lorsque le duc de Bourgogne Jean
sans Peur choisit de quitter Paris aprés le meurtre de Louis, duc d’Orléans, le 23
novembre 1407, les Parisiens ne se trompent pas sur le coupable et Enguerrand
de Monstrelet peut écrire: «Si fut lors denoncé par toute la cité de Paris et tout
commun que ledit duc de Bourgoingne avoit fait faire cest homicide.»’
Quel sens donner a ces départs? Il est évident que la peur des représailles
organisées par la partie lésée, ainsi que la crainte d’une poursuite d’office
entrent pour une large part dans la décision que prend le coupable. Mais la fuite
fait aussi partie intégrante du déroulement de ’homicide médiéval. Elle est
60 @ facteur de publicité, et surtout elle ouvre un temps d’attente qui permet aux deux




GAUVARD: HONNEUR ET VIOLENCE EN FRANCE XIVE ET XVE SIECLES

parentés de s’entendre pour arriver a une paix possible. Si cette paix peut €tre
arrangée, il y a peu de chance pour que le crime paraisse dans les archives de la
justice légale. Il est réglé par transaction, le plus souvent sans trace écrite, mais
scellé de bouche, par un rituel de pacification ol les gestes d’amitié sont rois.?
En principe, cette procédure est interdite par la justice du prince. En réalité, elle
subsiste, y compris dans les autorisations d’accords que le Parlement de Paris
accepte au XIVe siécle, et encore au XVe siécle par des voies détournées. En
Flandre, la justice de 1’abbaye de Saint-Amand recourt a des transactions
pénales en cas d’homicides jusqu’a la fin du XVIe si¢cle.” Il est vrai que cette
pratique est typique du nord du royaume ou le droit communal est resté plus
fidele aux conceptions «privatistes» que le Midi.'"® Au cas ou la paix privée ne
peut pas aboutir, ou en raison de choix ou de contraintes judiciaires dont la
raison nous échappe en partie, le fugitif ou sa parenté peuvent demander a la
puissance souveraine une lettre de rémission qui semble facilement accordée en
cas d’homicide. Le roi de France, mais aussi les princes des XIVe et XVe
siecles, ont ainsi fréquemment accordé la grace a la suite de crimes commis par
leurs sujets. Au XIVe siécle, tous les crimes peuvent étre remis, y compris les
plus subversifs pour le corps social et politique; au XVe siécle, le champ de la
grice se rétrécit pour étre quasiment réservé a I’homicide. En ce qui concerne le
roi de France, on voit apparaitre les premiéres lettres de rémission au début du
XIVe siecle et vers 1330 elles forment une série continue, riche d’enseignements,
en particulier en ce qui concerne le récit du crime. Il s’agit donc d’un acte de la
Chancellerie par lequel le roi octroie son pardon en arrétant le cours ordinaire de
la justice, que le criminel reléve d’une autre justice ou non, qu’il ait ou non déja
été jugé. Celui-ci est alors rétabli dans sa bonne renommée et dans ses biens, les
intéréts de la partie adverse étant néanmoins réservés. Il s’agit donc d’un acte
typique de la justice retenue, acte régalien par excellence. Cet acte contribue en
fait 2 obliger la partie adverse 2 faire la paix et le souverain joue en grande partie
le role d’arbitre dont le but est de faire régner la paix dans le royaume. Dans ces
conditions la série des lettres de rémission conserve le meilleur témoignage
relatif 2 I’homicide médiéval puisqu’il est par définition excusable. Par ce biais,
il est possible de mesurer I’homicide pour donner une idée de son poids par
rapport aux autres crimes. Disons d’emblée que celui-ci semble écrasant puisque,
pour le régne de Charles VI par exemple, soit de 1380 & 1422, 57% des lettres de
rémission sont délivrées i des auteurs d’homicide. La violence est donc bien I3,
non plus comme un épiphénoméne réservé a quelques marginaux, mais comme
un fait de société qui la structure en son coeur. La violence existe, mais elle est
facilement excusable: pourquoi?

Cette constatation ne fait qu’approfondir la contradiction initiale qui a pu €tre
relevée entre I’importance de la violence et la lente et imparfaite criminalisation H61



GEWALT / VIOLONCE TRAVERSE 1995/1

de I’homicide. Il y a déja longtemps, dans un article pionnier, Marcel Mauss
s’interrogeait sur cette tardive entrée de 1’homicide dans le champ du droit
pénal.'' II Tattribuait & la force des résolutions privées et a I’inclusion de
I’homicide dans le processus vindicatoire. La piste était riche et elle nous améne
a nous interroger sur la nature de I’homicide, sur ses liens avec les valeurs
morales, bref sur sa signification sociale et politique aux XIVe et XVe siécles.
La définition méme de I’homicide est un premier élément de réponse. Il ne
s’agit en aucun cas de I’assassinat, un mot qui n’apparait qu’au XVIe siécle. Par
ailleurs I’homicide tend a se distinguer du meurtre. Pour comprendre la différence
entre ces deux notions, il est possible de partir de la définition qu’en donne
Philippe de Beaumanoir dans les Coutumes de Beauvaisis ot il écrit: «Homicide,
si est quand aucuns tue autrui en chaude meslée, si comme il advient que
tencons nait, et de la tengon vient laide parole la meslée, par laquelle aucun
recgoit souventes fois mort»; en revanche, «nul meurtre n’est sans trahison» et le
meurtre «si est quant aucun tue ou fait tuer autrui en aguet apensé depuis le
soleil couchant jusqu’a soleil levant ou quant 1’on tue ou fait tuer en treve ou
asseurement».'> La différence semble claire: 1’homicide est le résultat d’un
hasard malheureux, le meurtre celui d’une vengeance qui ne sait pas respecter
les regles qui doivent étre les siennes. Le meurtre est en effet intimement 1ié 2 la
trahison, quand les régles du jeu vindicatoire ne sont pas suivies, qu’il s’agisse
du secret de la préparation, du temps choisi qui cache le crime dans I’épaisseur
de la nuit, ou de I’innocence de la partie adverse qui se sentant protégée par un
serment ou une paix donnée ne peut pas répondre a armes égales. Dans tous les
cas il n’y a ni publicité ni défi et le combat ne réunit pas des adversaires qui
devraient en principe étre des égaux. Ainsi se trouvent critiqués les actes
commis a l’aide de tueurs a gages, 1’appel a des bandes de criminels
professionnels. Par opposition, la mort d’homme au terme d’un réglement de
compte structuré selon les lois de la vengeance est loin d’étre condamnée. Il
s’agit méme d’un «beau fait» quand il est commis «apres deffiances» comme le
précisent les bourgeois de Tournai  la fin du XIVe siécle.'® Cet acte n’exclut
pas d’€tre commis de fagon collective, mais I’aide ne doit venir que des amis ou
des parents, de ceux qui entourent celui qui est menacé parce qu’ils y sont tenus
par «<amour naturel». Dans ces conditions, I’homicide est bien un crime «legier»,
Sa place dans la hiérarchie des crimes vient le confirmer. Il est, comme nous
I’avons vu, plus facilement gracié que les crimes commis contre les moeurs ou
que les crimes politiques. Et, pour obtenir sa grice, le suppliant n’a pas besoin
de mettre en jeu toutes les subtilités du pardon. Les lettres de rémission relatives
a I’homicide sont souvent courtes, utilisent moins de formules de grice, ajoutent
peu de peines en sus comme la prison ou le pelerinage expiatoire destinés a
62 M provoquer la pénitence du coupable. Tout se passe comme si ce type de crime ne




GAUVARD: HONNEUR ET VIOLENCE EN FRANCE XIVE ET XVE SIECLES

provoquait pas une subversion de la société. Il s’agit bien d’un crime normal,
enraciné au coeur des valeurs sociales. Cela ne veut pas dire que pour ces
hommes et ces femmes la vie humaine n’a pas de prix mais qu’elle est sublimée
par une valeur plus impérative qui détermine 1’urgence de 1’acte vindicatoire:
I’honneur.

Une approche sociologique de 1’homicide permet d’éclairer la banalité du
phénomene et ses résultats peuvent étre brievement résumés. L’homicide est
une affaire d’honneur pour toutes les couches sociales. Les historiens ont
longtemps pensé que I’honneur et ses contraintes étaient réservés aux élites
sociales et en particulier a la noblesse. Celle-ci est effectivement chatouilleuse
pour défendre son honneur et elle tend a en faire un privilége a la fin du Moyen
Age. Mais les archives criminelles, pour 1’ensemble de I’Europe, montrent que
les valeurs d’honneur ne lui sont pas réservées." Par ailleurs, la violence n’est
pas seulement le fait des jeunes et les vieillards peuvent étre redoutables. Si les
jeunes ont une place de choix dans le crime, cela tient plutot a leur nombre dans
la société et au fait qu’ils sont souvent considérés comme les garants du bon
fonctionnement des régles d’honneur. A eux les expéditions en bandes pour
violer la femme qui vit en concubinage ou celle dont la fidélité d’épouse est loin
d’étre exemplaire. Ils y trouvent bien sir leur plaisir, mais ils proclament aussi
aux yeux de tous les lois rigides d’une sexualité contrélée par le mariage. Les
antagonismes sociaux ne permettent pas non plus d’expliquer la portée de
I’homicide. Le valet peut s’opposer au maitre mais il peut tout aussi bien le
soutenir dans une querelle. En régle générale, les homicides ont nettement lieu
entre gens de méme métier, et de niveau hiérarchique comparable au sein des
métiers.”” De la méme fagcon tombe le mythe des marginaux. L’homicide n’est
pas typique de leur criminalité. Si les mendiants se battent, ils se battent entre
eux, et les crimes qu’ils sont sensés commettre contre la population saine, tels
les enlévements et les meurtres d’enfants qui agitent Paris vers 1450, relévent
de fantasmes d’insécurité plus que de la réalité criminelle.'® L’antagonisme
éventuel entre les lieux est aussi désespérément plat. La ville ne s’oppose pas a
la campagne, le Nord au Midi. Cette indifférence aux lieux fait tomber, pour
1I’époque considérée, une éventuelle opposition entre une Europe du Nord qui
fonderait son honneur sur les biens et une Europe du Sud, sourcilleuse sur
I’honneur des femmes.'’

Faisons enfin un sort a une éventuelle prédisposition a la violence trop volontiers
reprise dans les études synthétiques ou dans les théses qui, s’inspirant de
Norbert Elias sur le processus de civilisation, opposent un homme médiéval
rugueux et grossier 4 un homme moderne policé.'® Le Moyen Age n’ignore pas
qu’il y a des hommes qui, par nature, semblent moins paisibles que d’autres. Les
contemporains les jugent «rioteux», «volontiers invaseurs», «coustumiers et M63



GEWALT / VIOLONCE TRAVERSE 1995/1

renommés de ferir de legier du couteau». Ceux-la sont effectivement de
«meschants hommes» parce qu’ils dérogent a 1’idéal du comportement tel qu’il
se définit a la fin du Moyen Age, celui d’étre «un homme paisible et de bonne
vie et renommée et amé de ses voisins», et aussi parce qu’ils dérogent aux régles
classiques de la vengeance. Ils sont finalement traités pour ce qu’ils sont: des
exceptions. Quand il y a homicide, la premiere idée des juges n’est pas de
rechercher s’il existe une prédisposition a la violence. Il n’est pas fait d’enquéte
sur ’enfance du criminel, a la différence de ce qui est requis pour certains
voleurs ou meurtriers. Au cas ou les juges doutent de I’identité du criminel, ils
s’enquierent de savoir quels étaient les «haineux» de la victime. C’est dire
qu’ils inscrivent d’emblée la mort violente dans un processus vindicatoire.
Quant aux éventuelles circonstances extérieures qui alimentent cette violence,
elles ne sont pas négligeables mais elles sont considérées le plus souvent
comme des circonstances atténuantes. Le vin, 1’4ge, la colére, la folie sont pris
en compte pour excuser le coupable. La folie est souvent utilisée pour justifier
des crimes plus graves que ’homicide, par exemple des cas de suicide, de
parricide ou d’infanticide. Pour les autres circonstances, il faut s’interroger sur
les raisons de leur caractére excusable: qu’est-ce qui provoque la colere? Quelles
paroles sont prononcées sous I’effet du vin ou de la «chaude cole»? Il sera alors
possible de comprendre a quel systéme cohérent répond 1’homicide dans cette
société au profil résolument ordinaire. Pourquoi cet acte est-il au coeur des
comportements, tout en €tant encore criminalisé avec la plus grande réticence?
Le déroulement de la violence suit une chronologie résolument répétitive. Les
cas les plus simples et les plus fréquents s’enchainent avec logique. A ’injure
verbale ou au geste injurieux suit le démenti sous forme d’échange verbal ou
gestuel, et de 12 nait la rixe qui, de part et d’autre, fait approcher les alliés. Les
groupes ainsi formés ne dépassent guére quatre personnes qui se recrutent dans
un rayon de moins de 15 km, dans ce qu’on peut appeler le pays de connaissance.
Le cas de Jean Faset, dans le bailliage d’ Amiens, au nord du royaume de France,
peut servir d’exemple.'® Nous sommes vers 1400 et Jean Faset devise & sa porte
en compagnie de Perrinet Paris, son ami, «sans penser a aucun mal», quand un
nommé Huet passe et le heurte du manche de sa hache, sans mot dire. Interloqué,
Faset I’'interpelle: «A Dieu, beau sire, c’est sans mot sonner!» Huet se retourne
et répond: «Il ne parle qui ne veut.» Ces premiers échanges injurieux entre
personnes de connaissance promettent une altercation en régle car les lois de la
politesse ont été€ bafouées. Perrinet, qui a été témoin de la scéne, propose alors
ses bons offices pour négocier la paix en intervenant auprés de son propre
cousin qui est lui-méme le cousin germain de Huet. Il court lui raconter I’injure
et ces deux hommes préparent une nouvelle rencontre entre les adversaires; ils
64 B 1’imaginent réparatrice. Faset consent a faire le premier pas. Il promet a2 Huet de




GAUVARD: HONNEUR ET VIOLENCE EN FRANCE XIVE ET XVE SIECLES

partager du vin et il lui propose de «toucher ensemble comme amis». Pour ce
faire il tend la main, mais 1’autre, «sans mot sonner, haussa sa hache et d’icelle
le frappa sur cette main». L’irréparable de la récidive est alors accompli et la
lutte se poursuit dans la rue, au couteau, si bien que Perrinet qui participe a la
mélée, finit par tuer Huet. Cet homicide est, typiquement, un «beau fait». Au
bout du compte, Perrinet obtient la grice du roi de France, Charles VI, parce
qu’il a accompli son geste meurtrier par solidarité et pour répondre a une
agression injurieuse. Ce processus nous vaut d’avoir conservé le récit de
I’homicide avec la lettre de rémission qui lui correspond. Cette petite scéne est
tres significative de la violence médiévale. Celle-ci n’éclét ni par hasard, ni par
irrascibilit¢ mal contr6lée. Sous sa forme la plus répandue, elle n’est pas
aveugle. Les deux hommes avaient certainement un contentieux plus ancien,
mais, pour se dénouer, celui-ci a eu besoin de s’exprimer par des gestes injurieux,
en une sorte de rituel négatif, diamétralement opposé a celui, positif, de la
convivialité. Que le salut de politesse n’ait pas été respecté et la rixe se prépare
comme un démenti nécessaire a I’honneur qui a été blessé. De part et d’autre les
parentés et les amitiés se mettent en place car, si elles assistent 1’individu dans la
paix, elles le confortent aussi dans la vengeance et dans la guerre privée.
L’homme n’est donc pas violent seul. Il est inséré dans des groupes de parenteles
qui le protégent et qui constituent ceux que les textes appellent ses «bienveillants»
par opposition a ses «haineux», eux-mémes organisés en structures grenues. Au
coeur du conflit se situe I’honneur, ou plus exactement la renommée qui ne se
définit que par le jugement que les autres portent sur les individus. La est la
difficulté. Cette renommée est fragile car elle tient & la mémoire: elle n’est pas
indéfiniment transmissible. Elle se manifeste plutdt de fagon instantanée. Aussi
son contenu doit-il étre sans cesse ré-actualisé par le jugement que portent les
autres. Il ne s’agit pas de n’importe quels autres, mais de ceux que lie le pays de
connaissance, celui ol se meuvent I’individu et ses amis, dans un rayon d’environ
15 km, celui d’un horizon 2 petits pas. La violence s’y développe et s’inscrit
dans cette logique qui, encore a la fin du Moyen Age, tient a la fragilité de la
renommeée.

Les «haineux» ont pour tiche de tenter de briser 1’adversaire dans un jeu qui fait
entrer tous les moyens, 8 commencer par I’injure verbale qui, prononcée en
public, prend toute son ampleur et impose le démenti. Car les coups ne sont pas
seuls en cause. Les mots contribuent largement a créer un état et le simple fait
d’appeler I’adversaire «batard» ou «fils de putain» risque de le faire passer pour
tel et de compromettre ’honneur de sa mere. Plus grave encore est I’'injure
prononcée contre la femme mariée ou contre la jeune fille. Sans démenti, elle
les fait passer I'une et 1’autre pour des filles communes, elle les fait changer
d’état. Les mots ont bien autant de poids que les gestes qui déflorent, en W65



GEWALT / VIOLONCE TRAVERSE 1995/1

particulier quand il s’agit de I’honneur des femmes. Dans ces conditions,
I’injure entraine facilement la rixe, et la rixe la mort. L’effet est automatique. I
est aussi nécessaire a la constitution de la renommée car I’insulte implique le
démenti et s’inscrit dans une large compétition qui permet de définir finalement
quelles sont les femmes permises et celles qui sont interdites. L’essentiel de la
violence consiste donc a provoquer la renommée des autres et a protéger la
sienne en la faisant durer aux yeux de tous. Ce modelage de la renommée est
essentiellement le fait des hommes, comme 1’homicide qui lui fait suite. L’un et
’autre se conjuguent au masculin. Non que les femmes soient absentes des
injures: attaquées, elles peuvent avoir la langue bien pendue! Mais la renommée
est I’affaire des hommes. Certes elle passe par celle de leur mére, de leur
femme, de leur fille, mais ils sont chargés de la défendre a la pointe de leur
langue et de leur couteau. Les conversations de taverne contribuent largement a
ces redéfinitions de I’honneur, a cette énumération du champ des expériences
sexuelles licites, et, si possible a les étendre. Le poids du vin est finalement
secondaire dans les échauffourées qui s’ensuivent. La lutte la plus serrée pour la
renommée passe par la défense de I’honneur des femmes qui, dans les faits, est
aux mains des hommes et peut se régler par I’homicide. La violence est bien au
coeur de la société plutdt qu’en ses marges. Elle structure les rapports sociaux et
les lois de I’échange des femmes si bien que, dans certains cas, I’homicide peut
devenir un moyen de reconnaissance nécessaire.
Avec le développement du pouvoir royal aux XIVe et XVe siécles, cet état de
violence se trouve limité. L’administration royale tente d’interdire les transactions
entre les parties pour résoudre un homicide. Elle développe aussi la notion de
légitime défense. L’auteur d’un homicide continue bien 2 fuir aprés son acte
pour montrer qu’il s’agit d’un «beau fait», mais il demande une lettre de
rémission qui lui est d’ailleurs facilement accordée. La lettre de rémission se
trouve alors investie d’une double fonction. De fagon coercitive, elle contribue
a criminaliser I’homicide qui est enregistré comme tel par la Chancellerie et elle
impose de rétablir le coupable dans sa renommée. De fagon lénifiante, elle
reconnait la beauté de la vengeance en regle, mais elle oblige les deux parties a
la paix, tout en respectant les droits de 1’une et de 1’autre. A terme, elle tend 2
transformer la vengeance en légitime défense et elle développe un arsenal de
circonstances atténuantes, si bien que le coupable n’a pas la volonté de nuire.
Cette mutation se fait au prix de celle de I’homicide qui se distingue de plus en
plus clairement du meurtre et a plus forte raison de ’assassinat. Il devient alors
possible, dés 1482, de simplifier la procédure de I’homicide. Louis XI crée des
petites Chancelleries auprés des cours souveraines du Parlement qui sont
habilitées a donner rémission a des «homicidaires» en cas d’aventure et de
66 M légitime défense. Cet édit est explicité par I’ordonnance de Villers Cotteréts de




GAUVARD: HONNEUR ET VIOLENCE EN FRANCE XIVE ET XVE SIECLES

1539 qui habilite les petites Chancelleries & délivrer les rémissions «aux
homicidaires qui auraient été contraints faire des homicides pour le salut et la
défense de leurs personnes». La criminalisation de 1’homicide ’enrichit d’une
palette de nuances qui annonce le droit pénal moderne.

Au cours de cette évolution, le pouvoir justicier du roi s’est considérablement
renforcé. Il se construit par le développement de la grace octroyée pour le crime
le plus répandu, plus que par le recours a des peines exemplaires. En méme
temps, le roi est devenu le garant de I’honneur de ses sujets et de la paix du
royaume. Mais, a la fin du Moyen Age, le processus est loin d’étre achevé; le
souverain ne détient pas le monopole de la violence et, jusqu’au XVIIle siecle,
I’homicide continue a se nourrir de I’honneur blessé.”” Néanmoins le processus
est engagé. A terme 1’honneur évolue pour se diluer, face a I’agressivité de
I’adversaire, dans un idéal de pardon et de paix. Il faut que la violence soit
domptée pour permettre la métamorphose de celui qui se présente désormais
comme un sujet idéal: un homme paisible qui se méfie de son petit couteau a
trancher le pain; 1’homicide est alors pleinement devenu un crime et la vie
humaine a plus de prix que ’honneur.

Notes

1 Pour la discussion des chiffres de la criminalité relatifs au Moyen Age, je me permets de
renvoyer a ma thése, Claude Gauvard, «De grace especial». Crime, Etat et Société en
France a la fin du Moyen Age, 2 vol., Paris 1991, en particulier, vol. 1, chapitre 1, et a la
réflexion que j’ai pu mener dans «Les sources judiciaires de la fin du Moyen Age
peuvent-elles permettre une approche statistique du crime?», in Philippe Contamine,
Thierry Dutour, Bertrand Schnerb (éd.), Commerce, Finances et Sociétés (XIe—XVIe
siécles). Receueil de travaux d’ Histoire médiévale offert ¢ Monsieur H. Dubois, Paris
1993, 469-488. Dans une perspective comparatiste, voir Xavier Rousseau, «Ordre moral,
justices et violences: I’homicide dans les sociétés européennes XIIle—-XVIIle siécles», in
Benoit Garnot (dir.), Ordre moral et délinquance de I’ Antiquité au XXe siécle, (Dijon
1993), Dijon 1994, 65-82.

2 Journal d’ un bourgeois de Paris, Colette Beaune (éd.), Paris 1990, 308-309 et 237-238.

3 Jean de Roye, Journal dit Chronique scandaleuse, Bernard de Mandrot (éd.), 2 vol., Paris
1894 et 1896, par exemple, vol. 1, 33, 156, 166.

4 Jean Gerson, Vivat Rex. Oeuvres complétes, Mgr. Glorieux (éd.), 8 vol., Paris/Tournai/
Rome/New York 1960-1971, vol. 7, 1138.

5 Voir les exemples que je cite, Claude Gauvard, «De grace especial», vol. 1, 790.

6 Philippe de Beaumanoir, Coutumes de Beauvaisis, André Salmon (éd.), 2 vol., Paris 1899
et 1900.

7 Enguerrand de Monstrelet, Chronique, Louis Dougt-d’Arcq (éd.), 6 vol., Paris 18571862,
vol. 1, 164-165.

8 Par exemple ceux du repas ou du baiser partagés, voir Claude Gauvard, «Cuisine et paix
aux XIVe et XVe siécles», in La sociabilité a table. Commensalité et convivialité a tra-
vers les dges. Actes du Collogue de Rouen 1990, Rouen 1992, 325-334,

9 Henri Platelle, La justice seigneuriale de I’ abbaye de Saint-Amand, Louvain 1965, 322—
323.

W67



GEWALT / VIOLONCE TRAVERSE 1995/1

10 Voir les remarques de Jean-Marie Carbasse, Introduction au droit pénal, Paris 1990, 103—
104.

11 Marcel Mauss, «La religion et les origines du droit pénal», Revue de I’ histoire des
religions, 35 (1897), 1-56.

12 Philippe de Beaumanoir, Coutumes de Beauvaisis, parag. 824—-827.

13 Dans une plaidoirie au Parlement de Paris, Archives Nationales, X 2a 10, septembre 1382,
fol. 149.

14 Par exemple en Castille et Leon: Marta Madero, Manos violentas, palabras vedadas. La
injuria en Castilla y Leon (siglos XIII-XV), Madrid 1992.

15 C’est aussi le cas pour une ville de forte immigration comme Avignon: Jacques
Chiffoleau, Les justices du Pape. Délinquance et criminalité dans la région d’ Avignon au
X1Ve siécle, Paris 1984, 139-160.

16 Voir sur ce point Claude Gauvard, «Le concept de marginalité au Moyen Age: criminels
et marginaux en France aux XIVe et XV siécles», in Benoit Garnot (dir.), Histoire et
criminalité de I’ Antiquité a nos jours. Nouvelles approches, (Dijon 1991), Dijon 1992,
363-368.

17 Des résultats comparables sont obtenus dans les pays scandinaves: Eva Orsterberg and
Dag Lindstrom, Crime and Social Control in Medieval and Early Modern Swedish Town,
Uppsala 1988. Il resterait & savoir pourquoi et depuis quelle date I’honneur s’est maintenu
sur les rives de la Méditerranée sous la forme de la vendetta.

18 Par exemple Jean-Claude Chesnais, Histoire de la violence en Occident de 1800 a nos
Jours, Paris 1981; Robert Muchembled, L’ invention de I’ homme moderne, Paris 1988.

19 Cité dans Claude Gauvard, «De grace especial», vol. 2, 713.

20 Voir les exemples cités par Nicole et Yves Castan, Vivre ensemble. Ordre et désordre en
Languedoc (XVIIe-XVlIlle siécles), Paris 1981.

ZUSAMMENFASSUNG

WAR DER TOTSCHLAG EIN VERBRECHEN? EHRE UND GEWALT
IN FRANKREICH IM 14. UND 15. JAHRHUNDERT

Der Totschlag im Mittelalter ist nur schwer fassbar. Seine Definition entsprach
nicht genau derjenigen des modernen Strafrechts; er bezeichnete den mehr oder
weniger zufilligen, aber nicht seltenen Tod im Gefolge einer nach den Regeln
der Ehre und Rache verlaufenden Auseinandersetzung, die mit einem verbal
ausgetragenen Streit beginnen und iiber die Schligerei zum Totschlag fiihren
konnte. Im 14. und 15. Jahrhundert war diese Form der Gewalt in Frankreich
noch sehr verbreitet. Sie scheint fiir die Zeitgenossen nicht weiter von Bedeu-
tung gewesen zu sein, sie betrachteten sie nicht einmal als «fait divers» [«ver-
mischte Meldungen»]. Totschldge hatten keinen Nachrichten- und Erinnerungs-
wert und wurden daher auch in Quellen wie Chroniken und Tagebiichern nicht
erwidhnt. Auch der Konig war ohne weiteres bereit, die Tater zu begnadigen.
Voraussetzung war allerdings, dass die Tat nicht vorsitzlich begangen worden
68 W war. Ferner mussten weitere Beteiligte rechtfertigen konnen, dass sie demjeni-




GAUVARD: HONNEUR ET VIOLENCE EN FRANCE XIVE ET XVE SIECLES

gen geholfen hatten, der bedroht war und sich auf legitime Art und Weise
verteidigt hatte. Hilfe durften im Prinzip nur Freunde und Verwandte der
Kontrahenten leisten. Der Totschlag unterschied sich also vom vorsitzlich
begangenen Mord, der immer auch mit Verrat, Hinterlist und Verstoss gegen
die Regeln der Rache verbunden war; ausserdem waren beim Mord weder
Offentlichkeit, regelkonforme Herausforderung noch Gleichheit der Gegner
gegeben.

Als einzige Quelle erlaubt die kontinuierliche Serie von «lettres de rémission»
(Begnadigungsbriefen), die von der koniglichen Kanzlei erlassen wurden, die
Art der Gewalt im Fall von Totschldgen genauer zu umreissen. Sie war in allen
sozialen Schichten und in allen Regionen Frankreichs verbreitet. Die Protagoni-
sten stammten aus dem eng beschrinkten Umkreis der Wohnorte der Kontra-
henten, wo jede/r jede/n kannte. Im gleichen Bereich spielte sich auch die Ehre
der Minner ab, die in erster Linie die Ehre der Frauen rund um die Minner war:
Miitter, Ehefrauen, T6échter und Schwestern. Da eng mit den Regeln der Ehre
und mit dem Bemiihen um die Aufrechterhaltung eines guten Rufs verbunden,
folgten die Auseinandersetzungen einem genau vorgegebenen Ablauf, an des-
sen Ende der Tod eines der Kontrahenten stehen konnte. Auf Beschimpfung
und Herausforderung folgten das Abstreiten und die Verteidigung, ebenfalls in
Form von Worten oder Gebirden. Die Gesten fiihrten zur Rauferei, die «Ver-
biindeten» der Beteiligten tauchten auf, die Schlédgerei konnte Verletzungen und
mitunter eben auch Tote zur Folge haben. In dieser Form galt der Totschlag als
leichtes Vergehen, u. U. sogar als ein «beau fait», als eine gute, weil legitime
Tat, die dazu diente, verletzte Ehre zu richen, bei Adligen wie Nicht-Adligen.
Die Kriminalisierung des Totschlags erfolgte daher eher spit, da das menschli-
che Leben in dieser Gesellschaft keinen Wert mehr hatte, wenn jemand in seiner
Ehre gekrinkt war. Der Konig, der diese gesellschaftlichen Werte teilte, ver-
suchte lediglich, den Auseinandersetzungen ein Ende zu setzen und Frieden zu
gebieten.

(Ubersetzung: Albert Schnyder Burghartz)

m69



	L'homicide est-il un crime? : honneur et violence en france aux XIVe et XVe siècles

