
Zeitschrift: Traverse : Zeitschrift für Geschichte = Revue d'histoire

Herausgeber: [s.n.]

Band: 1 (1994)

Heft: 3

Artikel: Europa in der Antike : Mythos und Toponym

Autor: Müller, Renate

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-5228

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-5228
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EUROPA IN DER ANTIKE:
MYTHOS UND TOPONYM

RENATE MÜLLER

Kürzlich hat ein Plakat einigen Wirbel verursacht: Darauf ist ein Stier abgebildet,
der auf dem Rücken eine junge Frau trägt. Das Bild soll Werbung machen für die
Wahl ins Europäische Parlament. Das Plakat scheint mir ein Beispiel zu sein für die

neuzeitliche Verwendung und Umdeutung antiker Mythen.1 Die Darstellung nimmt
Bezug auf den Mythos der asiatischen Jungfrau Europa,2 in die sich Zeus verliebte
und die er mit einer List - er verwandelte sich in einen Stier - nach Kreta entführte.
Die Diskussionen um Europa als mögliche politische, wirtschaftliche, geographische

und auch kulturelle Einheit sind im Moment so aktuell, dass man sich kaum
Gedanken über die Herkunft des Begriffes und seine ursprünglichen Bedeutungen
macht. Ich will im folgenden die frühesten Belege in der griechischen und
römischen Antike diskutieren und versuchen, für diese Zeit eine Art Geschichte des

Begriffes «Europa» zu rekonstruieren. Ich möchte vorausschicken, dass es sich
dabei eher um eine Collage verschiedener Aspekte als um eine eigentliche Diskursanalyse

handeln wird, denn erstens ist die Quellensituation eher dürftig und zweitens

wird sich zeigen, dass eine eigentliche «europäische» Diskussion in der Antike
nie geführt worden ist.

FRÜHESTE BELEGE

Die frühgriechische Literatur kennt zwei verschiedene Bedeutungsfelder für «Europa»:

Einerseits tragen mythische Frauenfiguren diesen Namen, andererseits werden
damit geographische Gebiete benannt - ich spreche absichtlich im Plural, weil die

jeweiligen Gebiete tatsächlich sehr variieren. Eine mögliche Beziehung zwischen
den beiden Bedeutungen soll nun an einigen Texten überprüft werden.
Die frühesten überlieferten Zeugnisse, die eine Interpretation ermöglichen,3 finden
sich bei Hesiod (um 700 v. Chr.) und im sogenannten Apollonhymnus (wahrscheinlich

6. Jh. v. Chr.4). Hesiod erwähnt in der Theogonie (Vers 357) eine Europa als

eine der zahlreichen Töchter der Tethys und des Okeanos (Gott des Ozeans, der den

Erdkreis umfliesst). Diese Okeaniden, deren Zahl Hesiod mit 3'000 angibt (V. 364),
lassen sich keinem eindeutigen Zuständigkeitsbereich zuordnen. Mit Sicherheit ¦ 195



NATION, REGION, IDENTITÄT / NATION, REGION, IDENTITE Traverse 1994/3

repräsentiert ein grosser Teil von ihnen bestimmte Gewässer oder kleine Flüsse, wie
ihre Brüder die grossen Flüsse (z. B. Neilos - Nil, V. 338). Daneben werden aber

auch alte chthonische5 Gottheiten aufgezählt, wie etwa die Styx (V. 361), und

schliesslich bleibt eine Anzahl Namen, deren Zuordnung nicht geklärt ist. Es ist

aber m. E. nicht völlig ausgeschlossen, dass einige dieser Namen auch geographische

Gebiete bezeichnen, unter anderem eben Europa, zumal auch eine Asia (V.
359) erwähnt wird. Andererseits gehört die Theogonie eindeutig in das Gebiet der

Mythographie, d. h. auch wenn sich einige der Namen auf tatsächliche Flüsse oder

Gebiete beziehen, kann daraus keineswegs geschlossen werden, dies treffe auf alle

Namen zu. So bleibt es eine Vermutung, dass an dieser Stelle mythische und

toponymische Bezeichnung zusammenfallen; offen bleibt zudem, welches

geographische Gebiet gemeint sein könnte, es sei denn, man strapaziere den Text und sehe

in der Okeanide Asia einen Hinweis auf die, später bewusste, Gegenüberstellung

von Asia und Europa. In diesem Sinne wären die beiden Okeaniden

Namensträgerinnen zweier bei Hesiod nicht näher bezeichneter Gebiete. Keinen Hinweis
aber liefert dieser Text dafür, dass es eine Verbindung zwischen der Okeanide

Europa und derjenigen aus dem Entführungsmythos gibt.
Etwas anders ist die Situation im Hymnos an Apollon, einem Loblied auf den Gott
der Musik und der Seherkunst. Erzählt wird darin u. a. von seiner Geburt auf der

Insel Delos, seinen Wanderungen und seinen Tempelgründungen. Für seinen ersten

Tempel macht sich Apollon laut Hymnos auf die Suche nach einem geeigneten Ort
und kommt nach Telphusa (Böotien), wo er einen Platz gefunden zu haben glaubt.
Er spricht zu der dort herrschenden Quellnymphe Telphusa:

«Hier, Telphusa, gedenke ich den schönsten Tempel zu gründen,
Stätte der Weissagung werd er den Menschen, sie sollen mir allzeit
Hierher treiben vollendete Hekatomben, soviele

Heimat haben im fetten Gefilde der Insel des Pelops,

Alle auch in Europa und rund auf den Inseln des Meeres.

Fragen werden sie mich - und ich werde ehrlichen Ratschlag
Allen nach Recht und Fug orakeln im schatzreichen Tempel (V. 247-253).»6
Hier wird mit Europa eindeutig ein geographisches Gebiet bezeichnet. Mit grosser
Wahrscheinlichkeit ist damit das griechische Festland ausser der Peloponnes, welche

speziell erwähnt ist, gemeint. Eine klare Grenzziehung ist aber auch aufgrund
der unsicheren Datierung des Hymnos unmöglich. Wichtig scheint mir aber, dass

der gleiche Wortlaut (ausser der ersten Zeile des Zitats) in V. 287-293 wiederholt
wird. Überredet durch die Nymphe Telphusa beschliesst Apollon, sein Heiligtum
nun in Krisa, nahe bei Delphi, zu errichten. Seinen Entschluss gibt er im Hymnos
mit denselben Worten kund wie oben. Die Formelhaftigkeit der Abschnitte ist

auffällig und könnte darauf hinweisen, dass die Gebietsbezeichnungen «Peloponnes»,

196 ¦ «Inseln» und «Europa» zu einer frühen Zeit allgemein bekannt gewesen sind.



MULLER: EUROPA IN DER ANTIKE

Europa hätte demzufolge ein bestimmtes Gebiet des griechischen Festlandes

bezeichnet. Leider fehlen aber weitere schriftliche Überlieferungen aus der

frühgriechischen Zeit, die eine solche Vermutung bestätigen würden.

Deutlich wurde hier aber nur, dass der Name bekannt war, und sowohl als Bezeichnung

für mythische Frauenfiguren7 wie auch als Toponym verwendet wurde. Was

sie aber genau bezeichneten, bleibt reine Vermutung. Das gilt auch für weitere frühe

Erwähnungen.8

HERODOT

Der erste, der Europa sowohl als Toponym als auch als mythischen Namen verwendet

und sich auch über Herkunft und Verbindung Gedanken macht, ist Herodot

(5. Jh. v. Chr.). In seinen «Historien», worin er den Konflikt zwischen Griechen und

Persern beschreibt, erhält der Begriff «Europa» zusätzlich eine ideologisch-politische

Bedeutung. Während für Hesiod und den Apollon-Hymnos die magere
Quellensituation kaum Rückschlüsse auf einen möglichen Hintergrund zulässt, ist das

5. Jahrhundert geradezu reich an Dokumentationen verschiedenster Art. Im
Zentrum steht bei vielen Schriften das Verhältnis vom Einzelnen zum Staat bzw. zur
Polis, oder genereller die Diskussion um Staatsformen.9 Vor diesem Hintergrund

muss auch Herodots Werk gelesen und ausführlicher als die andern Belege behandelt

werden. Beim Konflikt zwischen Persern und Griechen geht es auch um

denjenigen zwischen einer tyrannischen10 Grossmacht und autonomen Kleinstaaten.

Und zudem kann Herodots Verwendung des Begriffs «Europa» als paradigmatisch

für die Antike bezeichnet werden.

Herodot beginnt seine Erzählung mit der Frage nach dem Ursprung des Konfliktes:

Zuerst hätten Phönizier die Io aus Argos geraubt, dann Hellenen die Europa aus Tyros
(1,1 ff.). Zeus spielt in diesem Zusammenhang keine Rolle. Das entspricht durchaus

der Tendenz jener Zeit, die einen Wandel in der Auffassung über die Götter einleitete:

weg von den anthropomorphen homerischen Gottheiten, hin zu mehr spirituellen
Wesen.11 Herodot nun holt diese Europa aus dem Dunstkreis des Mythos, indem er die

Geschichte von sogenannten Gewährsleuten erzählen lässt:12 «Nach diesem (dem
Raub der Io) erzählen sie (die Perser), einige Hellenen, deren Namen sie nicht sagen

konnten, seien nach Tyros in Phönizien gelangt und hätten die Fürstentochter Europa

geraubt. Diese waren aber wohl Kreter (VI,2).»13 Herodots Bemerkung über die

Herkunft dieser Hellenen zeigt, dass ihm der Mythos der geraubten Europa zwar
bekannt war, er ihn aber gemäss dem «Logos» seiner Zeit umwandelte: Wenn schon

nicht Zeus sie geraubt haben kann, dann waren es zumindest Kreter. Das Hin und Her

setzt sich dann fort mit Medeas Raub durch Griechen und endet mit dem Raub der

Helena durch Alexander von Troja. Und da, immer noch gemäss den Persern, sei erst ¦ 197



NATION, REGION, IDENTITÄT/ NATION, REGION, IDENTITE Traverse 1994/3

der eigentliche Konflikt ausgebrochen, weil die Griechen - unverhältnismässig in den

Augen der Perser- beschlossen hätten, einen Rachefeldzug gegen Troja zu führen und

so einen Krieg begonnen hätten. Seit dieser Zeit sei den Persem alles Hellenische
feindlich: «Denn die Perser14 sind heimisch in Asien und mit den dort wohnenden
fremden Völkern vertraut, Europa aber und das Hellenische halten sie für fremd von
ihnen (1,4).» Damit nennt Herodot noch einmal die beiden Pole, zwischen denen er
seine Historien ansiedelt. Demgemäss wird Europa in seinem Werk v. a. als Toponym
verwendet.

EUROPA ALS ERDTEIL ZUR ZEIT HERODOTS

Herodot erwähnt zunächst, dass die Erde in drei Teile aufgeteilt werde: Asia, Libya
und Europa. Nicht ganz sicher ist er sich über die Situation am Nildelta bzw. ob
Ägypten nun als ein eigener Erdteil zu betrachten sei, oder aber die Grenze
zwischen Asia und Libya markiere (II,15ff.). Später wendet er sich dann grundsätzlich
gegen die - offenbar bekannte15 - Auffassung, dass Asia so gross wie Europa sei

und die ganze Erde vom Okeanos kreisförmig umschlossen werde(IV,36): denn

«Europa ist viel grösser; so lang wie die beiden anderen Erdteile zusammen
(IV,42).» Libya hält er für das kleinste Gebiet, da es fast völlig vom Meer umgeben
sei (IV,42).
Für Asia, dessen wichtigste Bewohner die Perser sind, nennt Herodot als nördliche
Grenze das Kaspische Meer bzw. den Kaukasus, im Süden die arabische Halbinsel,16

im Westen die an die kleinasiatischen Griechen angrenzenden Völker und im
Osten Indien, das Herodot das östlichste von Menschen bewohnte Gebiet Asias

nennt, weiter sei nur noch Wüste (IV,37ff). Die Grenzen Europas dagegen sind

weniger klar fassbar: Die Pyrenäenhalbinsel bildet insgesamt die südwestliche
Grenze. Die Säulen des Herakles (Gibraltar) markieren das Ende des Mittelmeeres
und damit die Grenze Europas für die Schifffahrt, als Bewohner des Gebietes
westlich der Säulen werden Kelten und Kinesier genannt. Am nördlichen Ende der
Pyrenäenhalbinsel lokalisiert Herodot die Quelle des Istros, des grössten Flusses

Europas, der dieses ganz durchquert und schliesslich ins Schwarze Meer mündet.17

Was die nordwestlichen und nördlichen Grenzen betrifft, kann Herodot keine

genauen Angaben machen. Er erwähnt einen Fluss Eridanus, der ins Nordmeer
münden soll, die Zinninseln sowie Gebiete mit grossen Gold- und Bernsteinschätzen

(III,115f). Ganz allgemein sagt Herodot von Europa, dass es wenig
erforscht und das einzig sicher Bekannte seine Länge sei (IV,45). Zusammenfassend

kann man sagen, dass Herodot von Asia und Libya sowie auch Ägypten relativ
klare Vorstellungen hat, nicht aber von Europa. Das mag daran liegen, dass der

198 ¦ Handel sich weitgehend per Schiff abspielte, das Mittelmeer also als eigentliches



MULLER: EUROPA IN DER ANTIKE

B. O

z

.-¦ ¦ •

r" I I

¦¦'¦'¦¦:' '... '

LIBYA^z

s

Abb. 1: Rekonstruktion der Erdkarte des Hekataios (Eckhard Olshansen, Einführung in
die historische Geographie derAlten Welt, Darmstadt 1991, WBG)

Zentrum betrachtet wurde, und dass zu jener Zeit keine Feldzüge gegen die nördlichen

Völker geführt wurden. Eine Ausnahme bilden die Skythen, deren Gebiet sich

nördlich des Schwarzen Meeres befand. Herodot bezeichnet sie als ein Nomadenvolk,

das ursprünglich aus Asia stammte (IV,5ff), und daher nicht zu Europa
gehört. Trotz seiner eher spärlichen Informationen zweifelt Herodot aber nicht an

der Grösse dieses Europas.

1199



NATION, REGION, IDENTITÄT / NATION, REGION, IDENTITE Traverse 1994/3

EUROPA ALS SYMBOL

Herodot gibt in der Einleitung der «Historien» an, er lege seine «Erkundungen» vor,
damit nicht vergessen werde, was unter Menschen geschehen sei, v. a. nicht die

grossen Taten der Hellenen und Barbaren; es gehe ihm aber auch darum, dass man
die Ursache des Konfliktes zwischen ihnen erfahre. Herodot hat sein Werk unter

dem nachhaltigen Eindruck der Perserkriege geschrieben.18 Für das Verständnis

seines Europabegriffes ist es daher wichtig zu betonen, dass es sich um einen

Konflikt zwischen Persern und Griechen gehandelt hat, oder wie Herodot auch sagt,

zwischen Barbaren und Hellenen. Während aber Asia generell als Perserreich

bezeichnet werden kann, wenigstens zur Zeit der Perserkriege, bleibt Europa ein

eher diffuses Gebilde mit verschiedensten Völkern. Als Xerxes seinen Rachezug

gegen die Athener bekannt macht, rechtfertigt er seinen Plan, ganz Europa zu
erobern entsprechend: Nach einem Sieg über die Athener würde sich ihm kein Volk
und keine Stadt mehr entgegenstellen (VII,8). Er betrachtet also die Athener als die

Hüter Europas. Dem Grossreich Persien, das die meisten Völker Asias unterworfen

hat, steht demnach nur die Polis Athen gegenüber. Diese Darstellung betont natürlich

in erster Linie die grosse Leistung der Hellenen, (Herodot war schliesslich ein

Hellene), sie unterstreicht aber auch, dass Europa primär symbolische Bedeutung
hat: Die gebietsmässig beschränkten Hellenen verteidigen einen riesigen Erdteil,
der denjenigen der Perser an Grösse übertrifft.
Schliesslich sei noch auf einen letzten Punkt hingewiesen, der zwar Europa nicht

direkt betrifft, wohl aber seine Bedeutung als symbolisches «Bollwerk». Der Konflikt

zwischen Persem und Hellenen ist letztlich auch einer zwischen persischer

Tyrannis und griechischem Autonomiebestreben. So erklärt der vertriebene Spartaner

Demaratos dem Perserkönig am Beispiel Spartas, dass diese auf jeden Fall

kämpfen würden, ganz gleich wie gross das gegnerische Heer sei. Auf Xerxes

Einwand, sie hätten ja nicht einmal einen Herrn, der ihnen Befehle erteile, sondern

seien alle gleichermassen frei (VII,103), sagt Demaratos: «Sie sind nämlich Freie,

aber doch nicht ganz frei, denn ihr Herrscher ist das Gesetz («nomos»), dieses

fürchten sie noch viel mehr als die Deinigen dich. Und sie tun, was jenes verlangt

(VII,104).»
Das «geographische» Europa Herodots ist also nicht genau fassbar, dennoch liefert
sein Text den ersten fassbaren Hinweis auf einen Kontinent Europa, dem

ideologisch-politisch ein Symbolwert gegenüber dem Grossreich Persien und damit dem

Kontinent Asia zuerkannt wird.

2001



MÜLLER: EUROPA IN DER ANTIKE

DER MYTHOS

Was eine mythische Frauenfigur Europa betrifft, können wir bei Herodot nur
indirekt Informationen beziehen. Klar ist, dass er nur die von Zeus geraubte Europa
nennt. Aus den wenigen Stellen, in denen sie erwähnt wird (1,2; 1,173; 11,44; IV,45;
IV, 147), lässt sich ableiten, dass ihm die Sage in ihrer bekanntesten Form vertraut

war. (Die phönizische Fürstentochter Europa wird von Zeus nach Kreta entfuhrt.)
Herodot erzählt aber weder die ganze Geschichte noch erwähnt er, wie er es bei

anderen Gelegenheiten tut,19 deren Ursprung. Vielmehr benutzt er sie als Erklärung
oder Beispiel für seine jeweiligen Erzählungen. Damit steht er in der Tradition des

5. Jahrhunderts v. Chr., zeitgenössische Fragen mit Hilfe eines bekannten Mythos
darzulegen und zu erörtern.20 Leider ist diese «rationalistische» Deutung des

Mythos auch die erste Stelle, die ihn als Ganzes erwähnt. Aus früheren Quellen sind

jeweils nur Bruchstücke überliefert: So z. B. in der Ilias Phoininx als Vater, Minos
und Rhadamanthys als Söhne der Europa (14,321f, allerdings ohne ihre namentliche

Erwähnung).21 Obwohl also die Sage für uns erst relativ spät textlich fassbar

wird, muss man annehmen, dass sie schon in vorhomerischer Zeit bekannt gewesen
ist.22 Ob sie aber griechischen Ursprungs ist, und in den Kreis der Olympischen

Sagen gehört (Stichwort Zeus), oder ob es sich um eine Umdeutung einer noch

älteren orientalischen Fassung handelt, lässt sich nicht mit Sicherheit sagen. Eine

mögliche Erklärung dafür könnte die Herkunft des Namens bieten.

ZUR ETYMOLOGIE

Schon Herodot (IV,45) macht sich Gedanken über die Herkunft des Namens

Europa. Er verwirft aber die, wohl allgemein verbreitete, Annahme, der Name für
den Erdteil sei von der mythischen Frauenfigur entlehnt. Erstens stamme diese aus

Asien und zweitens sei sie gar nie aufs griechische Festland, sondern nur nach Kreta

gelangt. Dass der Name nichtgriechischen Ursprungs ist, wird heute nicht mehr

bestritten. Der Versuch ihn als eine Art Kompositum von «eurus» (weit, breit) und

«ops» (Sicht, Auge, u. ä.) zu betrachten, scheiterte an Wortbildungsregeln.23 Aber
auch der Versuch, das Wort mittels der semitischen Wurzel crb (Sonnenuntergang,

Abend u.a.) zu erklären, scheint, so einleuchtend er wäre, wegen phonetischer

Schwierigkeiten nicht haltbar.24 So bleibt nur die Erkenntnis, dass es sich weder um
ein griechisches noch um ein semitisches Wort handelt, das aber schon sehr früh in
Griechenland bekannt und in Gebrauch war und zwar mit zwei verschiedenen

Bedeutungen.
Eine Möglichkeit, die beiden Bedeutungen in einen Zusammenhang zu stellen,

bietet die sogenannte böotische Variante des Europamythos. In dieser wird erzählt, ¦ 201



NATION, REGION, IDENTITÄT/ NATION, REGION, IDENTITE Traverse 1994/3

dass sich Kadmos aus Phönizien auf die Suche nach seiner Schwester Europa
machte und dabei in Böotien landete, wo er auf Göttergeheiss eine Stadt gründete,
das spätere Theben.25 Allerdings gehört diese Sage zum Gründungsmythos der
Stadt Theben und Europa spielt darin keine Rolle mehr. Doch gibt es in Böotien
einen Kult der Demeter Europa, und das wohl schon relativ früh.26 Dieser Kult
könnte durchaus mit den geographischen Angaben im Apollonhymnus in Einklang
gebracht werden, da solche Namen häufig gleichzeitig eine Gottheit bezeichneten,
die als Schutzpatrone der jeweiligen Gebiete verehrt wurden. Es wäre also denkbar,
dass hier Mythos und Toponym in einem Zusammenhang stehen, dass also die

mythische Europa zur Namensgeberin eines Gebietes erklärt oder umgekehrt, das

Toponym in einen (lokalen) Mythos «eingebettet» wurde. Bezieht man das so
bezeichnete Gebiet auf Böotien, könnte diese Angabe in etwa mit derjenigen im
Apollonhymnos übereinstimmen. Bei dieser These bleiben aber viele Fragezeichen
und Unsicherheiten, die mangels Quellen nicht behoben werden können. Und eine

Erklärung für die Etymologie bzw. Herkunft des Namens bietet sie auch nicht.
Somit bleibt der Ursprung der Sage im Dunkeln.

ISOKRATES UND THEOPOMP

Der Peloponnesische Krieg (431^104 v. Chr.) rückte als innergriechischer Konflikt
den Gegensatz zwischen Asia und Europa in den Hintergrund. Europa als ideologische

Grösse verlor jede Bedeutung. Erst die Konsequenzen des Krieges Hessen den

Gegensatz zwischen den beiden Erdteilen wieder in den Vordergrund treten. Im
Frieden des Antalkidas von 387 v. Chr. wurden dem persischen Grosskönig die

griechischen Städte Kleinasiens sowie die Inseln Zypern und Klazomenai zugestanden.27

Damit stand erneut ganz Asien als Perserreich, wie zur Zeit der Kriege
zwischen Persern und Griechen ein Jahrhundert zuvor, «Europa» gegenüber. Ein
lautstarker Vertreter dieser Polarisierung war der Redner Isokrates (436-338 v.
Chr.). Was jedoch die geographischen Angaben zu Europa betrifft, bleibt auch

Isokrates sehr unbestimmt. In seinen früheren Schriften («Helena»,«Panegyrikos»,
um 380 v. Chr.) kann man Europa sogar mehr oder weniger als Synonym für
Griechenland lesen. Im «Panegyrikos» versucht Isokrates, die Griechen gegen die
Perser zu mobilisieren, indem er darauf hinweist, dass die kleinasiatischen Städte

und Inseln zu Unrecht dem Grosskönig unterstehen würden, da sie nämlich zum
freiheitsliebenden Europa und nicht zum geknechteten Asia gehörten. Daher sei es

rechtens, sich diese zurückzuholen. Er spricht dabei zwar explizit von Asia und

Europa, meint aber im letzteren Falle die Griechen (176ff). Ähnlich wie bei
Herodot hat hier Europa also eine vorwiegend ideologische Bedeutung.

202 ¦ Der Aufstieg des makedonischen Reiches schuf dann eine neue Situation: Nicht



MULLER: EUROPA IN DER ANTIKE

mehr nur die Griechen bildeten das eigentliche Machtzentrum Europas, sondern
auch und immer stärker Mazedonien. In seiner Schrift «Philippos» (346 v. Chr.)
betont Isokrates, dass der Makedonenkönig über die grösste Macht in Europa
verfüge, und leitet daraus die Aufforderung ab, dieser müsse gegen das asiatische
Grossreich ziehen (137ff). Aber neben der Möglichkeit einer Expansion nach
Osten bestand schliesslich auch diejenige einer Expansion nach Westen bzw. gegen
Europa. Dagegen argumentiert Isokrates vehement und erklärt, dass einerseits

europäische Völker die Pflicht hätten, Philipp zu unterstützen (hier sind eindeutig
die Griechen gemeint), und dass andererseits der ökonomische Reichtum Asiens
gewinnversprechender sei (132f). Auch wenn Isokrates Europa noch immer
mehrheitlich griechisch gefärbt sieht, zeichnet sich hier doch eine Erweiterung des

Begriffes ab. Makedonien wird als eine zusätzliche Macht anerkannt und die

Eroberung des bisher kaum beachteten «Hinterlandes» in Erwägung gezogen.
Trotzdem dominiert noch die symbolische Bedeutung Europas als Gegenpart zu
Asia. Philipp seinerseits verzeichnete zunächst im Nordbalkan rasche Erfolge und
wandte sich dann auch gegen die griechischen Poleis, deren gemeinsames Heer er
338 v. Chr. bei Chaironeia besiegte. Das besiegelte den Erfolg der makedonischen
Monarchie über die griechischen Poleis. In der Folge schuf Philipp eine Art Föderation,

die ganz Griechenland zwar unter seine Hegemonie stellte, den einzelnen
Gebieten aber eine partielle Autonomie zubilligte. Zusätzlich wurde ein gemeinsamer

Angriff auf die Perser ins Auge gefasst, mit Philipp als oberstem Feldherrn.
Dessen Tod 336 verhinderte die Durchsetzung dieses Planes vorübergehend, er
wurde dann aber durch Philipps Sohn Alexander den Grossen um so wirkungsvoller
ausgeführt.
War für Isokrates der Begriff Europa noch eng mit Griechenland verknüpft, erfährt
er bei Theopomp (378/77 v. Chr., Todesdatum unbekannt) eine Umformung.
Philipp wird der grösste und mächtigste Mann Europas genannt (frg. 27 Jacoby),
der ganz Europa beherrschen könne (frg. 256 Jacoby). Ob Theopomp tatsächlich
ein europäischer Grossstaat vorschwebte,28 oder ob es letztlich immer noch um eine
mehr symbolische Vorstellung angesichts der persischen Grossmacht geht, ist
meines Erachtens aufgrund der lückenhaften Aussagen nicht eindeutig zu entscheiden.

Tatsache aber bleibt, dass Europa erstens über das «klassische» Griechenland
des 5. Jahrhunderts v. Chr. hinausgewachsen ist, und dass es zweitens die Konnotation

von autonomen Kräften und zu verteidigenden Idealen verloren hat.

Die Eroberungszüge Alexanders des Grossen verwischen in der Folge auch die

Gegensätze zwischen Asien und Europa, die damit an Bedeutung verlieren. Europa
als Erdteil ist vorerst kein Thema mehr.

1203



NATION, REGION, IDENTITÄT/ NATION, REGION, IDENTITE Traverse 1994/3

GESCHICHTE DES MYTHOS

Die mythische Europa bleibt als literarisches Thema präsent. So wird ihre
Geschichte von Moschos (2. Jh. v. Chr.) relativ ausführlich erzählt, ausgeschmückt mit
vielen Details, wie es dem hellenistischen Liebes- und Abenteuerroman entspricht.
Auch Horaz (c. 3,27,25-76) und Ovid (met. 2,836-3,2; fast. 5,607-18), beide im
letzten Jahrhundert vor Christus, nehmen das Motiv wieder auf.

Grundsätzlich kann man sagen, dass der Europamythos in der Antike zu den

bekannten Mythen gehörte. Das Gerüst der Sage bleibt dabei in der Regel gewahrt
(Entführung durch den in einen Stier verwandelten Zeus), die Details aber variieren

sehr, so wird z. B. bei Isidor aus Alexandria (5. Jh. n. Chr.) Europa aus «Africa»

geraubt (or. 14,4,1). Als Beispiel für die diversen «Jovis adulteria» («Seitensprünge»

Juppiters) wird die Geschichte der Europa gerne im Zusammenhang mit
Götterkritik erwähnt. Es ist anzunehmen, dass diese moralische Kritik schon früh

geübt worden ist. Schon Xenophanes aus Kolophon (6./5. Jh. v. Chr.) erwähnt den

Ehebruch als Schandtat der Götter, (Bll/DK 21); allerdings ist eine explizite
Erwähnung der Europa-Episode erst bei Varro aus Reate (1. Jh. v. Chr.) überliefert
(ant. rer. div. Ib. 1 fr. 9). V. a. aber von christlichen Autoren wurde das Thema dann

gerne verwendet als Beispiel für die antropomorphe Vorstellung von den Göttern
und für deren unmoralisches Verhalten. Europa als mythischer Name wird also vom
Toponym unabhängig verwendet, und die Geschichte der bekanntesten Namensträgerin

gilt in der ganzen Antike als «fabula nota». Weder Herkunft der Sage noch
des Namens aber werden erklärt.

EUROPA IN DER RÖMISCHEN ANTIKE:
BEISPIELE VON EUROPÄISCHEM CHAUVINISMUS

Genausowenig wie zur Zeit Alexanders besitzt «Europa» im Römischen Reich

Bedeutung als politisch oder geographische Abgrenzung. In Rom gewann aber ein

Aspekt Europas an Bedeutung, der schon von den Griechen erwähnt worden ist,
aber nie im Zentrum stand: Die Vorrangstellung dieses Kontinentes aufgrund seiner

klimatischen und geographischen Vorzüge und deren Konsequenzen für die dort
lebenden Völker. Bei Aristoteles (4. Jh. v. Chr.) heisst es noch, dass die Völker
Europas tapferer und freier als diejenigen Asiens, dagegen weniger intelligent,
weniger kunstfertig und ohne staatliche Organisation seien. Die Völker Asiens aber

seien trotz Intelligenz und Kunstfertigkeit schwach und deshalb geknechtet. Das

griechische Volk hingegen, das zwischen ihnen lebe, vereinige Merkmale von
beiden: Es sei mutig und intelligent und habe die beste Verfassung (Arist. pol. VII p.

204 ¦ 1327b,24ff). Im Zentrum steht also noch Griechenland. Aber der Gedanke, dass



MÜLLER: EUROPA IN DER ANTIKE

Europa aufgrund sozusagen natürlicher Qualität eine Vorzugsstellung zukommt,

bleibt bestehen und wird später noch verstärkt. So beschreibt der Geograph Strabon

(64/63 v. Chr. - nach 23 n. Chr.) Europa als vielgestaltig und am geeignetsten für
das Beste («arete») der Menschen und Staatsformen: Es habe führende Völker

erzeugt, die Griechen, die Makedonen und schliesslich die Römer, sowie die

bestmögliche Voraussetzung für kriegerisches, bäuerliches und politisches Leben

geschaffen. Europa bilde dadurch das Ideal der Autarkie. (Strab. 2,126ff). Als
Grund dafür nennt er die klimatischen und geographischen Wechsel in Europa, wie

z. B. rauhes Gebirge und milde, fruchtbare Ebenen. Strabon hat aufgrund der

diversen Eroberungszüge der Römer in den Norden Europas ein viel genaueres Bild

von dessen Ausmass als etwa Aristoteles. Deshalb kann er seine Eloge auch besser

begründen. Aber der Grundgedanke bleibt derselbe, dass nämlich Europa den

beiden anderen Kontinenten überlegen sei. Das wird noch deutlicher bei Manilius

(1. Jh. n. Chr.), der in einem Lehrgedicht diese drei Kontinente ebenfalls beschreibt.

Libyen ist darin zum grössten Teil unfruchtbare Wüste, belebt durch giftige Schlangen

und andere wilde Tiere, Asien zwar relativ fruchtbar und wohlhabend, aber

nicht viel mehr. Europa dagegen vereint alle Vorzüge in sich: Dank seiner Männer

ist es das grösste Gebiet und dank seiner gelehrten Künste das fruchtbarste. Als

Höhepunkte zählt er auf: Athen, Sparta, Theben, Pella, Thessalien, Illyrien, Thrakien,

Germanien, Gallien, Hispanien und schliesslich Italien mit Rom, das über alle

Länder herrscht und sich selbst mit dem Himmel verbunden hat (Manil. Astr.

4,658ff). Manilius' Bild von Europa enthält neben den geographischen und kulturellen

Vorzügen auch noch eine historische Dimension, indem etwa Pella (Hauptstadt

Makedoniens) oder auch Sparta und Theben erwähnt werden. Zudem greift er

am Anfang zurück auf den Mythos der geraubten Europa, die dem Kontinent, der

sie und Zeus aufnahm, den Namen gab. So schafft Manilius ein historisch, kulturell

und geographisch zusammengewachsenes und -gehörendes Ganzes, das unter der

römischen Herrschaft seinen Höhepunkt erlebt.

Ich denke, dass man hier tatsächlich von einem europäischen Bewusstsein sprechen

kann, wenn auch klar ist, dass dessen Zusammenhalt de facto durch die römische

Herrschaft garantiert wurde, und ausser den Germanen alle zum Imperium gehörten.

Trotzdem darf man dieses «Europabewusstsein» nicht überbewerten. Im

Vordergrund der römischen Interessen stand eine Art Reichsbewusstsein, das nicht auf

Europa beschränkt blieb.

Erst im 3. Jahrhundert n. Chr. lässt sich wieder eine gewisse Aktualität des

europäisch-asiatischen Gegensatzes feststellen, als Rom im Osten von den Sassaniden

herausgefordert wurde. So ist z. B. aus der Orakelliteratur eine Prophezeiung

überliefert, die das Ende Roms und die Herrschaft Asiens voraussieht (Lactant. Div.

Inst. VII 15,11). Aber auch hier muss man annehmen, dass eine besondere Bedeutung

Europas nicht im Vordergrund stand, denn gleichzeitig wurde Rom auch vom ¦ 205



NATION, REGION, IDENTITÄT/ NATION, REGION, IDENTITE Traverse 1994/3

Nordosten Europas her bedrängt, und schliesslich waren durch die wachsende

Verbreitung des Christentums auch noch religiöse Konflikte zu lösen. Die Teilung
des römischen Reiches im 4. Jahrhundert n. Chr liess eine klare Zuordnung Europa

- Asien nicht mehr zu, da sie nicht den ursprünglichen Kontinentalgrenzen entlang
verlief und mit Griechenland, Thrakien und Illyrien europäische Gebiete dem Osten

zugezählt wurden. Vielmehr setzte sich der Sprachgebrauch von Occidens und
Oriens durch. Zur Zeit der Völkerwanderungen schliesslich wird die Bezeichnung
«Europa» häufig nur für die nordalpinen Gebiete verwendet.29

ZUSAMMENFASSUNG

Für die griechische und römische Antike stellte «Europa» keine klar fassbare
Grösse dar. Als Hintergrund für die heutige Diskussion über Grenzen, Bedeutung
und Funktion von «Europa», liefert die Antike jedoch einige bemerkenswerte

Gesichtspunkte:
Über Ursprung und Bedeutung des Wortes lässt sich nichts Genaues sagen. Ebensowenig

über einen möglichen ursprünglichen Zusammenhang von mythischem
Namen und Toponym. Ein gemeinsamer Ursprung erschiene zwar einleuchtend, aber
die wenigen Quellen sind zu widersprüchlich und zu unspezifisch, um mehr als

Vermutungen zuzulassen. Dazu kommt, dass die Forschung bisher sehr
hellenozentrisch ausgerichtet war und der grosse Einfluss östlicher Kulturen auf
Griechenland nur zögerlich anerkannt wird. So bleibt vorläufig die Erkenntnis, dass

das Wort «Europa» einen nichtgriechischen Ursprung hat. Dasselbe gilt für den

Mythos, der uns nur in einer griechischen Form (mit Zeus) überliefert ist. Auch hier
kann eine frühere östliche Urform vermutet werden. Diese griechische Fassung
wird mehr oder weniger unverändert als «fabula nota» in der Antike erzählt und
bleibt darüberhinaus ein bekanntes Motiv (siehe Plakat für die Wahlen zum
Europäischen Parlament). In der Antike aber, anders als eben z. B. heute, wird der

Mythos nicht in einem direkten Zusammenhang mit dem Toponym gesehen. Dieses
durchlief vielmehr eine eigene Entwicklung, wobei nicht geographische Aspekte
im Vordergrund stehen, sondern ideologische. Ursprünglich wohl nur ein
innergriechisches Gebiet bezeichnend, wird es spätestens im 5. Jahrhundert v. Chr. zur
Kontinentsbenennung. Die Gründe für diese Aufwertung liegen wahrscheinlich im
Bedürfnis, dem durch die Perser repräsentierten Asien eine aequivalente Grösse

entgegenzusetzen. Aber warum man diese gerade Europa nennt, bleibt unklar.
Denkbar wäre, dass sowohl Kontinentsname wie auch Gebietsbezeichnung
nebeneinander bestanden haben. Eindeutig ist dagegen, dass mindestens seit den
Perserkriegen dem Kontinent Europa eine symbolische Bedeutung zugemessen wird,

206 ¦ welche in der Folge, je nach politischer Situation, grösser oder geringer gewesen ist.



MULLER: EUROPA IN DER ANTIKE

Steht zu Beginn der symbolische Wert eines europäischen Kontinents im Vordergrund,

gestützt primär auf den Glauben an seine Grösse und an die Hellenen als

politisch-ideologisches Zentrum, so wird dieses Europa im Verlaufe der Antike mit

geographischen, kulturellen und ethnographischen Angaben ergänzt. Immer bleibt
aber seine Funktion als Gegenpol zu Asien bestehen, und die neuen Erkenntnisse

dienen letztlich dazu, den Glauben an die Vormachtsstellung Europas zu legitimieren.

Sowohl die Griechen wie die Römer betrachten sich dabei als geistig-politisches

Zentrum und erst durch sie erhält Europa schliesslich seine Bedeutung. So

könnte man zusammenfassend sagen, der Kontinent Europa war in der Antike kein

Mythos, sondern eher ein Topos mit ideologisch-symbolischer Bedeutung, der

heute, in der Vorstellung von einem «europäischen Haus» durchaus noch weiterlebt.

Anmerkungen

1 Andere Beispiele sind die Mythen von Ödipus und Elektra, welche von der Psychoanalytik
«usurpiert» wurden. Kaum ein antiker Mythos hat aber in seiner ursprünglichen Form «überlebt».

Im Laufe der Zeit wurden sie umgedeutet, adaptiert und den jeweiligen Bedürfnissen

angepasst. Dies gilt auch für den Mythos der Europa.
2 Aus praktischen Gründen verwende ich diese Form, eine genaue Umschrift des griechischen

Wortes musste Europe oder so ähnlich lauten.(Es fehlt ein dem griechischen Buchstaben Eta

entsprechender Laut.)
3 D. h. solche, die in einem längeren Kontext stehen. Fragmente habe ich nicht berücksichtigt.
4 Die Datierung ist sehr approximativ und in der Forschung umstritten, vgl. Richard Janko,

Homer, Hesiod and the Hymns, Cambridge 1982.
5 Griechisch «chthon» bedeutet Erde, Erdreich. Chthonische Gottheiten sind daher v. a. mit

den Adjektiven «erdverbunden» zu umschreiben, sie umfassen aber auch lokale Grössen, im

Gegensatz zu überregionalen wie die Olympischen Götter, und schliesslich auch sogenannte
Urgottheiten oder -kräfte. Es ist aber nicht möglich, den Begriff adäquat zu übersetzen.

6 Übersetzung von Anton Weiher, Homerische Hymnen, Darmstadtl986.
7 Dass neben der Okeanide mindestens auch die von Zeus geraubte Europa bekannt war, lässt

sich aus verschiedenen Hinweisen schliessen. Näheres dazu weiter unten.
8 Z. B. Bakchylides, fr. 10 Snell; Pindar, Nem. 4,70.
9 So z. B. in den Tragödien, Reden oder philosophischen Schriften.Vgl. etwa Christian Meier,

Die Entstehung des Politischen bei den Griechen, Frankfurt a. M. 1980.
10 Griechisch «tyrannos» bezeichnet einen Alleinherrscher und hatte ursprünglich keine negati¬

ve Konnotation. Erst ein schlechtes Verhalten machte einen «tyrannos» zur Unperson.
11 Vgl. Jean-Pierre Vernant, Les origines de la pensee grecque, Paris 1962.
12 Zu Herodots Technik des Fragens und Erzählenlassen siehe John Peradotto (Hg.),

«Herodotus and the invention of history», Arethusa 20, 1&2, Buffalo 1987.

13 Meine Übersetzung.
14 Die männliche Form entspricht derjenigen im Griechischen, weshalb ich sie hier übernehme.

Korrekterweise musste jeweils vom persischen bzw. griechischen Volk die Rede sein. Man
kann aber für die Antike generell sagen, dass in solchen Fällen die Frauen nicht einmal

mitgedacht, sondern schlicht vergessen wurden. Als Beispiel mag da einmal mehr die «Athenische

Demokratie» dienen, die nur Bürger männlichen Geschlechtes einschloss, nicht aber
1207



NATION, REGION, IDENTITÄT/ NATION, REGION, IDENTITE Traverse 1994/3

Frauen, Zugezogene und Sklavinnen und Sklaven, obwohl das Wort «demos» ursprünglich
eigentlich «Volk» bedeutete.

15 Welche Karten oder Geographen Herodot hier meint, ist mangels Quellen nicht ganz sicher,
vermutlich handelt es sich unter anderen um Hekataios von Milet (um 500 v. Chr.), der neben

anderem eine, verlorene, Erdbeschreibung mit dem Namen «Europa» geschrieben hat.

16 Alle diese Angaben sind ungefähr und nur sehr bedingt auf einer neuzeitlichen Karte nachzu-
vollziehen. Die Methode, fremde Gebiete wissenschaftlich und systematisch zu erforschen,
beruhte damals weitgehend auf der sogenannten «Periplus», d. h. einem möglichst küstennahen

«Erfahren» unbekannten Gebietes mit dem Schiff und dem Sammeln, Ordnen und
Vergleichen von Erzählungen verschiedener Reisenden, meist Kaufleuten, evtl. auch fremden
Sklaven oder Kriegsheimkehrern.

17 Gemeint ist die Donau, von der Herodot offensichtlich nur das Mündungsgebiet vertraut war.
18 Persönlich kann er nicht beteiligt gewesen sein, da seine Geburt nicht lange vor 480 v. Ch.

angesetzt wird dem Jahr der Seeschlacht von Salamis, die den Sieg der Griechen über die
Perser besiegelte.

19 Z. B. der Gründung der Orakelstätte von Dodona, die durchaus Züge eines aitiologischen
Mythos trägt (II,52ff.).

20 Am deutlichsten lässt sich dies an den Tragödien zeigen, die fast ausschliesslich mit mytholo¬
gischem Personal arbeiten, das sich hauptsächlich aus den Sippen der Pelopiden und
Labdakiden rekrutiert. Das bedeutete, dass die einzelnen Geschichten als bekannt vorausgesetzt

werden konnten. Nicht der Plot an und für sich stand also im Zentrum des Interesses,
sondern seine jeweilige Deutung und Interpretation durch die Dichter, welche so einen aktiven

Beitrag zu aktuellen Diskussionen liefern, oder religiöse, moralische oder ethische
Standpunkte vertreten konnten.

21 Für eine detaillierte Übersicht solcher Stellen siehe Winifred Bühler, Europa: Ein Überblick
über die Zeugnisse des Mythos in der antiken Literatur und Kunst, München 1968.

22 Einen weiteren Beleg für diese Annahme bieten die archäologischen Zeugnisse, so ist z. B.
aus früharchaischer Zeit ein böotischer Reliefpithos erhalten. Für weitere Angaben siehe
Winifred Bühler, Europa, 47f.

23 Vgl. Celestina Milani, «Note etimologiche su Europa» in Marta Sordi (Hg.), L Europa nel
mondo antico, Milano 1986, 3-11.

24 Vgl. Ferdinando Luciani, «La presunta origine semitica del nome Europa», in Marta Sordi,
L Europa nel mondo antico, 12-26.

25 Für Varianten und genaue Stellenangaben siehe Luisa Prandi, «Europa: La versione beotica
del mito», in Marta Sordi, L 'Europa nel mondo antico, 37-48.

26 Vgl. Luisa Prandi, «Europa: La versione beotica del mito», in Marta Sordi, L'Europa nel
mondo antico, 45f., ohne genaue Angaben, allerdings verweist der Name Demeter auf einen
alten Kult.

27 Xenophon, Hell.,V,l,31.
28 Vgl. Arnaldo Momigliano, «Europa als politischer Begriff bei Isokrates und den

Isokrateern», in Friedrich Seck (Hg.), Isokrates, Darmstadt 1976, 128-138.
29 Vgl. Dietmar Kienast, «Auf dem Wege zu Europa», in Hans Hecker (Hg.), Europa-Begriff

und Idee, Historische Streiflichter, Bonn 1991,15-31.

208 1



MULLER: EUROPA IN DER ANTIKE

RESUME

L'EUROPE DANS L'ANTIQUITE: MYTHE ET TOPONYME

La philologue Renate Müller s'interroge, ä l'appui des plus anciens documents de

l'antiquite grecque et romaine, sur l'origine de la notion «Europe» et sur les

differentes significations de ce terme. Par le biais de cette thematique, l'auteure

entend egalement mettre en lumiere differents aspects des debats actuels.

La litterature grecque ancienne exprime deux champs distincts de significations en

ce qui conceme le mot «Europe»: on recense, d'une part, des figures mythiques de

femmes portant ce nom et, d'autre part, diverses regions geographiques aux contours

incertains. En d'autres termes, il n'existe pas jusqu'ä aujourd'hui d'explication

etymologique univoque de la notion «Europe». On peut en revanche affirmer que

celle-ci n'est certainement pas d'origine grecque ou semitique. C'est Herodote le

premier qui, au 5e siecle av. J.C, a employe le terme «Europe», aussi bien en tant

que toponyme qu'en tant que nom propre. Dans ses Histoires relatant les conflits

entre les Grecs (Hellenes) et les Perses (Barbares), il confere ä la notion une

importance ideologique et politique majeure. L'Europe, avec au centre la ville

d'Athenes, s'oppose ä l'Asie, l'empire des Perses. Les Hellenes deviennent ainsi les

gardiens du «Continent Europe» que le celebre historien grec erige en rempart

contre la tyrannie perse.
La guerre du Peloponnese (431^-04 av. J.C.) qui divise la Grece, met provisoirement
ä l'arriere-plan l'opposition entre l'Asie et l'Europe. Ce n'est que depuis la paix

d'Antalkidas (387 av. J.C), qui attribue les villes grecques d'Asie Mineure ainsi

que Chypre et Klazomenai au grand roi de Perse, que la polarisation gagne ä

nouveau de l'importance. Dans son Panegyrique, l'orateur Isocrate (436-338 av.

J.C.) pröne l'union de tous les Grecs contre les Perses en condamnant l'attribution

injuste des villes d'Asie Mineure et des iles au grand roi. La puissance croissante de

l'empire macedonien l'amene cependant ä revoir son attitude: dans son ecrit Philippos

(346 av. J.C), Isocrate preconise l'intervention du roi de Macedoine, qui

dispose alors de la plus grande force armee en Europe, contre l'empire d'Asie. II

appelle en meme temps les peuples europeens - sous-entendu les Grecs - ä soutenir

Philippe de Macedoine.

Si avec Isocrate la notion «Europe» demeure encore etroitement liee ä la Grece, eile

connait dans l'oeuvre de Theopompe (ne en 378 av. J.C.) une transformation: le roi

de Macedoine est l'homme le plus puissant d'Europe, apte - s'il le veut - ä etendre

son autorite sur toute l'Europe.
A l'epoque de l'empire romain, un nouvel aspect, dejä annonce par les Grecs,

acquiert une importance majeure: la superiorite de l'Europe gräce ä ses avantages ¦ 209



NATION, REGION, IDENTITÄT / NATION, REGION, IDENTITE Traverse 1994/3

climatiques et geographiques. Ainsi le geographe Strabon (ne en 64 av. J.C.) la
decrit comme un continent varie et le plus apte ä produire le meilleur des citoyens et
des formes d'Etat. En se referant aux changements climatiques et geographiques, il
met en exergue le fait que l'Europe a produit des peuples dominateurs (Grecs,
Macedoniens, Romains) et su creer les meilleures conditions pour une vie guerriere,
paysanne et politique. L'idee d'une Europe superieure aux autres continents est
encore plus distincte chez Manilius (1 s. ap. J.C). Le poete considere la Lybie
comme un desert sterile, peuple uniquement par des serpents venimeux et des
animaux sauvages; quant ä l'Asie, il lui reconnait une certaine fertilite et un relatif
bien-etre, mais sans plus. En revanche, il confere ä l'Europe tous les avantages: ses
hommes en fönt d'elle le plus grand territoire, ses artistes et ses erudits la terre la
plus feconde. II celebre la gloire d'Athenes, de Sparte, de Thebes, de Pella, de
Thessalie, d'Ulyrie, de Thrace, de la Germanie, de la Gaule, de l'Hispanie et enfin
de Rome qui domine tous les pays et qui a He son destin avec le ciel.
La division de l'empire romain au 4e s. ap. J.C. rend caduque toute Opposition
precise entre l'«Asie» et l'«Europe». Cette Separation est aveugle aux frontieres
continentales admises jusqu'ä cette epoque; la Grece, la Thrace et lTllyrie anciens
territoires «europeens» sont maintenant rattaches ä I'«Est». Un nouvel antagonisme
se met en place entre «Occidens» et «Oriens».

(Traduction: Chantal Lafontant)

210 1


	Europa in der Antike : Mythos und Toponym

