
Zeitschrift: Toggenburger Jahrbuch

Band: - (2016)

Artikel: Geschichtliche Ita, sagenhafte Idda : von der Historie zur Legende der
Heiligen aus dem Toggenburg

Autor: Huber, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882745

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882745
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Geschichtliche Ita, sagenhafte Idda

Von der Historie zur Legende der Heiligen aus dem Toggenburg

Johannes Huber

Der Wallfahrtsort St.Iddaburg bei Gähwil feierte 2014 seinen

150. Geburtstag. Verschiedene Jubiläumsanlässe nahmen sich

der Geschichte und der lebendigen Kultur des denkwürdigen
Orts an. Eine Schrift des Verfassers dieses Beitrags leuchtete

nochmals die Ursprünge der Legende der heiligen Idda von

Toggenburg aus. Der nachfolgende Beitrag stellt eine

Zusammenfassung der Ergebnisse dar.

Wahrheit und Dichtung
Von der Legende der heiligen Idda von Toggenburg existieren

mehrere Fassungen, solche in lateinischer und solche in
deutscher Sprache. Die jüngere Forschung geht davon aus, dass diese

Fassungen die Ansprüche oder Erwartungen unterschiedlicher

Empfänger der Legende abdeckten. Keine der Fassungen reicht

vor die 1480er Jahre zurück. Eine sogenannte Ur-Legende, wie

sie der Idda-Forscher Leo M. Kern 1927/28 noch vermutet hat,

bestand nicht. In die Legendenkomposition der 1480er Jahre

flössen jedoch ältere Informationen ein, die zur historischen

Ita des 12. Jahrhunderts zu gehören scheinen. Erstmals gründlich

und mit wissenschaftlicher Akribie hat sich besagter Leo

M. Kern mit der Figur der Idda auseinandergesetzt und dabei

versucht, Wahrheit und Legende voneinander zu trennen. Die

Folge davon war eine breite Kontroverse, die zeitweise fast schon

militante Züge annahm. Bei der «Idda-Gemeinde», der ideellen

Anhängerschaft der heiligen Idda, die in der Legende schon

immer eine wahre Geschichte ausmachen zu können glaubte,

stiess Kern mit seinen Ergebnissen verständlicherweise auf

hartnäckige Ablehnung. Der Historiker Bruno Meyer (1911-1991)
hat 1974/75 den Fall erneut aufgerollt und auf der Basis gründlichen

Quellenstudiums die Zusammenhänge ein weiteres Mal

ausgeleuchtet. Seither lassen sich die historische Ita einerseits

und die Idda der Legende anderseits schärfer voneinander

unterscheiden. Die nachfolgende Zusammenfassung der Legende

orientiert sich an der deutschsprachigen Fassung, die in der

Stiftsbibliothek St. Gallen aufbewahrt wird (Cod. Sang. 603 [um

Folgende Doppelseite: Aussicht

von Iddaburg. Blick in Richtung

Obertoggenburg mit der Chur-

firstenkette (Schneeberge). Foto:

2014, Philipp Lehmann, Goldach.

Geschichtliche Ita, sagenhafte Idda 43







Ausschnitt aus einer spätgotischen
Tafel von einem Flügelaltar mit
Szenen aus der Legende der hl.

Idda (im Bild: Vermählung Iddas

mit einem Grafen Heinrich von
Toggenburg), um 1500/1510,
spätestens 1520. Anzunehmen für die

Ausführung ist eine Ostschweizer

Werkstatt. Frauenfeld, Historisches

Museum des Kantons Thurgau.
Foto: 2014, Johannes Huber,
St. Gallen.

Motive der Idda-Legende im

Synchronbild: Der Vogel entführt den

Ring, der Herr von Toggenburg
wirft Idda über die Burgzinnen, der

vermeintliche Nebenbuhler wird
zu Tode geschleift. Postkartensujet,
um 1910/1920. Sammlung Eugen

Bechtiger-Lässer, Dreien (Gde.

Mosnang).

1500]). Die Ergänzungen in Klammern stammen vom Autor
dieses Beitrags.

Die Heiligenlegende
Idda, Gräfin von Kilchberg in Schwaben, verheiratet mit einem

Grafen von Toggenburg, wohnhaft auf der gleichnamigen Burg

(Alt-Toggenburg), erhält von diesem einen goldenen
Vermählungsring. Nach vielen Jahren (der Ehe) legt Idda ihre Kleinode

(kostbaren Schmuckstücke) auf einen Laden (wohl Fensterbrett)

an die Sonne (um sie zu trocknen). Aus dem grossen
Rappenstein-Tobel unterhalb der Burg, wo die Raben ihre Nester und

darin ihre Jungen haben, fliegt ein Rabe zur Burg hinauf, fasst

mit seinem Schnabel den Ring vom Laden und bringt ihn, als

ob Gott es so fügen und durch Idda ein grosses Zeichen wirken

wollte, in sein Nest. Es ergibt sich, dass der Grafvon Toggenburg
seine Jäger aussendet, um das Jagdwild aufzuspüren. Einer der

Jäger hört unter einer Tanne krächzende junge Raben, klettert
auf den Baum und findet im Nest den Ring. Er freut sich über

den Fund, steckt den Ring an seine Hand und trägt diesen während

langer Zeit. Als andere Knechte den Ring an der falschen

Hand bemerken, sehen sie sich an, denn einer der Knechte hat

46 Geschichtliche Ita, sagenhafte Idda



den Ring als jenen erkannt, den der Herr von Toggenburg seiner

Frau Idda geschenkt hatte. Er geht zum Herrn und sagt ihm,
seine Frau habe ihn mit dem Jäger betrogen. Der Herr von
Toggenburg kann dies nicht glauben, weshalb der Knecht den Jäger

zum Herrn bringt, dem Jäger den Ring abnimmt und ihn als

Beweis dem Herrn vorlegt. Der Herr von Toggenburg erkennt das

Stück, lässt den Jäger festnehmen, ihn einem wilden Pferd an den

Schwanz binden und das Tier den Berg hinunterspringen. Der

Jäger stirbt. Der zornige Herr von Toggenburg sucht seine Frau

und wirft sie aus dem Fenster der Burg ins Tobel, in das sie über

die Felswand rund 200 Meter tief fällt. Im Fallen ruft Idda Gott

an, sie zu behüten und am Leben zu lassen, wofür sie verspricht,
zeitlebens keinen Mann mehr zu schauen (mit keinem Mann
mehr eine Beziehung zu haben), sondern allein Gott zu dienen.

Da erhört Gott Idda, und sie überlebt den Sturz unversehrt.

Lange Zeit lebt Idda im Tobel von Wurzeln und dem Gebet zum

Allmächtigen. Da fügt es sich, dass der Herr von Toggenburg

einen anderen Jäger mit einem Hund ausschickt, um das Jagdwild

aufzuspüren. Im Rappenstein-Tobel nimmt der Hund die

Witterung Iddas auf, die mit der Suche von Wurzeln beschäftigt
ist. Der Hund des Jägers spürt Idda in einer Höhle auf, und der

Eingang zur Höhle bei Holenstein

(Hohlenstein, gehöhlter Stein),
Gde. Mosnang, rund 17S0 m Luftlinie

von Iddaburg entfernt. Das

topografische Faktum war von
Bonstetten bekannt und wurde
in der von ihm verfassten Sage

motivbildend eingesetzt. Das

Beispiel lehrt, dass von Bonstetten

gute Kenntnisse von der lokalen

Topographie hatte. Foto: 2014,

Johannes Huber, St.Gallen.

Geschichtliche Ita, sagenhafte Idda 47



0üiuum Feftum eft quob fpcdalt complctotio autpjirna abo:nattir.

duplet feftum eft quob non fpccialicompleton'o aut pJinia vtttur: feb aïïc fuper
magnificat.nunc bimittis.t benebictue repetuntnr.

Ifblcml feftü eft qo fimplicttcr notiem vtttur lectiomb? i cius ane non bupli'canf.

feftum trtum lectfonum eft quob fimph'ctter vtitur tribus lectionibus cum ferialt'
nocturno t fëijs be fancto.

£t Prn t'ftâ p:ebi'ctâ feftos bifferentiâ 5fte kalenbartus qualitercb02us £onftan
feftiuitates peragcre confucuerit inbicattquanq? pleraq? fancto:um fefta in ltb:is
bo:aru latiotiveneratione pzopter ozantum votai affectum inferta repert'antur.



Jäger meldet anschliessend seine Beobachtung dem Herrn von
Toggenburg. Zusammen mit dem Jäger und dem Hund begibt
sich dieser zur Höhle der Idda. Der Herr von Toggenburg fällt
Idda zu Füssen und bekennt, Unrecht getan zu haben; sie möge
ihm doch verzeihen. Er bittet Idda, mit ihm wieder auf die Burg

zu gehen, und stellt in Aussicht, den Knecht, der ihm die Lüge
überbracht hatte, töten zu lassen. Idda verbietet ihm, jemanden
in ihrem Namen zu töten, und verweigert eine Rückkehr, da

sie nicht mehr die Frau des Toggenburgers sei. Vielmehr sei sie

Christus angetraut. Sie bittet den Herrn von Toggenburg, ihr
eine Wohnung fern der Welt zu errichten, wo sie Gott dienen

könne. Auf die Frage des Herrn von Toggenburg, wo sie diese

Wohnung wünsche, gibt Idda zur Antwort, eine Klause in der

Au, bei der Kirche, die sich am Berg Hörnli befindet und in der

die Muttergottes verehrt wird. Idda lebt viele Jahre in der Klause

(Au) und besucht jeden Morgen im Münster zu Fischingen den

Gottesdienst. Dorthin geht ihr jeweils ein Hirsch voran, in dessen

Geweih zwölf Kerzen brennen und der Idda nach der Messe

jeweils wieder zur Klause zurückbringt. Geist und Lebenswandel

Iddas fallen auch den Frauen des Fischinger Konvents auf,

und sie bitten die Fromme, in ihr Gotteshaus (hier für Kloster,

Gemeinschaft) zu kommen. Idda willigt ein mit der Bedingung,
dass sie ihr einen Raum herrichten, in dem sie nicht bei ihnen

wohnt, sondern abgeschlossen für sich lebt, in den niemand

gelangt und den sie nicht verlassen kann bzw. muss (Inklusori-
um). Einzig über ein Redefenster sollte sie mit der Aussenwelt

verbunden sein. So wurde alles gemacht.

In der Einsamkeit wird Idda vom Teufel heimgesucht, in

Versuchung geführt und in Schrecken versetzt. Als ihr der Teufel

das Licht löscht, geht Idda ans Redefenster und bittet einen im
Grab Liegenden aus der gräflichen Familie der Toggenburger,

ihr das Licht wieder zu entzünden. Gehorsam steht dieser auf,

bringt Idda Licht und sagt: «Idda, nim hin das liecht von miner
hand! Von Toggenburg bin ich genamt.» So empfängt sie das

Licht von seiner Hand, und der Teufel fügt ihr bis ans Lebensende

keinen Schaden mehr zu. Idda steht bei Gott in Gnade, und

alle, die sie anrufen, werden behütet vor dem Teufel. Worum sie

der Mensch auch immer bitten möge, bei Frauenkrankheiten

(z. B. Schwangerschaftsproblemen) oder Kopfschmerzen (z. B.

auch Zahnweh), Idda trägt diese Bitte vor Gott. Sie stirbt an

einem 3. November und wird in der Klosterkirche Fischingen

vor dem Altar des heiligen Nikolaus beigesetzt, wo sie noch

heute liegt.

Idda auf dem Kirchgang von Au
nach Fischingen, begleitet vom
FHirsch mit leuchtendem Geweih.

Illustration 1499. Winterthurer
Bibliotheken, Studienbibliothek
c_122.

Geschichtliche Ita, sagenhafte Idda 49



Panorama mit Iddaberg und Idda-

burg. Kolorierte Lithografie von
Emanuel Labhardt (1810-1874),
Feuerthalen (Zürich) bei

Schaffhausen, nach Zeichnung von
Architekt Karl Reichlin (1822-1897).
Auf dem Plateau ist das Priesterhaus

mit der Kapelle zu sehen und

am Rand, bei der sogenannten
Absturzstelle, das Kreuz. Die Ansicht

dürfte um 1865/1870 entstanden
sein. Archiv Wallfahrts-Stiftung
St. Iddaburg.

Verfasser und Auftraggeber der Vita

Die inhaltliche Konzeption der Vita der heiligen Idda, die
Auswahl und die Zusammenstellung der Wunderberichte gehen

auf den Humanisten Albrecht von Bonstetten (um 1442/43-

1504/05) zurück. Er war Mönch in der Abtei Einsiedeln, daselbst

Dekan und gehörte zu den bekannteren schweizerischen Humanisten.

Von Bonstetten verfasste von 1481 bis 1486 mehrere

Fassungen der Lebensgeschichte der hl. Idda, in lateinischer und in
deutscher Sprache. Auftraggeber dieser ersten (nachweisbaren)

Vita war der Fischinger Abt Heinrich Schüchti (erw. 1438, gest.

1510; reg. 1466-1506). Schüchti, der aus der Abtei St. Gallen

stammte, dort im Aufstieg ins Abatiat dem späteren Abt Ulrich
VIII. Rösch (1426-1491; reg. 1463-1491) unterlegen war und

nun den Posten Fischingen angetreten hatte, belasteten schwere

Sorgen: Der Konvent zählte nur noch eine Handvoll Brüder, und
1440 war ein grosser Teil des alten Klosters abgebrannt. Seither

hatte sich baulich wohl nur wenig getan. Hinzu kam, dass Abt

Johannes Mettler (reg. 1435-1465), Schüchtis Vorgänger, das

Kloster Fischingen heruntergewirtschaftet hatte.

Schüchtis Absicht mit der Legende
Schüchti hatte in St. Gallen eine Abtei verlassen, die 1418 ebenfalls

Opfer eines Brandkatastrophe geworden war. Ab 1439 baute

man an einem neuen Altarhaus (Chor); allerdings stagnierte

50 Geschichtliche Ita, sagenhafte Idda



der Weiterbau schon nach kurzer Zeit. Abt Kaspar von Brei-

tenlandenberg (reg. 1442-1463) führte schliesslich durch
Misswirtschaft das Kloster an den Abgrund. Schüchti und Rösch

booteten in den 1450er Jahren von Breitenlandenberg aus, dann

Rösch seinen Konkurrenten Schüchti.

Die Brandruine und der personelle Notstand in Fischingen
stellten ein klösterliches Leben und damit den Fortbestand der

Abtei ernsthaft infrage. Schnelles und effizientes Handeln waren

dringend geboten. Schüchti benötigte einerseits Geld für den

Wiederaufbau der Gebäude, anderseits hielt er Ausschau nach

Neueintritten zur personellen Stabilisierung des Konvents.

Personellen Zulauf gewann das Kloster vor allem auch, wenn sein

Illumination um 1479 im

Verzeichnis der Wunderereignisse,
die sich im Zusammenhang mit
dem Wallfahrtsort Unserer Lieben

Frau im Gatter zu St.Gallen
(Münsterkirche) ereignet haben. Das

Marienheiligtum beförderte den
Bau des neuen Altarhauses. Die

Inszenierung eines Gnadenorts, wie
sie in St.Gallen zur Lösung offener
Baufragen vorgenommen wurde,
nahm sich Anfang der 1480er

Jahre der Abt von Fischingen,
Heinrich Schüchti zum Vorbild.
Quelle: Stiftsarchiv St.Gallen.

Geschichtliche Ita, sagenhafte Idda 51



iW^
!fV •'>. '• f :.»••1 " -idPfr ;

IH-- A'-fw ^
II (|- W.- :ï—W^ÊÈ£:
Ii-" '

|H,',4 ' ''. '.• 'äv r,t • ' A -V'-
Kl -*'',it'-( J

• ; iI ^': Ifer* I'\m
HE-^CHTftmffi'NNWe^E

Idda in der Wildnis auf der Suche

nach Nahrung. Die Szene gehört
zwar zur spätmittelalterlichen
Legende, könnte jedoch einen

Aspekt der historischen Ita

verdeutlichen: ein heilkundliches
Naturwissen. Einzelbild aus der

Idda-Legende, Tafel von einem

spätgotischen Flügelaltar, um

1500/1510, Ostschweizer Werkstatt.

Frauenfeld, Flistorisches

Museum des Kantons Thurgau.

Name bekannt war und sein Ruf ausstrahlte in den Thurgau, in
die gesamte Ostschweiz sowie in die Bodenseegegend.

1479 wurde in der Münsterkirche St. Gallen, in einer der

Lettnerkapellen (Lettner: Abschrankung zwischen dem Schiff

und dem Altarhaus), mit Billigung von Abt Ulrich Rösch die

Wallfahrt zu Unserer Lieben Frau im Gatter ins Leben gerufen.

Auch das Geld aus dem Wallfahrtsbetrieb floss an die Fabrica

(Bau und Unterhalt des Münsters). Das Patriziat sah im Neubau

des Altarhauses ein Prestigeobjekt: Eine gotische Chorlaterne

mit polygonalem Kopfschluss, hohen schlanken Spitzbogen-

und Masswerkfenstern und einem Rippengewölbe im Innern,
das damals als modern empfunden wurde, geziemte einer Stadt

von der Grösse und Bedeutung St. Gallens. Mit der St. Galler

Marien-Wallfahrt erschloss sich dem Weiterbau und der

Fertigstellung des Altarhauses eine einträgliche Geldquelle. Bereits

vier Jahre nach Beginn der Wallfahrt konnte das neue Altarhaus

eingeweiht werden.

Heinrich Schüchti in Fischingen wird der Erfolg rund um
das Gnadenbild Unserer Lieben Frau im Gatter nicht verborgen

geblieben sein. Bald schon scheint er sich einen ähnlichen Weg

der Finanzierung auch für Fischingen überlegt zu haben. Das

praktikable, aus reformatorischer Sicht anstössige Prinzip der

Finanzierung von Neubauten aus Wallfahrtseinnahmen war weder

Röschs noch Schüchtis Erfindung, sondern bildete ein

Phänomen der spätmittelalterlichen Frömmigkeitsbewegung.
Nötigenfalls musste dem Erfolg etwas nachgeholfen werden, dessen

muss sich auch Abt Heinrich Schüchti bewusst geworden sein.

Historische Ita

Da war einerseits die Grabstelle jener (historischen) Inklusin Ita

aus dem 12. Jahrhundert vor dem Nikolaus-Altar, an der man
offenbar bereits seit längerem wundersame Vorkommnisse
beobachten konnte. Auch konnte man über die dort Bestattete aus

mündlicher Tradition noch einiges erfahren, beispielsweise

ihren Namen, ihre Herkunft aus Schwaben, ihre Vermählung mit
einem Toggenburger und ihr gottesfürchtiges Leben als Inklusin
beim Kloster Fischingen. Auch Itas Bestattung vor einem Altar,
der offenbar aus ihrem familiären Umfeld gestiftet und mit
einer Ewiglichtstiftung ausgestattet worden war, erschien vielen

als aussergewöhnlich, aber durchaus angemessen für eine Frau,

die bereits zu Lebzeiten im Ruf der Heiligkeit stand. Anderseits

stand auf dem Altar Itas Schädel «verwurckt in ain bild», meint:

ausgestellt in einem Reliquienschrein.

52 Geschichtliche Ita, sagenhafte Idda



Albrecht von Bonstetten dürften die bekannten, weitgehend
auf die mündliche Tradition zurückgehenden Informationen
über die Frau im Grab der Klosterkirche Fischingen zur
Verfügung gestanden haben, als er sich an die Erledigung der ihm

gestellten Aufgabe machte. Diese war der Auftrag Heinrich
Schüchtis, aus dem spindeldürren Faktenmaterial über die

historische Ita eine schmuckvollere, vor allem wirkungsvolle und

wallfahrtstaugliche Geschichte zu ersinnen.

Geschichte und Legende

In der Legende lassen sich folgende Motive erkennen, die

älteren Ursprungs sind und offensichtlich zu einer historischen

Ita des 12. Jahrhunderts, einer herausragenden, charismatisch

veranlagten Frau beziehungsweise zu deren Nachwirken gehören:

süddeutsche Herkunft, Ehefrau eines Toggenburgers, ein

von den Toggenburgern erbautes Inklusorium beim Kloster

Fischingen, Leben Itas in dieser Zelle, Heimsuchung (Bedrohung)
durch den Teufel (bzw. die Furcht vor ihm), Erweckung eines

Toggenburgers (der Kontext ist nicht klar bestimmbar, vielleicht

ein Heilungsprozess) und Entzünden des Lichts (Ewiglichtstiftung),

Tod Itas und ihre Beisetzung vor dem Nikolaus-Altar der

Abteikirche Fischingen.
Albrecht von Bonstettens Anteil an der spätmittelalterlichen

Abtei Fischingen. Friedhofgelände
vor dem Westwerk der Kirche.

Links ein längliches Gebäude, das

als Inklusorium der Ita gedeutet
wird. Federzeichnung von Hein-
rich Murer, um 1634. Frauenfeld,
Kantonsbibliothek Thurgau,
Y 102, f. V4-2 (Heinrich Murer:
Abbatia B[eat]ae Mariae Virg.: &

B[eat]ae Iddae Viduae in Piscina).

Geschichtliche Ita, sagenhafte Idda 53



Fischingen, Kloster. Älteste erhaltene

Darstellung der Idda-Kapelle,
die sich am Standort der heutigen
Kapelle befand. Der Zeichner

arbeitet mit dem Rücken zur
nördlichen Längswand bzw. mit dem
Rücken zum Nikolaus-Altar. In der

Zeichnung sind die südliche Längswand

der Kirche sowie rechts die

schmalere Seitenwand (Westen)

zu sehen. Von links: Idda-Altar,

Abschrankung mit zwei Seitenaltären,

Eingangsportal, Tischgrab,
Schmalwand mit Fenster (zum

Friedhof). Federzeichnung, wohl
Fieinrich Murer, zirka 1634. Quelle:
Frauenfeld, Kantonsbibliothek

Thurgau, Y 111, fol. 247r.

Legende der hl. Idda (1480 ff.), die teilweise aus Motiven anderer

Heiligenlegenden zusammengestellt ist, besteht aus folgenden
Elementen: Hochzeit (eines Toggenburgers mit einer Gräfin von

Kirchberg), Ringgeschichte, Idda wird von ihrem Mann von
der Burg geworfen, Gelöbnis Iddas während ihres Falls, Leben

einer Einsiedlerin in der Wildnis beziehungsweise in der Höhle,

Wiederauffindung Iddas, Begegnung Iddas mit ihrem Mann

(Dialogszene), Bau einer Klause in Au, täglicher Kirchgang
nach Fischingen in Begleitung eines Hirschs mit leuchtenden

Geweih-Enden.

Ita hilft
Die charismatische, historische Frau Ita stand im Rufder Heiligkeit,

und dieser verbreitete sich schnell: Ita gab an der Fensterpforte

ihres Inklusoriums Frauen, unter denen sich auch leidende

Schwangere und Mütter befanden, nützliche und heilkräftige

Ratschläge. Offenbar gehörten körperliche Berührungen,

beispielsweise das Handauflegen, zu den von Ita eingesetzten

heilenden, lindernden oder stärkenden Praktiken, aber auch

Gespräche oder der lebenspraktische Rat. Zum Zweck einer
direkten Kommunikation bestanden Durchlässe in der Ummaue-

rung des Inklusoriums: Eine Fensteröffnung zum Sprechen

befand sich an der dem Friedhof zugewandten Gebäudeseite,

eine sich darunter befindende Öffnung diente für Berührungen,
ferner bestand eine Sichtverbindung zu einem der Altäre in der

Klosterkirche, am ehesten zu dem in der Legende genannten
Nikolausaltar. Auch Menschen mit Kopfleiden (z. B. Kopf- oder

54 Geschichtliche Ita, sagenhafte Idda



Zahnschmerzen, Mund- und Halskrankheiten, Blindheit) suchten

die Inklusin auf, die ihnen Heilung oder Linderung verschaffen

konnte. Erbaten sie sich den Segen der heiligmässigen Frau,

nahmen die Bedürftigen vor der Zelle Itas eine kniende oder

eine andere demütige Haltung ein. Durch die untere Öffnung
konnte Ita sie dann berühren.

Itas Schädel

Bereits vor 1440 wurde auf dem Nikolausaltar der Schädel Itas

in einem Reliquiar (offenbar einem Gehäuse) zur Verehrung
ausgestellt. Dieser Schädel und weitere Überreste von Gebein

stammten aus Itas Grab, das zu einer unbekannten Zeit im

Zusammenhang mit einer Baumassnahme in der Kapelle oder

Kirche, bei der Itas Grab (in der heutigen Lage) angeschnitten
oder (in die heutige Lage) verlegt worden ist, zum Vorschein

gekommen war. Mit der Präsentation dieser Reliquien nahm

die Verehrung Itas eine neue Dimension an, die auch materielle

Ziele verfolgte. Dass der Schädel aus dem Grab der historischen

Ita stammte, dürfte richtig sein. Die Schädelreliquie verstärkte

die Anziehungskraft Fischingens als Wallfahrtsort und für
Pilger.

All dies muss sich vor 1440 zugetragen haben, vielleicht
bereits in Hinblick auf dringend nötige bauliche Massnahmen,

Oben links: Wunder am Grab der
hl. Idda. Offensichtlich handelt es

sich um einen Dankgottesdienst für
ein geschehenes Wunder, zu dem

die Gruppe im Vordergrund zu
stellen ist (Heilung eines Kinds oder
einer Mutter). Miniatur auf Pergament,

wohl 18. Jahrhundert. Tog-

genburger Museum Lichtensteig.

Oben rechts: Ehemalige Klosterkirche

Fischingen, Iddakapelle. Idda

ruft «den Toggenburger», der zum
Gehäuse der Heiligen tritt, um
darin ein Licht zu entzünden. Das

Gehäuse mit zwei Öffnungen: oben

(geöffnet) das Sprechfensterchen,
unten ein Fensterchen für
Körperberührungen. Foto: 2014, Philipp
Lehmann, Goldach.

Geschichtliche Ita, sagenhafte Idda 55



Oben links: Grab der hl. Idda.

Ursprüngliche Nutzung der Öffnung,
die als Kopfloch konzipiert ist.

Die liegende Person nimmt in der

gezeigten Haltung eine demütige
Haltung ein und hofft auf
Heilung. Foto: 2013, Johannes Huber,

St. Gallen.

Oben rechts: Ehemalige Klosterkirche

Fischingen, Iddakapelle.
An der Frontseite des Tischgrabs

angebrachte Öffnung, durch die

man den Kopf über die Grabstelle

einführte. Foto: 2014, Philipp
Lehmann, Goldach.

deren Finanzierung das ausgestellte Haupt nützte. Der verheerende

Brand des Klosters im Jahr 1440 sollte schliesslich die

Ita-Verehrung und den Ita-Kult katalytisch beschleunigen: Wie

durch ein Wunder, in ungeheuerlicher, gottgelenkter Weise also,

war der Schädel vom Feuer verschont geblieben. Einige Tage

nach dem Brand wurde er aus dem Schutt der Kirchenruine

geborgen, während der Reliquienschrein vollständig zerstört

worden war. Dieses Ereignis steigerte nicht nur zusätzlich den

Kult, sondern leitete eine weitere Aspektverschiebung in der

Verehrung der Ita ein, indem der Schädel als Heiligtum in eine

zentrale Funktion rückte. Ob es sich noch immer um den

gleichen Schädel gehandelt hat, der vor dem Brand ausgestellt

war, lässt sich mit Berechtigung fragen; eine spätmittelalterliche

«Wunderinszenierung», wie sie auch für andere Orte belegt

werden kann, ist jedenfalls nicht auszuschliessen.

Seite 57: Ehemalige Klosterkirche

Fischingen, Iddakapelle.
Plattenoberfläche des Tischgrabs, 1496.

Älteste (bekannte) Darstellung
der heiligen Idda. Foto: 2014,

Philipp Lehmann, Goldach.

Die Ausweitung zur Legende
Die Stärke der Legende von Bonstettens besteht in ihrer
didaktisch klugen Anlage, die phantastische Elemente mit realen

Örtlichkeiten in der Gegend von Fischingen verbindet. Dies

setzt voraus, dass von Bonstetten Lokalkenntnisse und
spezifische Eindrücke von der Landschaft haben musste und/oder
auf Informationen zurückgreifen konnte, die ihm Ortskundige
vermittelten. So wurden die pointierten Stationen der Idda-

Legende für den Besuchenden nicht nur erleb- und nachvollziehbar,

sondern zusätzlich auf die Topografie übertragbar. Für

den «wundersüchtigen» Gläubigen des Spätmittelalters musste

diese sinnliche Dimension einer überhöhten «terra sancta»

(heiligen Landschaft) von besonderem Reiz gewesen sein - was sich

durchaus herumsprach.

56 Geschichtliche Ita, sagenhafte Idda



Geschichtliche Ita, sagenhafte Idda 57



Ausbau der wallfahrtsörtlichen Infrastruktur

Der erhoffte Zustrom an Pilgernden sollte nicht ausbleiben. Zur

von Schüchti lancierten Infrastruktur gehört das Tischgrab über

der alten Grabstätte, das von 1496 datiert. Die Hauptattraktion
des Grabaufbaus ist die in der Frontplatte ausgesparte Öffnung,
durch die man bei demütiger Körperhaltung noch heute den

Kopf ins Innere des Tischgrabs einführen kann (der steinerne

Hocker davor ist nicht fixiert). Eine zweite, allerdings deutlich

jüngere kultische Praxis besteht darin, in sitzender Haltung die

Füsse ins Loch zu strecken. Auch dies wird bis heute getan. In
diesem Brauch lebt eine Gewohnheit aus der Zeit fort, als der

Weg über Fischingen noch von Pilgern, die nach Einsiedeln

unterwegs waren, benutzt wurde; denn am ehesten mit Fussleiden

lässt er sich erklären, weniger aus einem Motiv der Idda-

Legende. Mit Fischingen waren offenbar also auch Einsiedler

Interessen verbunden. Mit Recht fragt es sich, ob vor diesem

Hintergrund die Wahl des Einsiedler Paters von Bonstetten als

Verfasser der Idda-Legende neu bewertet werden müsste.

Mit der Entstehung des Tischgrabes dürfte auch die Kapelle
bauliche Veränderungen erfahren haben. In welchem Umfang
diese erfolgten, lässt sich nicht sagen, da Befunde, insbesondere

archäologische, fehlen. Die Kapelle selbst ist 1504 im
Zusammenhang mit einer Messstiftung urkundlich erstmals belegt.

Dass sich die Idda-Wallfahrt nicht auf den Besuch des Hei-

Unten links: Iddaburgweg wenige
Meter unterhalb der Wallfahrtskirche

Iddaburg. Solche Weglein auf
den Berg bestehen mindestens seit

dem späten Mittelalter. Ober ähnliche

Trampelpfade gelangten die

Pilger auf die Höhe zum Kreuz,

von wo laut Legende die hl. Idda

aus der Burg geworfen wurde.
Foto: 2014, Johannes Huber,
St. Gallen.

Unten rechts: Holztafel bei der

sogenannten Absturzstelle auf St.

Iddaburg. Seit dem späteren Mittelalter

bildete die Stelle für Idda-

Pilger eine grosse Attraktion. Foto:

2014, Johannes Huber, St. Gallen.

Absturz — Stelle
d, Hl.Odda

58 Geschichtliche Ita, sagenhafte Idda



ligengrabs in Fischingen beschränkte, liegt auf der Hand. Die

Dramaturgie der Legendenhandlung ist viel zu spektakulär, als

dass man auf einen Gang hinauf zum Iddaberg verzichtet hätte.

So dürfte die Besichtigung der sogenannten Absturzstelle auf
dem Berg zum Programmkern der Wallfahrt gehört haben. Die

spätgotische Frömmigkeit mochte die Drastik des Geschehens

und Schauplätze unerhörter Ereignisse. Eine im Stiftsarchiv

St. Gallen aufbewahrte Plankopie (Plan Nr. 28) von 1739, basierend

auf einer älteren Vorlage, veranschaulicht, dass der Flurname

Sanct=Iddae=Berg (Berg der heiligen Idda) zumindest im 18.

Jahrhundert geläufig war. Obwohl ältere Belege fehlen, dürfte
die Tradition dieser Bezeichnung wesentlich früher ansetzen.

Der gleiche Plan zeigt auf der höchsten Erhebung des Bergs, am
Rand zum Abgrund, wo das Gelände jäh ins «TiefTobel» abfällt,

ein markantes Kreuz. Offensichtlich von diesem Kreuz, das bis

ins 19. Jahrhundert Bestand hatte, sind zwei Überreste

dokumentiert: erstens der Überlebensgrosse spätgotische Korpus, der

sich heute in der Vorhalle der Kirche auf Iddaburg befindet,
und zweitens der Sockel, der in exponierter Lage dem Kreuz

Festigkeit, Höhe und Sichtbarkeit verlieh. Dieser Sockel existierte
noch in den 1970er Jahren und wurde dann in den 1980er Jahren

grundlos beseitigt. Er war rund zwei Meter breit, tief und hoch

und bestand aus geschichtetem beigegrauem Mörtel. In die

Mörtelmasse waren zu deren Stabilisierung Lesesteine versetzt und

Unten links: Der Blick von der

sogenannten Absturzstelle in die

Tiefe hat die «Psychologie der

Legende» nachhaltig geprägt
und zur Popularität der
Lebensgeschichte der hl. Idda wesentlich

beigetragen. Foto: 2013, Johannes

Huber, St. Gallen.

Unten rechts: Blick von der Burgstelle

Alt-Toggenburg, etwa bei

der sogenannten Absturzstelle, in

Richtung Norden (Thurgau).
Foto: 6. Dezember 2013, Johannes

Huber, St. Gallen.

Geschichtliche Ita, sagenhafte Idda 59



Der 1739 von Johann Caspar

Himmelberger kopierte
Plan zeigt schematisiert den

«Sanct=lddae=Berg» (Berg der hl.

Idda) mit einem markanten Kreuz

auf der höchsten Erhebung, von

wo das Gelände nordseits jäh
abfällt ins «Tief Tobel». Stiftsarchiv

St.Gallen, Plan 28 (Ausschnitt).

Zeichen unterhalb der sogenannten

Absturzstelle: links
spätmittelalterlicher Christuskorpus am
Kreuz. Rechts Marmorrelief mit
kniender und betender Idda.

Autotypie, um 1910. Sammlung

Eugen Bechtiger-Lässer, Dreien

(Gde. Mosnang).

Gleiche Situation, diesmal aus

nördlicher Richtung (nicht zu
sehen ist rechts das Marmorrelief.
Archiv Wallfahrts-Stiftung
St. Iddaburg.

Nicht ein Überrest der Burg

Toggenburg, sondern ein in den

1480er Jahren aufgebauter Sockel

für das grosse Kreuz. Sammlung

Eugen Bechtiger-Lässer, Dreien

(Gde. Mosnang).

vermauert worden, zwar lagig, aber verglichen mit regelmässig

gefügtem hochmittelalterlichem Mauerwerk doch recht unsorgfältig.

Obwohl eine Tafel am Stumpf diesen als «letzten Rest»

der Alt-Toggenburg auswies und sich «jede Beschädigung» an

ihm verbat, handelte es sich nicht um ein erhaltenes Stück des

Mauerwerks der Burg, sondern um den Sockel des Kreuzes.

Von der Mörtelmasse brachen vor allem Kinder gerne zuweilen

ein Stück ab, um es nach Hause zu tragen; andere bestiegen den

Haufen. Dass im 18. Jahrhundert nicht auch er abgetragen und
das Abraummaterial an den Bau der Kirche Gähwil verwendet

wurde, hatte zwei Gründe; Der Iddaberg gehörte damals noch

dem Kloster Fischingen (die Gähwiler mussten, bevor sie auf

dem Berg Steine brachen und sammelten, die Abtei zuerst um
Erlaubnis dazu bitten), und das Kreuz steckte damals offenbar

noch in diesem Sockel. Kreuz und Korpus gehörten also dem

Kloster. Auf dem Berg ging der Korpus mit der vermeintlichen
«Absturzstelle» eine ikonologische Verbindung ein: Das Haupt

\cnbur

Hiittm-ftxit

60 Geschichtliche Ita, sagenhafte Idda



Korpus, der einst am Kreuz

auf dem Iddaberg hing (heute

Priestergrabstätte St. Iddaburg).
Partien mit restauriertem älterem
Inkarnat, sonst deckend überfasst.
Die Schnitzarbeit stammt aus der

Zeit um 1500, wohl kurz vorher.
Foto: 2014, Philipp Lehmann,
Goldach.

Christi ist in gewohnter Manier zur Seite geneigt, die Augen sind

geöffnet, der Blick gnädig jener wenige Meter entfernten Stelle

zugewandt, an der man die Absturzstelle der heiligen Idda sah:

jenen Ort, an dem die englischen Boten des Herrn Idda im
Absturz behüteten und sie sanft geborgen zu Boden führten.

Quellen und Darstellungen (Auswahl)
Ackermann, August: Das Benediktiner-Kloster Fischingen einst und jetzt - zugleich

Führer durch die jetzigen Gebäulichkeiten, 1.-2. Tausend, Fischingen 1932.

Ackermann, August: Die heilige Idda. Gräfin von Toggenburg. Ihr Leben, ihre Vereh¬

rung und ihre Heiligtümer, 1. bis 10. Tausend, Gähwil 1953.

Albrecht von Bonstetten: Wortlaut der vier ältesten Fassungen der Ida-Legende, in:

Kern, Leo M.: Die Ida von Toggenburg-Legende (Wahrheit und Dichtung), in:

Thurgauische Beiträge zur vaterländischen Geschichte, Heft 64/65, Frauenfeld

1928, S. 1-136. Weitgehend identisch: Kern, Leo M.: Die Ida von Toggenburg-

Legende (Wahrheit und Dichtung). Dissertation Freiburg i. Üe., Bischofszell

1927, S. 60-83 (gearbeitet wurde nach dieser Ausgabe).
Barockes Fischingen. Verein St.Iddazell. Ausstellung zum Abschluss der Restaurie¬

rungsarbeiten am Kloster Fischingen 1980-1991 unter dem Patronat des Thur-

gauer Regierungsrates (Kloster Fischingen, 27. September bis 27. Oktober 1991).

Katalog, Fischingen 1991 (mit Beiträgen verschiedener Autorinnen und Autoren).

Geschichtliche Ita, sagenhafte Idda 61



Büchler, Hans: Das Toggenburg in alten Ansichten vom 17. bis 19. Jh., Wattwil 1975

(Toggenburgerblätter für Heimatkunde, 31. Heft [1975]), S. 74 f., Nrn. 317-321.

Burgener, Laurenz: Helvetia sancta oder Leben und Wirken der heiligen, seligen und
frommen Personen des Schweizerlandes. Aus den bewährtesten Quellen gesammelt

und herausgegeben [von P. Laurenz Burgener], Bd. 1, Einsiedeln und New

York 1860, S. 333-337.

Götzinger, Ernst: Die Alttoggenburg und ihre Iddalegende (1874), in: Götzinger,
Ernst: Altes und Neues. Gesammelte Aufsätze, St. Gallen 1891, S. 43-57.

Henggeier, Rudolf: Professbuch der Benediktinerabtei U. L. Frau bei der hl. Gräfin
Ida zu Fischingen, in: Monasticon-Benedictinum Helvetia Bd. 2, Einsiedeln

1931, S. 403-515.

Henggeier, Rudolf: Zur Ikonographie der hl. Idda von Toggenburg, in: Anzeiger für
schweizerische Altertumskunde. Organ des Schweizerischen Landesmuseums,
des Verbandes der Schweizerischen Altertums-Museen und der Gesellschaft für
Schweizerische Kunstgeschichte, N.F. Bd. 40 (1938), S. 25-44.

Huber, Johannes: 150 Jahre Wallfahrtsort St. Iddaburg 1864-2014, St. Iddaburg/Gäh-
wil 2014.

Keller, Willy: Die Benediktinerabtei Fischingen im Zeitalter der Glaubensspaltung
und der katholischen Reform 1500-1700, in: Zeitschrift für Schweizerische

Kirchengeschichte, Beiheft 3, Freiburg i. Ü. 1946.

Kern, Leo M.: Der Brand des Klosters Fischingen (Thurgau), in: Zeitschrift für
Schweizerische Kirchengeschichte, Heft 21 (1927), S. 223-229.

Knoepfli, Albert: Die Kunstdenkmäler des Kantons Thurgau, Bd. 2 (Der Bezirk

Münchwilen), Basel 1955 (Die Kunstdenkmäler der Schweiz, Bd. 34), vor allem
S. 63-226.

Konrad, Bernd: Die spätgotischen Tafeln im Historischen Museum des Kantons

Thurgau in Frauenfeld - Untersuchungen zur Unterzeichnung mittels Infrarot-

reflektografie - zugleich ein Katalog, in: Mitteilungen aus dem Thurgauischen
Museum, Heft 30 (1994), S. 9-57. Hier: S. 48-52.

Meyer, Bruno: Die heilige Ita von Fischingen, in: Thurgauische Beiträge zur vater¬

ländischen Geschichte, hg. vom Historischen Verein des Kantons Thurgau, Heft
112 (1974 f.), S. 21-97.

Rahn, Johann Rudolf: [Art.] Fischingen, in: Rahn, Johann Rudolf (unter Mitwirkung
von Ernst Haffter; mit historischem Text von Robert Durrer): Die mittelalterlichen

Architektur- und Kunstdenkmäler des Cantons Thurgau. Im Auftrage der

Eidgenössischen Landesmuseums-Commission, Frauenfeld 1899, S. 127-134.

Stiftsarchiv St. Gallen: Plan 1739 Kirchberg Himmelberger. Geographische Delinea¬

tion von einem theil der Grafschafft Toggenburg, in Specie der beyden Pfareyen

Kirchberg und Mosnang, mit aller derselbn Kirchgenössig zugethanen Dörffe-

ren, Höfen, Häuseren, und Wohnungen... copiert von: Joann Caspar Himmelberger,

1739, Massstab zirka 1:19'000. Papier (aufLeinwand) mit Holzstab, 62x92

cm, farbig lavierte Feder-/Pinselzeichnung. Stiftsarchiv St. Gallen, Plan Nr. 28.

Stückelberg, Ernst Alfred: [Art.] Die heilige Jdda Gräfin von Toggenburg, in: Die
Schweizerischen Heiligen des Mittelalters. Ein Hand- und Nachschlage-Buch für
Forscher, Künstler und Laien, Zürich 1903, S. 61-63 (mit zahlreichen Irrtümern).

Wäspe, Roland: Historisches Museum St. Gallen. Graphik Fürstenland und Toggen¬

burg, SA aus St. Galler Kultur und Geschichte 10, St. Gallen 1982, S. 132 f., Nrn.
259 f.

Weber, Charles / Stäheli, René: Die Grafen von Toggenburg. Nachschlagewerk, Lich¬

tensteig 1997.

Williams-Krapp, Werner: Die deutsche Ida-Legende des schweizerischen Humani¬

sten Albrecht von Bonstetten, in: Zeitschrift für die Geschichte des Oberrheins,
Bd. 130 (Der neuen Folge 91. Band), hg. von der Kommission für geschichtliche
Landeskunde in Baden-Württemberg, Stuttgart 1982, S. 71-80.

62 Geschichtliche Ita, sagenhafte Idda


	Geschichtliche Ita, sagenhafte Idda : von der Historie zur Legende der Heiligen aus dem Toggenburg

