Zeitschrift: Toggenburger Jahrbuch

Band: - (2016)

Artikel: Geschichtliche Ita, sagenhafte Idda : von der Historie zur Legende der
Heiligen aus dem Toggenburg

Autor: Huber, Johannes

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-882745

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-882745
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Geschichtliche Ita, sagenhafte Idda

Von der Historie zur Legende der Heiligen aus dem Toggenburg

Johannes Huber

Der Wallfahrtsort St.Iddaburg bei Gahwil feierte 2014 seinen
150. Geburtstag. Verschiedene Jubildumsanldsse nahmen sich
der Geschichte und der lebendigen Kultur des denkwiirdigen
Orts an. Eine Schrift des Verfassers dieses Beitrags leuchtete
nochmals die Urspriinge der Legende der heiligen Idda von
Toggenburg aus. Der nachfolgende Beitrag stellt eine Zusam-
menfassung der Ergebnisse dar.

Wahrheit und Dichtung

Von der Legende der heiligen Idda von Toggenburg existieren
mehrere Fassungen, solche in lateinischer und solche in deut-
scher Sprache. Die jiingere Forschung geht davon aus, dass diese
Fassungen die Anspriiche oder Erwartungen unterschiedlicher
Empfinger der Legende abdeckten. Keine der Fassungen reicht
vor die 1480er Jahre zuriick. Eine sogenannte Ur-Legende, wie
sie der Idda-Forscher Leo M. Kern 1927/28 noch vermutet hat,
bestand nicht. In die Legendenkomposition der 1480er Jahre
flossen jedoch éltere Informationen ein, die zur historischen
Ita des 12. Jahrhunderts zu gehoren scheinen. Erstmals griind-
lich und mit wissenschaftlicher Akribie hat sich besagter Leo
M. Kern mit der Figur der Idda auseinandergesetzt und dabei
versucht, Wahrheit und Legende voneinander zu trennen. Die
Folge davon war eine breite Kontroverse, die zeitweise fast schon
militante Ziige annahm. Bei der «Idda-Gemeinde», der ideellen
Anhingerschaft der heiligen Idda, die in der Legende schon
immer eine wahre Geschichte ausmachen zu konnen glaubte,
stiess Kern mit seinen Ergebnissen verstandlicherweise auf hart-
néckige Ablehnung. Der Historiker Bruno Meyer (1911-1991)
hat 1974/75 den Fall erneut aufgerollt und auf der Basis griind-
lichen Quellenstudiums die Zusammenhénge ein weiteres Mal
ausgeleuchtet. Seither lassen sich die historische Ita einerseits
und die Idda der Legende anderseits schirfer voneinander un-
terscheiden. Die nachfolgende Zusammenfassung der Legende
orientiert sich an der deutschsprachigen Fassung, die in der
Stiftsbibliothek St. Gallen aufbewahrt wird (Cod. Sang. 603 [um

Folgende Doppelseite: Aussicht
von Iddaburg. Blick in Richtung
Obertoggenburg mit der Chur-
firstenkette (Schneeberge). Foto:
2014, Philipp Lehmann, Goldach.

Geschichtliche Ita, sagenhafte Idda

43









46

Ausschnitt aus einer spatgotischen
Tafel von einem Fllgelaltar mit
Szenen aus der Legende der hl.
Idda (im Bild: Vermahlung Iddas
mit einem Grafen Heinrich von
Toggenburg), um 1500/1510, spa-
testens 1520. Anzunehmen far die
Ausfuhrung ist eine Ostschweizer
Werkstatt. Frauenfeld, Historisches
Museum des Kantons Thurgau.
Foto: 2014, Johannes Huber,

St. Gallen.

Motive der Idda-Legende im Syn-
chronbild: Der Vogel entftihrt den
Ring, der Herr von Toggenburg
wirft Idda Uber die Burgzinnen, der
vermeintliche Nebenbuhler wird
zu Tode geschleift. Postkartensujet,
um 1910/1920. Sammlung Eugen
Bechtiger-Lasser, Dreien (Gde.
Mosnang).

Geschichtliche Ita, sagenhafte Idda

1500]). Die Ergidnzungen in Klammern stammen vom Autor

dieses Beitrags.

Die Heiligenlegende

Idda, Gritin von Kilchberg in Schwaben, verheiratet mit einem
Grafen von Toggenburg, wohnhaft auf der gleichnamigen Burg
(Alt-Toggenburg), erhilt von diesem einen goldenen Vermih-
lungsring. Nach vielen Jahren (der Ehe) legt Idda ihre Kleinode
(kostbaren Schmuckstiicke) auf einen Laden (wohl Fensterbrett)
an die Sonne (um sie zu trocknen). Aus dem grossen Rappen-
stein-Tobel unterhalb der Burg, wo die Raben ihre Nester und
darin ihre Jungen haben, fliegt ein Rabe zur Burg hinauf, fasst
mit seinem Schnabel den Ring vom Laden und bringt ihn, als
ob Gott es so fiigen und durch Idda ein grosses Zeichen wirken
wollte, in sein Nest. Es ergibt sich, dass der Graf von Toggenburg
seine Jager aussendet, um das Jagdwild aufzuspiiren. Einer der
Jager hort unter einer Tanne krachzende junge Raben, klettert
auf den Baum und findet im Nest den Ring. Er freut sich iiber
den Fund, steckt den Ring an seine Hand und tréigt diesen wih-
rend langer Zeit. Als andere Knechte den Ring an der falschen
Hand bemerken, sehen sie sich an, denn einer der Knechte hat



den Ring als jenen erkannt, den der Herr von Toggenburg seiner
Frau Idda geschenkt hatte. Er geht zum Herrn und sagt ihm,
seine Frau habe ihn mit dem Jager betrogen. Der Herr von Tog-
genburg kann dies nicht glauben, weshalb der Knecht den Jager

zum Herrn bringt, dem Jéger den Ring abnimmt und ihn als Be-
weis dem Herrn vorlegt. Der Herr von Toggenburg erkennt das
Stiick, ldsst den Jager festnehmen, ihn einem wilden Pferd an den
Schwanz binden und das Tier den Berg hinunterspringen. Der
Jager stirbt. Der zornige Herr von Toggenburg sucht seine Frau
und wirft sie aus dem Fenster der Burg ins Tobel, in das sie tiber
die Felswand rund 200 Meter tief fillt. Im Fallen ruft Idda Gott
an, sie zu behiiten und am Leben zu lassen, wofiir sie verspricht,
zeitlebens keinen Mann mehr zu schauen (mit keinem Mann
mehr eine Beziehung zu haben), sondern allein Gott zu dienen.
Da erhort Gott Idda, und sie iiberlebt den Sturz unversehrt.
Lange Zeit lebt Idda im Tobel von Wurzeln und dem Gebet zum
Allméchtigen. Da fiigt es sich, dass der Herr von Toggenburg
einen anderen Jager mit einem Hund ausschickt, um das Jagd-
wild aufzuspiiren. Im Rappenstein-Tobel nimmt der Hund die
Witterung Iddas auf, die mit der Suche von Wurzeln beschiftigt
ist. Der Hund des Jagers spiirt Idda in einer Hohle auf, und der

Eingang zur Hohle bei Holenstein
(Hohlenstein, gehéhlter Stein),
Gde. Mosnang, rund 1750 m Luft-
linie von Iddaburg entfernt. Das
topografische Faktum war von
Bonstetten bekannt und wurde
in der von ihm verfassten Sage
motivbildend eingesetzt. Das Bei-
spiel lehrt, dass von Bonstetten
gute Kenntnisse von der lokalen
Topographie hatte. Foto: 2014,
Johannes Huber, St.Gallen.

Geschichtliche Ita, sagenhafte Idda

a7



St Feftum eft quod fpeciali completozio aut paima adomatur.

Duplex feftum eft quod non fpeciali completozio ant p2ma veitur: (ed afic fuper
magnificat.nunc dimittis, T benedictns repetuntur.,

¥ apleniifertieft qo fimpliciter nonem vtitur lectiomb? <z elns aiienon duplicant’

Feftumeriom lectionum eft quod fimpliciter veitur eribus lectiombus cum ferialy
“ nocturno z Rijsdefancto.

£tfmiftd p2ediced feftoy differentia Jfte Ralendarius qualiter chos Conftaii
feitiuitates peragere confucnerieindicatsquands plerags fanctozum feftain libzis
bozarii latioz vencratione p2opter o2antum vota < affectum inferta reperiantur.,




Jager meldet anschliessend seine Beobachtung dem Herrn von
Toggenburg. Zusammen mit dem Jéger und dem Hund begibt
sich dieser zur Hohle der Idda. Der Herr von Toggenburg fallt
Idda zu Fiissen und bekennt, Unrecht getan zu haben; sie moge
ihm doch verzeihen. Er bittet Idda, mit ihm wieder auf die Burg
zu gehen, und stellt in Aussicht, den Knecht, der ihm die Liige
iberbracht hatte, toten zu lassen. Idda verbietet ihm, jemanden
in jhrem Namen zu tdten, und verweigert eine Riickkehr, da
sie nicht mehr die Frau des Toggenburgers sei. Vielmehr sei sie
Christus angetraut. Sie bittet den Herrn von Toggenburg, ihr
eine Wohnung fern der Welt zu errichten, wo sie Gott dienen
konne. Auf die Frage des Herrn von Toggenburg, wo sie diese
Wohnung wiinsche, gibt Idda zur Antwort, eine Klause in der
Au, bei der Kirche, die sich am Berg Hornli befindet und in der
die Muttergottes verehrt wird. Idda lebt viele Jahre in der Klause
(Au) und besucht jeden Morgen im Miinster zu Fischingen den
Gottesdienst. Dorthin geht ihr jeweils ein Hirsch voran, in des-
sen Geweih zwolf Kerzen brennen und der Idda nach der Messe
jeweils wieder zur Klause zuriickbringt. Geist und Lebenswan-
del Iddas fallen auch den Frauen des Fischinger Konvents auf,
und sie bitten die Fromme, in ihr Gotteshaus (hier fir Kloster,
Gemeinschaft) zu kommen. Idda willigt ein mit der Bedingung,
dass sie ihr einen Raum herrichten, in dem sie nicht bei ihnen
wohnt, sondern abgeschlossen fiir sich lebt, in den niemand
gelangt und den sie nicht verlassen kann bzw. muss (Inklusori-
um). Einzig Giber ein Redefenster sollte sie mit der Aussenwelt
verbunden sein. So wurde alles gemacht.

In der Einsamkeit wird Idda vom Teufel heimgesucht, in
Versuchung gefithrt und in Schrecken versetzt. Als ihr der Teufel
das Licht 16scht, geht Idda ans Redefenster und bittet einen im
Grab Liegenden aus der griflichen Familie der Toggenburger,
ihr das Licht wieder zu entziinden. Gehorsam steht dieser auf,
bringt Idda Licht und sagt: «Idda, nim hin das liecht von miner
hand! Von Toggenburg bin ich genamt.» So empfingt sie das
Licht von seiner Hand, und der Teufel fiigt ihr bis ans Lebens-
ende keinen Schaden mehr zu. Idda steht bei Gott in Gnade, und
alle, die sie anrufen, werden behiitet vor dem Teufel. Worum sie
der Mensch auch immer bitten moge, bei Frauenkrankheiten
(z. B. Schwangerschaftsproblemen) oder Kopfschmerzen (z. B.
auch Zahnweh), Idda trigt diese Bitte vor Gott. Sie stirbt an
einem 3. November und wird in der Klosterkirche Fischingen
vor dem Altar des heiligen Nikolaus beigesetzt, wo sie noch
heute liegt.

Idda auf dem Kirchgang von Au
nach Fischingen, begleitet vom

Hirsch mit leuchtendem Geweih.

Illustration 1499. Winterthurer
Bibliotheken, Studienbibliothek
c_122.

Geschichtliche Ita, sagenhafte Idda

49



50

Bruderwald .

Béghot.

Panorama mit Iddaberg und Idda-
burg. Kolorierte Lithografie von
Emanuel Labhardt (1810-1874),
Feuerthalen (Zurich) bei Schaff-
hausen, nach Zeichnung von Ar-
chitekt Karl Reichlin (1822-1897).
Auf dem Plateau ist das Priester-
haus mit der Kapelle zu sehen und
am Rand, bei der sogenannten Ab-
sturzstelle, das Kreuz. Die Ansicht
durfte um 1865/1870 entstanden
sein. Archiv Wallfahrts-Stiftung
St.Iddaburg.

Geschichtliche Ita, sagenhafte Idda

Senmenberg. ubirg Jiddabrimmli *

Bevg To

Kloster Fischingen. -  Duesnang. wnter = ober  Sennis  Eigmihs I B. Schinenberger  lernen i Fischingen.

Maria Jddaburg.

anf dem Schlossgraben der Toggenburg.

Verfasser und Auftraggeber der Vita

Die inhaltliche Konzeption der Vita der heiligen Idda, die Aus-
wahl und die Zusammenstellung der Wunderberichte gehen
auf den Humanisten Albrecht von Bonstetten (um 1442/43-
1504/05) zuriick. Er war Monch in der Abtei Einsiedeln, daselbst
Dekan und gehorte zu den bekannteren schweizerischen Huma-
nisten. Von Bonstetten verfasste von 1481 bis 1486 mehrere Fas-
sungen der Lebensgeschichte der hl. Idda, in lateinischer und in
deutscher Sprache. Auftraggeber dieser ersten (nachweisbaren)
Vita war der Fischinger Abt Heinrich Schiichti (erw. 1438, gest.
1510; reg. 1466-1506). Schiichti, der aus der Abtei St.Gallen
stammte, dort im Aufstieg ins Abatiat dem spiteren Abt Ulrich
VIIL Rosch (1426-1491; reg. 1463-1491) unterlegen war und
nun den Posten Fischingen angetreten hatte, belasteten schwere
Sorgen: Der Konvent zihlte nur noch eine Handvoll Briider, und
1440 war ein grosser Teil des alten Klosters abgebrannt. Seither
hatte sich baulich wohl nur wenig getan. Hinzu kam, dass Abt
Johannes Mettler (reg. 1435-1465), Schiichtis Vorgianger, das
Kloster Fischingen heruntergewirtschaftet hatte.

Schiichtis Absicht mit der Legende

Schiichti hatte in St. Gallen eine Abtei verlassen, die 1418 eben-
falls Opfer eines Brandkatastrophe geworden war. Ab 1439 baute
man an einem neuen Altarhaus (Chor); allerdings stagnierte



der Weiterbau schon nach kurzer Zeit. Abt Kaspar von Brei-
tenlandenberg (reg. 1442-1463) fiihrte schliesslich durch Miss-
wirtschaft das Kloster an den Abgrund. Schiichti und Résch
booteten in den 1450er Jahren von Breitenlandenberg aus, dann
Rosch seinen Konkurrenten Schiichti.

Die Brandruine und der personelle Notstand in Fischingen
stellten ein klosterliches Leben und damit den Fortbestand der
Abtei ernsthaft infrage. Schnelles und effizientes Handeln waren
dringend geboten. Schiichti benétigte einerseits Geld fiir den
Wiederaufbau der Gebédude, anderseits hielt er Ausschau nach
Neueintritten zur personellen Stabilisierung des Konvents. Per-

sonellen Zulauf gewann das Kloster vor allem auch, wenn sein

Illumination um 1479 im Ver-
zeichnis der Wunderereignisse,

die sich im Zusammenhang mit
dem Wallfahrtsort Unserer Lieben
Frau im Gatter zu St. Gallen (MUn-
sterkirche) ereignet haben. Das
Marienheiligtum beférderte den
Bau des neuen Altarhauses. Die In-
szenierung eines Gnadenorts, wie
sie in St. Gallen zur Lésung offener
Baufragen vorgenommen wurde,
nahm sich Anfang der 1480er
Jahre der Abt von Fischingen,
Heinrich Schiichti zum Vorbild.
Quelle: Stiftsarchiv St. Gallen.

Geschichtliche Ita, sagenhafte Idda



52

Idda in der Wildnis auf der Suche
nach Nahrung. Die Szene gehért
zwar zur spatmittelalterlichen

‘Legende, kénnte jedoch einen

Aspekt der historischen Ita ver-
deutlichen: ein heilkundliches
Naturwissen. Einzelbild aus der
Idda-Legende, Tafel von einem
spatgotischen Flugelaltar, um
1500/1510, Ostschweizer Werk-
statt. Frauenfeld, Historisches
Museum des Kantons Thurgau.

Geschichtliche Ita, sagenhafte Idda

Name bekannt war und sein Ruf ausstrahlte in den Thurgau, in
die gesamte Ostschweiz sowie in die Bodenseegegend.

1479 wurde in der Miinsterkirche St.Gallen, in einer der
Lettnerkapellen (Lettner: Abschrankung zwischen dem Schiff
und dem Altarhaus), mit Billigung von Abt Ulrich Résch die
Wallfahrt zu Unserer Lieben Frau im Gatter ins Leben gerufen.
Auch das Geld aus dem Wallfahrtsbetrieb floss an die Fabrica
(Bau und Unterhalt des Miinsters). Das Patriziat sah im Neubau
des Altarhauses ein Prestigeobjekt: Eine gotische Chorlaterne
mit polygonalem Kopfschluss, hohen schlanken Spitzbogen-
und Masswerkfenstern und einem Rippengewdlbe im Innern,
das damals als modern empfunden wurde, geziemte einer Stadt
von der Grosse und Bedeutung St.Gallens. Mit der St. Galler
Marien-Wallfahrt erschloss sich dem Weiterbau und der Fer-
tigstellung des Altarhauses eine eintrigliche Geldquelle. Bereits
vier Jahre nach Beginn der Wallfahrt konnte das neue Altarhaus
eingeweiht werden.

Heinrich Schiichti in Fischingen wird der Erfolg rund um
das Gnadenbild Unserer Lieben Frau im Gatter nicht verborgen
geblieben sein. Bald schon scheint er sich einen d@hnlichen Weg
der Finanzierung auch fiir Fischingen tberlegt zu haben. Das
praktikable, aus reformatorischer Sicht anstossige Prinzip der
Finanzierung von Neubauten aus Wallfahrtseinnahmen war we-
der Roschs noch Schiichtis Erfindung, sondern bildete ein Phi-
nomen der spatmittelalterlichen Frommigkeitsbewegung. Noti-
genfalls musste dem Erfolg etwas nachgeholfen werden, dessen
muss sich auch Abt Heinrich Schiichti bewusst geworden sein.

Historische Ita

Da war einerseits die Grabstelle jener (historischen) Inklusin Ita
aus dem 12. Jahrhundert vor dem Nikolaus-Altar, an der man
offenbar bereits seit lingerem wundersame Vorkommnisse be-
obachten konnte. Auch konnte man iiber die dort Bestattete aus
miindlicher Tradition noch einiges erfahren, beispielsweise ih-
ren Namen, ihre Herkunft aus Schwaben, ihre Vermédhlung mit
einem Toggenburger und ihr gottesfiirchtiges Leben als Inklusin
beim Kloster Fischingen. Auch Itas Bestattung vor einem Altar,
der offenbar aus ihrem familidren Umfeld gestiftet und mit
einer Ewiglichtstiftung ausgestattet worden war, erschien vielen
als aussergewohnlich, aber durchaus angemessen fiir eine Frau,
die bereits zu Lebzeiten im Ruf der Heiligkeit stand. Anderseits
stand auf dem Altar Itas Schiddel «verwurckt in ain bild», meint:
ausgestellt in einem Reliquienschrein.



Albrecht von Bonstetten diirften die bekannten, weitgehend
auf die miindliche Tradition zuriickgehenden Informationen
tiber die Frau im Grab der Klosterkirche Fischingen zur Ver-
figung gestanden haben, als er sich an die Erledigung der ihm
gestellten Aufgabe machte. Diese war der Auftrag Heinrich
Schiichtis, aus dem spindeldiirren Faktenmaterial tiber die hi-
storische Ita eine schmuckvollere, vor allem wirkungsvolle und
wallfahrtstaugliche Geschichte zu ersinnen.

Geschichte und Legende

In der Legende lassen sich folgende Motive erkennen, die &l-
teren Ursprungs sind und offensichtlich zu einer historischen
Ita des 12. Jahrhunderts, einer herausragenden, charismatisch
veranlagten Frau beziehungsweise zu deren Nachwirken geho-
ren: siiddeutsche Herkunft, Ehefrau eines Toggenburgers, ein
von den Toggenburgern erbautes Inklusorium beim Kloster Fi-
schingen, Leben Itas in dieser Zelle, Heimsuchung (Bedrohung)
durch den Teufel (bzw. die Furcht vor ihm), Erweckung eines
Toggenburgers (der Kontext ist nicht klar bestimmbar, vielleicht
ein Heilungsprozess) und Entziinden des Lichts (Ewiglichtstif-

tung), Tod Itas und ihre Beisetzung vor dem Nikolaus-Altar der
Abteikirche Fischingen.
Albrecht von Bonstettens Anteil an der spatmittelalterlichen

oo oo
g I VI @ Wl
HHQ Hi 3 E’H}g

Abtei Fischingen. Friedhofgelédnde
vor dem Westwerk der Kirche.
Links ein langliches Gebaude, das
als Inklusorium der Ita gedeutet
wird. Federzeichnung von Hein-
rich Murer, um 1634. Frauenfeld,
Kantonsbibliothek Thurgau,

Y 102, f. V4-2 (Heinrich Murer:
Abbatia B[eat]ae Mariae Virg.: &
Bl[eat]ae Iddae Viduae in Piscina).

Geschichtliche Ita, sagenhafte Idda

53



54

Fischingen, Kloster. Alteste erhal-
tene Darstellung der Idda-Kapelle,
die sich am Standort der heutigen
Kapelle befand. Der Zeichner
arbeitet mit dem Rucken zur nérd-
lichen Langswand bzw. mit dem
Rucken zum Nikolaus-Altar. In der
Zeichnung sind die stdliche Langs-
wand der Kirche sowie rechts die
schmalere Seitenwand (Westen)
zu sehen. Von links: Idda-Altar,
Abschrankung mit zwei Seitenal-
taren, Eingangsportal, Tischgrab,
Schmalwand mit Fenster (zum
Friedhof). Federzeichnung, wohl
Heinrich Murer, zirka 1634. Quelle:
Frauenfeld, Kantonsbibliothek
Thurgau, Y 111, fol. 247r.

Geschichtliche Ita, sagenhafte Idda

@[gﬁﬁwllg 6&“”@%) Vdj/kwwb (‘j,,,('_{;’;%“

Legende der hl. Idda (1480 ft.), die teilweise aus Motiven anderer
Heiligenlegenden zusammengestellt ist, besteht aus folgenden
Elementen: Hochzeit (eines Toggenburgers mit einer Gréfin von
Kirchberg), Ringgeschichte, Idda wird von ihrem Mann von
der Burg geworfen, Gelobnis Iddas wihrend ihres Falls, Leben
einer Einsiedlerin in der Wildnis beziehungsweise in der Hohle,
Wiederauffindung Iddas, Begegnung Iddas mit ihrem Mann
(Dialogszene), Bau einer Klause in Au, tdglicher Kirchgang
nach Fischingen in Begleitung eines Hirschs mit leuchtenden
Geweih-Enden.

Ita hilft

Die charismatische, historische Frau Ita stand im Ruf der Heilig-
keit, und dieser verbreitete sich schnell: Ita gab an der Fenster-
pforte ihres Inklusoriums Frauen, unter denen sich auch leiden-
de Schwangere und Miitter befanden, niitzliche und heilkraf-
tige Ratschldge. Offenbar gehorten korperliche Beriihrungen,
beispielsweise das Handauflegen, zu den von Ita eingesetzten
heilenden, lindernden oder stirkenden Praktiken, aber auch
Gespriche oder der lebenspraktische Rat. Zum Zweck einer di-
rekten Kommunikation bestanden Durchlésse in der Ummaue-
rung des Inklusoriums: Eine Fensteréffnung zum Sprechen
befand sich an der dem Friedhof zugewandten Gebiudeseite,
eine sich darunter befindende Offnung diente fiir Berithrungen,
ferner bestand eine Sichtverbindung zu einem der Altére in der
Klosterkirche, am ehesten zu dem in der Legende genannten
Nikolausaltar. Auch Menschen mit Kopfleiden (z. B. Kopf- oder



Zahnschmerzen, Mund- und Halskrankheiten, Blindheit) such-
ten die Inklusin auf, die ihnen Heilung oder Linderung verschaf-

fen konnte. Erbaten sie sich den Segen der heiligmassigen Frau,
nahmen die Bediirftigen vor der Zelle Itas eine kniende oder
eine andere demiitige Haltung ein. Durch die untere Offnung
konnte Ita sie dann beriihren.

Itas Schadel
Bereits vor 1440 wurde auf dem Nikolausaltar der Schédel Itas
in einem Reliquiar (offenbar einem Gehduse) zur Verehrung
ausgestellt. Dieser Schidel und weitere Uberreste von Gebein
stammten aus Itas Grab, das zu einer unbekannten Zeit im
Zusammenhang mit einer Baumassnahme in der Kapelle oder
Kirche, bei der Itas Grab (in der heutigen Lage) angeschnitten
oder (in die heutige Lage) verlegt worden ist, zum Vorschein
gekommen war. Mit der Prisentation dieser Reliquien nahm
die Verehrung Itas eine neue Dimension an, die auch materielle
Ziele verfolgte. Dass der Schiadel aus dem Grab der historischen
Ita stammte, diirfte richtig sein. Die Schadelreliquie verstark-
te die Anziehungskraft Fischingens als Wallfahrtsort und fiir
Pilger.

All dies muss sich vor 1440 zugetragen haben, vielleicht
bereits in Hinblick auf dringend nétige bauliche Massnahmen,

Oben links: Wunder am Grab der
hl. Idda. Offensichtlich handelt es
sich um einen Dankgottesdienst fur
ein geschehenes Wunder, zu dem
die Gruppe im Vordergrund zu
stellen ist (Heilung eines Kinds oder
einer Mutter). Miniatur auf Perga-
ment, wohl 18. Jahrhundert. Tog-
genburger Museum Lichtensteig.

Oben rechts: Ehemalige Klosterkir-
che Fischingen, Iddakapelle. Idda
ruft «den Toggenburger», der zum
Gehduse der Heiligen tritt, um
darin ein Licht zu entziinden. Das
Gehause mit zwei Offnungen: oben
(gedffnet) das Sprechfensterchen,
unten ein Fensterchen fur Kérper-
berthrungen. Foto: 2014, Philipp
Lehmann, Goldach.

Geschichtliche Ita, sagenhafte Idda

55



56

Oben links: Grab der hl. Idda. Ur-
spriingliche Nutzung der Offnung,
die als Kopfloch konzipiert ist.

Die liegende Person nimmt in der
gezeigten Haltung eine demtige
Haltung ein und hofft auf Hei-
lung. Foto: 2013, Johannes Huber,
St.Gallen.

Oben rechts: Ehemalige Kloster-
kirche Fischingen, Iddakapelle.
An der Frontseite des Tischgrabs
angebrachte Offnung, durch die
man den Kopf tGber die Grabstelle
einflhrte. Foto: 2014, Philipp Leh-
mann, Goldach.

Seite 57: Ehemalige Klosterkirche
Fischingen, Iddakapelle. Platten-
oberflache des Tischgrabs, 1496.
Alteste (bekannte) Darstellung
der heiligen Idda. Foto: 2014,
Philipp Lehmann, Goldach.

Geschichtliche Ita, sagenhafte Idda

deren Finanzierung das ausgestellte Haupt niitzte. Der verhee-
rende Brand des Klosters im Jahr 1440 sollte schliesslich die
Ita-Verehrung und den Ita-Kult katalytisch beschleunigen: Wie
durch ein Wunder, in ungeheuerlicher, gottgelenkter Weise also,

war der Schiddel vom Feuer verschont geblieben. Einige Tage
nach dem Brand wurde er aus dem Schutt der Kirchenruine
geborgen, wihrend der Reliquienschrein vollstindig zerstort
worden war. Dieses Ereignis steigerte nicht nur zusitzlich den
Kult, sondern leitete eine weitere Aspektverschiebung in der
Verehrung der Ita ein, indem der Schidel als Heiligtum in ei-
ne zentrale Funktion riickte. Ob es sich noch immer um den
gleichen Schédel gehandelt hat, der vor dem Brand ausgestellt
war, ldsst sich mit Berechtigung fragen; eine spatmittelalterliche
«Wunderinszenierung», wie sie auch fiir andere Orte belegt
werden kann, ist jedenfalls nicht auszuschliessen.

Die Ausweitung zur Legende

Die Stirke der Legende von Bonstettens besteht in ihrer di-
daktisch klugen Anlage, die phantastische Elemente mit realen
Ortlichkeiten in der Gegend von Fischingen verbindet. Dies
setzt voraus, dass von Bonstetten Lokalkenntnisse und spezi-
fische Eindriicke von der Landschaft haben musste und/oder
auf Informationen zuriickgreifen konnte, die ihm Ortskundige
vermittelten. So wurden die pointierten Stationen der Idda-
Legende fiir den Besuchenden nicht nur erleb- und nachvoll-
ziehbar, sondern zusétzlich auf die Topografie iibertragbar. Fiir
den «wunderstichtigen» Glaubigen des Spatmittelalters musste
diese sinnliche Dimension einer iiberhohten «terra sancta» (hei-
ligen Landschaft) von besonderem Reiz gewesen sein — was sich
durchaus herumsprach.



Uit

Geschichtliche Ita, sagenhafte Idda | 57



58

Unten links: Iddaburgweg wenige
Meter unterhalb der Wallfahrtskir-
che Iddaburg. Solche Weglein auf
den Berg bestehen mindestens seit
dem spaten Mittelalter. Uber dhn-
liche Trampelpfade gelangten die
Pilger auf die Hohe zum Kreuz,
von wo laut Legende die hl. Idda
aus der Burg geworfen wurde.
Foto: 2014, Johannes Huber,

St. Gallen.

Unten rechts: Holztafel bei der so-
genannten Absturzstelle auf St.Id-
daburg. Seit dem spateren Mittel-
alter bildete die Stelle fur Idda-
Pilger eine grosse Attraktion. Foto:
2014, Johannes Huber, St. Gallen.

Geschichtliche Ita, sagenhafte Idda

Ausbau der wallfahrtsortlichen Infrastruktur

Der erhoffte Zustrom an Pilgernden sollte nicht ausbleiben. Zur
von Schiichti lancierten Infrastruktur gehort das Tischgrab tiber
der alten Grabstitte, das von 1496 datiert. Die Hauptattraktion
des Grabaufbaus ist die in der Frontplatte ausgesparte Offnung,
durch die man bei demiitiger Korperhaltung noch heute den
Kopf ins Innere des Tischgrabs einfithren kann (der steinerne
Hocker davor ist nicht fixiert). Eine zweite, allerdings deutlich
jiingere kultische Praxis besteht darin, in sitzender Haltung die
Fiisse ins Loch zu strecken. Auch dies wird bis heute getan. In
diesem Brauch lebt eine Gewohnheit aus der Zeit fort, als der
Weg iiber Fischingen noch von Pilgern, die nach Einsiedeln
unterwegs waren, benutzt wurde; denn am ehesten mit Fusslei-
den lédsst er sich erkldren, weniger aus einem Motiv der Idda-
Legende. Mit Fischingen waren offenbar also auch Einsiedler
Interessen verbunden. Mit Recht fragt es sich, ob vor diesem
Hintergrund die Wahl des Einsiedler Paters von Bonstetten als
Verfasser der Idda-Legende neu bewertet werden miisste.

Mit der Entstehung des Tischgrabes diirfte auch die Kapelle
bauliche Verdnderungen erfahren haben. In welchem Umfang
diese erfolgten, ldsst sich nicht sagen, da Befunde, insbesondere
archéologische, fehlen. Die Kapelle selbst ist 1504 im Zusam-
menhang mit einer Messstiftung urkundlich erstmals belegt.

Dass sich die Idda-Wallfahrt nicht auf den Besuch des Hei-




ligengrabs in Fischingen beschrinkte, liegt auf der Hand. Die
Dramaturgie der Legendenhandlung ist viel zu spektakulir, als
dass man auf einen Gang hinauf zum Iddaberg verzichtet hitte.
So diirfte die Besichtigung der sogenannten Absturzstelle auf
dem Berg zum Programmkern der Wallfahrt gehort haben. Die
spatgotische Frommigkeit mochte die Drastik des Geschehens
und Schauplitze unerhorter Ereignisse. Eine im Stiftsarchiv
St. Gallen aufbewahrte Plankopie (Plan Nr. 28) von 1739, basie-
rend auf einer dlteren Vorlage, veranschaulicht, dass der Flurna-
me Sanct=Idde=Berg (Berg der heiligen Idda) zumindest im 18.
Jahrhundert geldufig war. Obwohl éltere Belege fehlen, diirfte
die Tradition dieser Bezeichnung wesentlich frither ansetzen.
Der gleiche Plan zeigt auf der héchsten Erhebung des Bergs, am
Rand zum Abgrund, wo das Geldnde jih ins «Tief Tobel» abfillt,
ein markantes Kreuz. Offensichtlich von diesem Kreuz, das bis
ins 19. Jahrhundert Bestand hatte, sind zwei Uberreste doku-
mentiert: erstens der iiberlebensgrosse spatgotische Korpus, der
sich heute in der Vorhalle der Kirche auf Iddaburg befindet,
und zweitens der Sockel, der in exponierter Lage dem Kreuz Fe-
stigkeit, Hohe und Sichtbarkeit verlieh. Dieser Sockel existierte
noch in den 1970er Jahren und wurde dann in den 1980er Jahren

grundlos beseitigt. Er war rund zwei Meter breit, tief und hoch
und bestand aus geschichtetem beigegrauem Mortel. In die Mor-
telmasse waren zu deren Stabilisierung Lesesteine versetzt und

Unten links: Der Blick von der
sogenannten Absturzstelle in die
Tiefe hat die «Psychologie der
Legende» nachhaltig gepragt

und zur Popularitat der Lebens-
geschichte der hl. Idda wesentlich
beigetragen. Foto: 2013, Johannes
Huber, St. Gallen.

Unten rechts: Blick von der Burg-
stelle Alt-Toggenburg, etwa bei
der sogenannten Absturzstelle, in
Richtung Norden (Thurgau).

Foto: 6. Dezember 2013, Johannes
Huber, St.Gallen.

Geschichtliche Ita, sagenhafte Idda



60

Der 1739 von Johann Cas-

par Himmelberger kopierte

Plan zeigt schematisiert den
«Sanct=Iddee=Berg» (Berg der hl.
Idda) mit einem markanten Kreuz
auf der héchsten Erhebung, von
wo das Gelande nordseits jdh ab-
fallt ins «Tief Tobel». Stiftsarchiv
St.Gallen, Plan 28 (Ausschnitt).

Zeichen unterhalb der sogenann-
ten Absturzstelle: links spatmit-
telalterlicher Christuskorpus am
Kreuz. Rechts Marmorrelief mit
kniender und betender (?) Idda.
Autotypie, um 1910. Sammlung
Eugen Bechtiger-Lasser, Dreien
(Gde. Mosnang).

Gleiche Situation, diesmal aus
nordlicher Richtung (nicht zu se-
hen ist rechts das Marmorrelief.
Archiv Wallfahrts-Stiftung
St.lddaburg.

Nicht ein Uberrest der Burg
Toggenburg, sondern ein in den
1480er Jahren aufgebauter Sockel
fur das grosse Kreuz. Sammlung
Eugen Bechtiger-Lasser, Dreien
(Gde. Mosnang).

Geschichtliche Ita, sagenhafte Idda

~a

R

5 o T

vermauert worden, zwar lagig, aber verglichen mit regelmassig
gefiigtem hochmittelalterlichem Mauerwerk doch recht unsorg-
faltig. Obwohl eine Tafel am Stumpf diesen als «letzten Rest»
der Alt-Toggenburg auswies und sich «jede Beschdadigung» an
ihm verbat, handelte es sich nicht um ein erhaltenes Stiick des
Mauerwerks der Burg, sondern um den Sockel des Kreuzes.
Von der Mortelmasse brachen vor allem Kinder gerne zuweilen
ein Stiick ab, um es nach Hause zu tragen; andere bestiegen den
Haufen. Dass im 18. Jahrhundert nicht auch er abgetragen und
das Abraummaterial an den Bau der Kirche Gédhwil verwendet
wurde, hatte zwei Griinde: Der Iddaberg gehorte damals noch
dem Kloster Fischingen (die Gdhwiler mussten, bevor sie auf
dem Berg Steine brachen und sammelten, die Abtei zuerst um
Erlaubnis dazu bitten), und das Kreuz steckte damals offenbar
noch in diesem Sockel. Kreuz und Korpus gehorten also dem
Kloster. Auf dem Berg ging der Korpus mit der vermeintlichen
«Absturzstelle» eine ikonologische Verbindung ein: Das Haupt



Christi ist in gewohnter Manier zur Seite geneigt, die Augen sind
geoffnet, der Blick gnidig jener wenige Meter entfernten Stelle
zugewandt, an der man die Absturzstelle der heiligen Idda sah:
jenen Ort, an dem die englischen Boten des Herrn Idda im
Absturz behiiteten und sie sanft geborgen zu Boden fiihrten.

Quellen und Darstellungen (Auswahl)

Ackermann, August: Das Benediktiner-Kloster Fischingen einst und jetzt — zugleich
Fihrer durch die jetzigen Gebéulichkeiten, 1.-2. Tausend, Fischingen 1932.
Ackermann, August: Die heilige Idda. Grifin von Toggenburg. Thr Leben, ihre Vereh-

rung und ihre Heiligtiimer, 1. bis 10. Tausend, Gahwil 1953.

Albrecht von Bonstetten: Wortlaut der vier altesten Fassungen der Ida-Legende, in:
Kern, Leo M.: Die Ida von Toggenburg-Legende (Wahrheit und Dichtung), in:
Thurgauische Beitrige zur vaterlandischen Geschichte, Heft 64/65, Frauenfeld
1928, S. 1-136. Weitgehend identisch: Kern, Leo M.: Die Ida von Toggenburg-
Legende (Wahrheit und Dichtung). Dissertation Freiburg i. Ue., Bischofszell
1927, S. 60-83 (gearbeitet wurde nach dieser Ausgabe).

Barockes Fischingen. Verein St.Iddazell. Ausstellung zum Abschluss der Restaurie-
rungsarbeiten am Kloster Fischingen 1980-1991 unter dem Patronat des Thur-
gauer Regierungsrates (Kloster Fischingen, 27. September bis 27. Oktober 1991).
Katalog, Fischingen 1991 (mit Beitragen verschiedener Autorinnen und Autoren).

Korpus, der einst am Kreuz

auf dem Iddaberg hing (heute
Priestergrabstatte St.Iddaburg).
Partien mit restauriertem alterem

Inkarnat, sonst deckend Uberfasst.

Die Schnitzarbeit stammt aus der
Zeit um 1500, wohl kurz vorher.
Foto: 2014, Philipp Lehmann,
Goldach.

Geschichtliche Ita, sagenhafte Idda

61



62

Biichler, Hans: Das Toggenburg in alten Ansichten vom 17. bis 19. Jh., Wattwil 1975
(Toggenburgerblitter fiir Heimatkunde, 31. Heft [1975]), S. 74 f., Nrn. 317-321.

Burgener, Laurenz: Helvetia sancta oder Leben und Wirken der heiligen, seligen und
frommen Personen des Schweizerlandes. Aus den bewéhrtesten Quellen gesam-
melt und herausgegeben [von P. Laurenz Burgener], Bd. 1, Einsiedeln und New
York 1860, S. 333-337.

Gotzinger, Ernst: Die Alttoggenburg und ihre Iddalegende (1874), in: Gotzinger,
Ernst: Altes und Neues. Gesammelte Aufsitze, St. Gallen 1891, S. 43-57.

Henggeler, Rudolf: Professbuch der Benediktinerabtei U. L. Frau bei der hl. Gréfin
Ida zu Fischingen, in: Monasticon-Benedictinum Helvetia Bd. 2, Einsiedeln
1931, S. 403-515.

Henggeler, Rudolf: Zur Ikonographie der hl. Idda von Toggenburg, in: Anzeiger fiir
schweizerische Altertumskunde. Organ des Schweizerischen Landesmuseums,
des Verbandes der Schweizerischen Altertums-Museen und der Gesellschaft fiir
Schweizerische Kunstgeschichte, N.F. Bd. 40 (1938), S. 25-44.

Huber, Johannes: 150 Jahre Wallfahrtsort St.Iddaburg 1864-2014, St. Iddaburg/Géh-
wil 2014.

Keller, Willy: Die Benediktinerabtei Fischingen im Zeitalter der Glaubensspaltung
und der katholischen Reform 1500-1700, in: Zeitschrift fiir Schweizerische Kir-
chengeschichte, Beiheft 3, Freiburg i. U. 1946.

Kern, Leo M.: Der Brand des Klosters Fischingen (Thurgau), in: Zeitschrift fiir
Schweizerische Kirchengeschichte, Heft 21 (1927), S. 223-229.

Knoepfli, Albert: Die Kunstdenkmiler des Kantons Thurgau, Bd. 2 (Der Bezirk
Miinchwilen), Basel 1955 (Die Kunstdenkmiler der Schweiz, Bd. 34), vor allem
S. 63-226.

Konrad, Bernd: Die spitgotischen Tafeln im Historischen Museum des Kantons
Thurgau in Frauenfeld - Untersuchungen zur Unterzeichnung mittels Infrarot-
reflektografie — zugleich ein Katalog, in: Mitteilungen aus dem Thurgauischen
Museum, Heft 30 (1994), S. 9-57. Hier: S. 48-52.

Meyer, Bruno: Die heilige Ita von Fischingen, in: Thurgauische Beitrdge zur vater-
lindischen Geschichte, hg. vom Historischen Verein des Kantons Thurgau, Heft
112 (1974 1), S. 21-97.

Rahn, Johann Rudolf: [Art.] Fischingen, in: Rahn, Johann Rudolf (unter Mitwirkung
von Ernst Haffter; mit historischem Text von Robert Durrer): Die mittelalterli-
chen Architektur- und Kunstdenkmaler des Cantons Thurgau. Im Auftrage der
Eidgendossischen Landesmuseums-Commission, Frauenfeld 1899, S. 127-134.

Stiftsarchiv St. Gallen: Plan 1739 Kirchberg Himmelberger. Geographische Delinea-
tion von einem theil der Grafschafft Toggenburg, in Specie der beyden Pfareyen
Kirchberg und Mosnang, mit aller derselbn Kirchgendssig zugethanen Dorffe-
ren, Hofen, Hiuseren, und Wohnungen... copiert von: Joann Caspar Himmel-
berger, 1739, Massstab zirka 1:19°000. Papier (auf Leinwand) mit Holzstab, 62x92
cm, farbig lavierte Feder-/Pinselzeichnung. Stiftsarchiv St. Gallen, Plan Nr. 28.

Stiickelberg, Ernst Alfred: [Art.] Die heilige Jdda Grifin von Toggenburg, in: Die
Schweizerischen Heiligen des Mittelalters. Ein Hand- und Nachschlage-Buch fiir
Forscher, Kiinstler und Laien, Ziirich 1903, S. 61-63 (mit zahlreichen Irrtiimern).

Wispe, Roland: Historisches Museum St. Gallen. Graphik Fiirstenland und Toggen-
burg, SA aus St. Galler Kultur und Geschichte 10, St. Gallen 1982, S. 132 f,, Nrn.
259 f.

Weber, Charles / Stiheli, René: Die Grafen von Toggenburg. Nachschlagewerk, Lich-
tensteig 1997.

Williams-Krapp, Werner: Die deutsche Ida-Legende des schweizerischen Humani-
sten Albrecht von Bonstetten, in: Zeitschrift fiir die Geschichte des Oberrheins,
Bd. 130 (Der neuen Folge 91. Band), hg. von der Kommission fiir geschichtliche
Landeskunde in Baden-Wiirttemberg, Stuttgart 1982, S. 71-80.

Geschichtliche Ita, sagenhafte Idda



	Geschichtliche Ita, sagenhafte Idda : von der Historie zur Legende der Heiligen aus dem Toggenburg

