Zeitschrift: Toggenburger Jahrbuch

Band: - (2014)

Artikel: Der Tater wird zum Opfer : Standreden zur Hinrichtung Verurteilter im
19. Jahrhundert

Autor: Eppenberger Vogel, Kristiana

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-882723

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-882723
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Tater wird zum Opfer -

Standreden zur Hinrichtung Verurteilter

im 19. Jahrhundert

Standreden und deren Veroffentlichung nach einer vom Staat
vollzogenen Hinrichtung hatten Erziehung und sittliche Ermah-
nung des Volkes zum Ziel. Die Todesstrafe sollte der Abschrek-
kung dienen. Die religiosen Aussagen in den Standreden dienen
der Rechtfertigung der Todesstrafe, auch wenn deren Verfasser
die Hinrichtung in der Regel nur mit halbem Herzen als dem
Willen Gottes gemiss empfinden. Der Staat erscheint zwar noch
als Stellvertreter Gottes, die kirchliche Ermahnung richtet sich
aber weniger an den hingerichteten Verbrecher, sondern viel eher
wird die Schuld bei Eltern, einzelnen bosen Seelen oder Gruppen
und der Gesellschaft im Allgemeinen gesucht und gefunden. Die
Vertreter der Kirche werden so zu indirekten Befiirwortern der
Todesstrafe, indem sie die christliche Versohnungsbotschaft da-
zu nutzen, den Hingerichteten zum Opfer und zu einem Beispiel
von Sinneswandel zu machen. Der vom Staat verordnete Mord
wird zum seligen Sterben eines Bekehrten und die Standrede
zu einem beispielhaften «De mortuis nihil nisi bene» (iiber die

Toten nur Gutes).
Kristiana Eppenberger Vogel (Text) / René Giittinger (Fotos)

Rechtliches

1798 wird aus der Schweiz ein Einheitsstaat, die «Helvetische
Republik». Dabei kommt es zur Vereinheitlichung des Straf-
rechts durch Erlass des «helvetischen peinlichen Gesetzbuches»
vom Mai 1799. Es handelt sich um eine fast wortliche Uber-
setzung des «code pénal» von 1791, des Strafgesetzbuchs der
Franzosischen Republik, das zahlreiche Verbesserungen der
mittelalterlichen Rechtszustinde entsprechend dem Geist der
Aufkliarung enthdlt. Zum Beispiel wird als einzige Vollstrek-
kungsart eines Todesurteils die Enthauptung vorgesehen und
jegliches Vorausgehen von Marter und Qualen verboten. Zur
allgemeinen Abschreckung werden Hinrichtungen offentlich
vollzogen. Die Todesstrafe durch Enthaupten wird verhéngt bei
Aufruhr gegen die innere und dussere Sicherheit des Staates,
schweren Verbrechen wie Mord und Totschlag sowie bei Brand-

Der Tater wird zum Opfer

27



28

Der Tater wird zum Opfer

stiftung und falschem Zeugnis. Alle iibrigen Delikte werden mit
Freiheitsstrafen geahndet.

Bei der Auflosung der Helvetischen Republik im Februar
1803 erlangen die Kantone nach der Aufhebung des helveti-
schen peinlichen Gesetzbuches auf dem Gebiet des Strafrechts
und somit in der Handhabung der Todesstrafe wieder Autono-
mie. In vielen Kantonen hat dies ein Verschirfung der Hinrich-
tungspraxis zur Folge. Bern fiihrt beispielsweise den Galgen
fir Diebstahl und Notzucht-Delikte wieder ein. Ebenso werden
im Kanton St.Gallen Notzucht und Abtreibung wieder als to-
deswiirdige Verbrechen verfolgt. Erst im Revolutionsjahr 1848
wird in der Schweiz die Forderung nach genereller Abschaffung
der Todesstrafe erhoben. Im Bereich der biirgerlichen Gerichts-
barkeit kommt es aber erst 1874, im Zug der Totalrevision der
Bundesverfassung, dazu.




Eine traurige Amtsverpflichtung
Der im Juli 1829 in Reutlingen zum Tode durch das Schwert

verurteilte Kindsmorder Joseph Brem fragte auf dem Weg zur
Richtstatte den ihn begleitenden Pfarrer: «So viel ich horte, wer-
den Sie nach der Enthauptung eine Rede halten?» Der Geistliche
bejaht die Frage und bezeichnet es als «traurige Pflicht»,' zu der
er gerufen sei.

Es konnte frither in der Schweiz zu den Amtspflichten eines
Pfarrers gehoren, nach einer Hinrichtung noch auf der Richt-
stdtte eine Offentliche Standrede zu halten. Zu dieser Pflicht dus-
serte sich Pfarrer Kranich aus Hemberg, allerdings erst in seiner
Predigt am nachfolgenden Sonntag: «Ach, eine zweite dhnliche
Situation vermdcht ich kaum zu tragen. Mein Herz hat viel, sehr
viel dabei gelitten und blutet noch.»*

Hinrichtung in der Offentlichkeit

Die Zahl der Zuschauer diirfte bei einer Hinrichtung des Of-
teren sehr gross gewesen sein. Man bedenke den nicht geringen
Unterhaltungswert solch schauerlicher Geschehnisse in einer
Zeit, in der Fernsehen und Kino noch nicht die Mdglichkeit
boten, bei Verbrechen und Tod als Zuschauer dabei zu sein. So
richten sich denn auch die Anreden an eine gréssere Gruppe:

Der Tater wird zum Opfer

29



30

Der Tater wird zum Opfer

«Du gedringte, uniibersehbare Volksmenge», «Ihr Viter und
Miitter, ihr Sohne und Tochter», «Lehrer des Volkes, Viter und
Briider», «O Menschen», um nur einige zu nennen.

Pfarrer Albert Bitzius, Sohn des Schriftstellers Jeremias
Gotthelf, greift in seiner Schrift «Die Todesstrafe» diese Art
der Volksbelustigung allerdings scharf an: «(...) fir sie [die
Zuschauer] ist es ein Schauspiel ohne Eintrittsgeld; wer einmal
in seinem Leben am Fusse des Schafotts unter diesem Pobel ge-
standen hat, der weiss das fiir immer, der hat sich entsetzt iber
die Rohheit des Volkes.»’

Standrede und Predigt als sittliche Ermahnung

Die relative Seltenheit einer Hinrichtung macht es verstand-
lich, dass auch in den darauf folgenden Sonntagspredigten auf
das Geschehnis Bezug genommen wird. Ob es sich bei den histo-
rischen Quellen um eine Standrede oder eine Sonntagspredigt
handelt, hat auf den Charakter der Rede allerdings wenig Ein-
fluss. Beide werden von Geistlichen gehalten — auf die Konfes-
sion des Redners wird hier nicht eingegangen — und richten sich
an eine grossere Volksmenge. Der grosste Unterschied diirfte in
der Situation selber liegen: Die Predigt findet im sonntéglichen
Gemeindegottesdienst statt, die Standrede aus grausig-blutigem
Anlass im unmittelbaren Anschluss an die Enthauptung.

Die Erhaltung einiger dieser Reden verdanken wir dem Um-
stand, dass sie nachher als kleine Druckschriften veréffentlicht
wurden. Der Grund dazu wird in der Vorrede zur Lebensbe-
schreibung und Standrede der beiden 1798 in Glarus 6ffentlich
hingerichteten Morder Andreas Stricker und Johannes Zogg
genannt: «Nehmet sie freundlich auf, diese schwachen Beytréige
zur Beforderung eines guten Sinnes und Wandels unter uns (...)
welche ich deswegen mit mannigfaltigen, moralischen Erinne-
rungen und Anmerkungen durchflochten.»* Das Ziel dieser ver-
mutlich von Pfarrer Johann Rudolf Steinmuller aus «Kerenzen»
verfassten Schrift ist, wie wir spater sehen werden das gleiche
wie das der Rede selbst: die Erziehung und sittliche Ermahnung
des Volkes.

Berechtigung, Sinn und Zweck der Todesstrafe
Merkwiirdigerweise wird die Frage nach dem grundsitzli-
chen Ja oder Nein gegeniiber der Todesstrafe in den verwen-
deten Quellen nicht oder nur ansatzweise gestellt, obwohl man
dies in den letzten Jahrzehnten vor ihrer generellen Abschaffung
1874 erwarten wiirde. Man bekommt eher den Eindruck, dass



sich auch Pfarrer, es handelt sich in dieser Zeit noch ausnahms-

los um Minner, als Vertreter der (von Gott eingesetzten) Ob-
rigkeit sehen, sich in dieser Rolle nicht gegen die richterlichen
Entscheide stellen und angesichts der traurigen Situation ver-
suchen, «das Beste daraus zu machen». Sie alle versuchen aus
ihrem je eigenen Blickwinkel, die soeben erfolgte Hinrichtung
als gerecht und sinnvoll zu deuten.

Eine Hinrichtung wird als letztes verzweifeltes Mittel der
Obrigkeit gegen einen Verbrecher gesehen. Sie «sieht sich ge-
nothigt»,” den Stinder aus der Welt zu schaffen. Der Siinder wird
zum «Zwingenden», Staat und Richter zu den «Gezwungenen».
Der Verbrecher wird letztlich sein eigener Henker. Explizit wird
dies in einer Standrede des St.Galler Pfarrers Artho: «Warum
geschah wohl diese, dem Anschein nach hochst grausame, un-
menschliche That? Wer ist Schuld und Ursache, dass wir hier
das obrigkeitliche Schwert mit Menschenblut gefarbt erblicken?
Niemand anders, als der Enthauptete und nun in seinem eignen
Blute dahin Gewilzte selbst (...)».6

Hinrichtung als Siihne

Dass die grundsitzliche Kritik an der Todesstrafe so selten
ist, hingt moglicherweise mit der Auffassung der Strafe als Siih-
ne zusammen: Um der Ubeltat willen wird dem Ubeltiter ein

Der Tater wird zum Opfer

31



32

Der Tater wird zum Opfer

Leid, ein Verlust, eine Strafe zugefiigt. Ein Gleichgewicht wird
wieder hergestellt. Mit dieser Sichtweise konnen auch gldubige
Christen dazu kommen, die Todesstrafe als etwas Irrationales
zu tolerieren und als gerecht zu empfinden. Sie ist Mittel zum
Zweck, die aus der Stihne folgende Versohnung zwischen Ver-
brecher und Gesellschaft wieder herzustellen.

Talion und Vergeltung

Auch ohne ausdriickliche Erwidhnung kommt in den vor-
liegenden Standreden immer wieder zum Ausdruck, dass das
Talionsprinzip «Auge um Auge, Zahn um Zahn» (Ex 21,24) als
klassischer Ausdruck fir die Forderung nach Vergeltung steht.
Es geht weniger um die Bestrafung eines Ubeltiters, als vielmehr
um den Wunsch, einer Ordnung gerecht zu werden, die Gleiches
mit Gleichem vergelten will und damit ein Gleichgewicht garan-
tiert. Die Strafe hat das Ziel, eine neue, das Leben erméglichende
Ausgangsbasis zu schaffen.

Vergeltung im Prinzip der Talion fordert der unbekannte
Verfasser der Standrede fiir Alois Straus aus Mosnang. In ei-
nem regelrechten Bombardement mit Bibelzitaten, dem der Ruf
«Mord! Mord!» vorausgeht, beginnt er bei Kains Tat, die von
Gott selber gesithnt wird, und endet mit dem Dekalog «Du sollst
nicht toten!». Ausgefiihrt werden die Zitate nur ansatzweise,
offensichtlich erachtet er die biblischen Texte als selbstredend.
Er will die Mordtat des Alois Straus durch Gleiches vergolten
sehen, damit die Ordnung wieder hergestellt und das Leben in
geordnetem Rahmen wieder erméglicht wird. Im Prinzip der
Talion wurzelt der Gedanke, dass bei Ubereinstimmung von Tat

und Ergehen unbedingte Gerechtigkeit vollzogen wird.




Abschreckung und Pravention

Wenn zum Begehen einer bosen Tat ein boser (krimineller)
Wille gehort, so kann man diesen bésen Willen durch Andro-
hung einer schweren Strafe unter Umstidnden abschrecken. So
dhnlich dirfte der Grundgedanke sein, der dem Vollzug einer
Hinrichtung als 6ffentliches Schauspiel zugrunde liegt. Auch in
der Standrede fiir Alois Straus gehen Aussagen in diese Rich-
tung: «Moge nun diese schauervolle Hinrichtung fiir uns alle
ein Beispiel der strafenden Gerechtigkeit Gottes sein und eine
ernste Warnung zur Besserung des Lebens werden.»” Ebenso
spricht Pfarrer Frei zu den versammelten Zuschauern nach der
Hinrichtung des 21-jdhrigen Johannes Fischbacher aus Hem-
berg: «(...) fasse diese blutige Jiinglingsleiche nur recht ins Auge
und vergiss es dann nimmer, wohin die Liederlichkeit fithren,
wie tief sie in so kurzen Jahren ins Verderben stiirzen kann»,®
und spiter fligt er an: «So deutlich kann man es mit keinem
Buchstaben schreiben, so laut und ergreifend mit keiner Stimme
rufen, wie es hier zu vernehmen war, und Elternwort und Pre-
digerwort und Bibelwort wirken nicht so erschiitternd, wie das
schwirrende Schwert und das rollende Haupt.»’ Pfarrer Frei ist
sich der abschreckenden Wirkung des Schauspiels so sicher, dass
er dem Stellvertreter der Obrigkeit, dem «hochverehrten Lan-

Der Tater wird zum Opfer

33



34

Der Tater wird zum Opfer

desfahnrich», noch wihrend der Standrede den Auftrag erteilt,

der Regierung auszurichten, «es sei diese Menschenmasse nicht
umsonst zugegen gewesen». Hier hat die Todesstrafe eindeutig
nicht den Aspekt der Siihne, sondern der Pravention durch vor
Augen gefiihrte Folgen einer verbrecherischen Tat.

Schutz der Offentlichkeit

Die Hinrichtung kann als dauerhafte Priaventivmassnahme
fir riickféllige Téter gesehen werden. Der Téter wird auf immer
daran gehindert, erneut das Recht zu brechen und damit andere
zu gefihrden. Diesem Ziel dient auf endgiiltige Weise die To-
desstrafe, auf Zeit die Freiheitsstrafe. Dieser Gedanke kommt
beim obengenannten Pfarrer Frei ebenfalls zum Ausdruck: «Er
[Fischbacher] hat gewiss eine schwere Strafe verdient, wenn es
nur nicht - leider, aus Mangel an einer Besserungsanstalt — die
bedenkliche Todesstrafe hitte sein miissen, denn auch Gott will
ja nicht den Tod des Siinders, sondern dass er sich bekehre.»"

Es konnte sein, dass hier im Vorfeld der endgiiltigen Hin-
richtung nach einer Alternative gesucht wurde, zumal es sich
bei Johannes Fischbacher aus Hemberg um einen Brandstifter
und Dieb handelt und nicht um einen Morder. Auf jeden Fall
bt Pfarrer Frei, wenn auch nicht laut und explizit, dann doch
deutlich vernehmbar Kritik an der obrigkeitlichen Lésung des
«Problems Fischbacher».

Kritische Stimmen

Kritik an der Todesstrafe wird, wie weiter vorne angespro-
chen, in den hier verwendeten Standreden nur selten laut. Das
heisst nicht, dass es sie nicht gab. Man muss jedoch bedenken,



dass zu einer Standrede nicht unbedingt der ortsansassige Pfar-
rer verpflichtet wurde, sondern ein von der Obrigkeit beorder-
ter Kirchenvertreter. Die Standrede fiir Andreas Stricker und
Johannes Zogg wird 1798 «auf dem Blutgeriist zu Glarus» von
Pfarrer Johann Rudolph Steinmiiller aus Kerenzen gehalten.
Sie ist die einzige der verwendeten Reden, die noch aus dem
18. Jahrhundert stammt. Die Rede fiir Johannes Fischbacher
wird 1834 in Trogen von Pfarrer Frei, Dekan in St.Gallen, ge-
halten. Beide Redner stammen weder aus der Wohngemeinde
der Hingerichteten noch aus dem Ort, an dem die Hinrichtung
vollzogen wurde. Es diirfte klar sein, dass die Obrigkeit nicht
einen erkldrten Gegner ihrer Rechtspraxis fiir diese Aufgabe
wihlte. Kritische Stimmen muss es aber gegeben haben, denn
1874 wird die Todesstrafe in der biirgerlichen Gerichtsbarkeit
aufgehoben. Dies hatte Johannes Fischbacher unter Umstinden
noch erlebt, hitte ihn nicht die Gesellschaft mit 21 Jahren als
unhaltbaren Zeitgenossen hingerichtet.

Religiose Aspekte

Das Fundament aller Strafen ist die Vergeltung und damit
das Gefiihl erfolgter Gerechtigkeit. Dass dabei dem Evange-
lium rechtsgestaltende Kraft zukommt, zeigt die Rechtspraxis

Der Tater wird zum Opfer

35



36

Der Tater wird zum Opfer

christlich geprégter Staaten v. a. in der Bewertung der Todesstra-
fe. Gegeniiber dem Rechtsleben wird mit biblisch-christlicher
Ethik argumentiert. Dass aber auch die weltliche Gesetzgebung
nach evangelischer Mithilfe ruft, zeigt nicht zuletzt die Praambel
unserer Bundesverfassung von 1848: «Im Namen Gottes des
Allméchtigen».

Wie aber rechtfertigt ein christlicher Theologe die vor seinen
Augen vollzogene Hinrichtung eines Menschen angesichts des
5. Gebotes, «Du sollst nicht toten»? Steht er, und mit ihm die
weltliche Obrigkeit, nicht vor einem Dilemma zweier sich aus-
schliessender Forderungen? Der Staat ruft nach Wiedergutma-
chung und Sithne, die Bibel verbietet das Ausléschen mensch-
lichen Lebens.

Geschichte

Der mittelalterliche Staat sah schon in den Worten der Ge-
nesis « Wer Menschenblut vergiesst, dessen Blut soll auch durch
Menschen vergossen werden» (Gen 6,9) den Beweis fiir die
Rechtmissigkeit der Todesstrafe erbracht. Die von Gott einge-
setzte Gewalt iibte ihre Macht stellvertretend im Sinne eines ihr
vom hochsten Wesen verliehenen Auftrags aus. Die Strafgewalt
des Staates kam einer gottlichen Mission gleich.! Genau so ver-
steht Thomas von Aquin im 13. Jahrhundert die menschliche
Gerichtsbarkeit als getreues Abbild der gottlichen Allmacht. Bis
zum Beginn der Neuzeit wurde neben dem weltlichen Recht
die gottgesetzte «Lex Divina» (Heilige Schrift und kanonisches
Recht) zu Rate gezogen, besonders das mosaische Gesetz des
Alten Testaments, eine von Jahwe selbst dem jiidischen Volk in
seinen eigenen Worten iibertragene Fiigung.

Da ein Verbrechen eine Stinde und damit eine Verletzung
der gottgewollten Ordnung war, «fuhren die Gesetzesquellen im
Schlepptau der Theologie».'” Auch Martin Luther weist in einer
Schrift an den Kurfiirsten von Sachsen von 1525 jegliche rein
menschliche Verantwortung von sich und stellt klar, dass Gott
in beiden Reichen der Handelnde ist und bleibt."

Seit mit der Renaissance eine Trennung von Kirche und Staat
einsetzte, 16ste sich der Staat aus den biblischen Bindungen, und
die Aufkldrung stellte zumindest die Unumstdsslichkeit der To-
desstrafe zur Diskussion.

Biblische Zeugnisse in den Quellen
Die Kirchenvertreter, die in den vorliegenden Standreden
zu Wort kommen, stehen alle vor dem Dilemma, egal, ob sie



Befiirworter oder Gegner der Todesstrafe sind: Auf der einen
Seite das biblische Totungsverbot und das christliche Gebot
der Nichstenliebe und auf der anderen Seite die obrigkeitliche
Forderung nach einer Hinrichtung. Sie selber haben keine Wahl,
sind Vertreter des Staates und des rechtlich sanktionierten Mor-
des. Sie suchen die biblischen Aussagen zum Thema wohl nicht
zuletzt zur Kldarung und Rechtfertigung der eigenen Rolle.

Da die Talion oder die Forderung, Menschenblut durch
Menschenblut zu sithnen, allzu schnell vom Tisch zu wischen
wiren — es handelt sich dabei um eine an ein bestimmtes Volk
in einer bestimmten Situation gerichtete Forderung —, werden
beide in den Standreden nur am Rande aufgefiihrt. Auch Albert
Bitzius warnt vor einer vorschnellen, unkritischen Ubertragung
altisraelitischer Gegebenheiten auf zeitgendssische Staaten: «So
ist also auch hier alles beweglich, alles im Fluss, alles relativ,
nichts absolut, alles durch die verinderliche Zeit und ihre Be-
diirfnisse bedingt, nichts von allem Anfang an und auf ewig fest
(...).» Seines Erachtens kann man nicht «das Gottesgesetz der
staatenlosen Zeit auf eine staatlich gesittete ausdehnen»."

Bei allen Predigern kommt das ungute Gefithl zum Aus-
druck, etwas verteidigen zu miissen, das sie doch nur mit halbem

Herzen gutheissen konnen. Bitzius, selber Theologe, beschreibt

Der Tater wird zum Opfer

37



38

Der Tater wird zum Opfer

die Situation seiner Kollegen: «Geistliche treten ein, samtlich
heilig tiberzeugt von der Rechtmassigkeit der Todesstrafe; und
doch wird kein einziger von ihnen die Notwendigkeit derselben
gerade in dem vorliegenden Fall mit ganz freiem Herzen zu be-
haupten wagen.»" Ein Kirchenvertreter steht auf dem Schafott
und muss, unter Umsténden gegen seine eigene Uberzeugung,
den Mord an einem Mitmenschen mittels Religion rechtfer-
tigen.

Bei Pfarrer Steinmiiller gibt Gott selber das Schwert in die
Hand des Scharfrichters und macht somit die Obrigkeit zu sei-
ner Stellvertreterin: «(...) dass er [der Allwissende] nach vielen
vergeblichen Warnungen dem Frevel des Siinders ein Ziel setzt,
und es gewohnlich schon auf dieser Erde so fiigt: dass sie in die
Hénde der raichenden Obrigkeit fallen (die uns besonders heute
so ehrwiirdig und ernst erscheint), die das Schwert der Rache in
ihren Hénden fiihrt (...)»."* Derselbe Prediger bittet deshalb am
Ende fiir die weltliche Macht: «Segne zu dem Ende unsere liebe
Obrigkeit mit deinem heiligen Geist, dass sie fortfahre als deine
Stellvertretterin unter uns das Laster zu bestrafen...»

Gott selber ergreift auch bei Artho das Schwert, der die
ganze Rechtspraxis dem ewigen Gesetz von Lohn fiir Gutes und
Strafe fiir Boses unterstellt und am Ende - ganz im Sinne Martin
Luthers — spricht: «Die Obrigkeit ist Gottes Dienerin zum Be-
sten der Menschen. Wenn sie einen todeswiirdigen Verbrecher
mit dem Tode bestrafet, fiihrt Gott selber das Schwert.»"”

Wer ist schuld? Die Gesellschaft?

Es fillt auf, dass in Hinrichtungsreden wiederholt die Ge-
sellschaft als Ganzes angegriffen wird. Pfarrer Scheuchzer aus
Hausen am Albis greift die Zustdnde seiner Zeit an: «(...) und
dies Sittenverderben heisst heut zu Tage nicht Laster, es heisst
Zeitgeist, Sitte, Mode. Und nicht etwa bloss im Gefdngnis er-
blickt man das Laster; frey und triumphierend geht es auch in
der Welt umher.»'®

Aber war das 19. Jahrhundert im Vergleich zu vergangenen
Zeiten derart sittenlos, dass diese Vorwiirfe gerechtfertigt waren?
Es war eine Zeit grosser politischer und sozialer Umwialzungen:
die Zeit der Helvetik, die Wirren des Sonderbundkrieges und die
schlechte Wirtschaftslage, die etliche Schweizer zum Auswan-
dern zwangen. Die Anprangerungen Pfarrer Scheuchzers sind
zweifellos in ihrer Schirfe iibertrieben. Er zielt wohl eher auf
eine Moralpredigt zugunsten der Kirche und der Religion, denn
als Grund fiir das Laster nennt er «den Mangel an Gottesfurcht



bey allen Stinden und Altern», die Vernachldssigung des re-

gelmissigen Gottesdienstbesuchs sowie die «Unterlassung von
Gebet und Andacht», dann aber auch die Nachldssigkeit in der
Erziehung der Kinder und das Versaumen des Unterrichts «zur
Bildung von Herz und Verstand».

Wer ist schuld? Angriffe auf «bdse Seelen»

Konkretere Schuldzuweisung findet dort statt, wo der engere
Umkreis des Hingerichteten angesprochen wird: «Anstifter»,
«verdorbene Menschen», sogar «Satan in Menschengestalt»
werden ehemalige Spiessgesellen genannt. A. Schérer berichtet
in seiner Anleitung «Der Prediger bei Missethétern» iiber ein
Gesprich, in dem der Gefangene die Namen seiner Mittdter
bekanntgibt. Die jungen Pfarrer, fiir die diese Schrift gedacht
war, werden nicht angeleitet, solches Wissen dem Richter wei-
terzuleiten. So war die Aufforderung zur Umkehr durch den
Geistlichen an die noch lebenden und bei der Hinrichtung an-
wesenden Kumpane wohl die einzige Moglichkeit, Einfluss zu
nehmen. Pfarrer Frei aus St.Gallen stellt noch relativ allgemeine
Fragen nach anderen Delinquenten, «(...) wandert er [der Hin-
gerichtete] aber allein auf liederlichen Wegen? (...) Ist sonst
niemand mehr, der vielleicht den Anfang schon gemacht, die
Hand mit ungerechtem Gute schon befleckt, sein Gewissen, das

Der Tater wird zum Opfer

39



40

Der Tater wird zum Opfer

ihn warnen wollte schon iiberwiltigt hat?»' «Bose, schlechte
und grundsatzlose Gesellschaften» sind es laut Steinmiiller,
«lasterhafte und verdorbene Beispiele», die die beiden Hinge-
richteten vom rechten Weg abbrachten. Die Schuld am Tod der
beiden Verbrecher schiebt er unbekannten Anstiftern zu, die «so
viele edle und gute Gesinnung in ihrem [der Hingerichteten] In-
nern ersticken und todten; und in der biirgerlichen Gesellschaft
manchen sonst gut gewordenen Biirger in einen Stohrer innerer
Ruhe verwandeln, so viel Menschenelend verbreiten; ja, ja, sogar
ungliickliche Opfer fiir den Rabenstein und fiir das Hochgeriist
zu pflanzen».

Die Pfarrer konnen nur Warner, nicht aber Richter sein. In
den Quellen bekommen sie nicht genug davon, die Umkehr
der armen Hingerichteten zu preisen, die Lasterhaftigkeit der
noch Lebenden zu schelten und ihnen ein gleiches Schicksal zu
prophezeien: «Ihr aber, die ihr gewinnsiichtig mit ihm gespielt
und sein gestohlenes Geld verbrecherisch an euch gelockt und
abgenommen habt wie ein Raub - ich weiss nicht, ob ihr hier an-
wesend seid — habt ihr euch nicht gleicher Verdammnis schuldig
gemacht? Das Racheschwert der Gerechtigkeit blitzt schon tiber
euren Hauptern.»*!

Die gottliche Vergebung, die den Getoteten in allen Fillen
zugesichert wird, spricht Scheuchzer den Mittétern ab. Sie sind
die, die Gott am Ende bestrafen wird, denn «in Gottes Augen ist
ein solcher Mensch hochst liacherlich».?? Es bleibt die Frage, ob
Scheuchzer diese Aussage wirklich meint oder ob er nicht viel
eher eine moglichst wirksame Warnung abgeben will. Es gibe
dann in seinen Augen wohl nur eine Losung fiir einen Anstif-
ter: durch den Gang auf das Schafott die Erlgsung ebenfalls zu
verdienen.

Warnung an Mutter und Vater

Viter und Miitter werden auch in den Standreden als
massgeblicher Faktor bei der Erziehung der Kinder gesehen.
Sie werden als Verantwortliche, nicht schon als Schuldige an-
geschaut, wenn auch oft als potenziell Schuldige. Sie stehen vor
der Entscheidung, ob sie ihr Kind zu einem Siinder oder zu ei-
nem wertvollen Christenmenschen heranwachsen lassen. Pfar-
rer Zschokke aus Liestal, ein Beispiel aus dem Baselbiet, redet
den Eltern ins Gewissen, indem er sie an ihr Trauversprechen
erinnert, das «Versprechen in feierlicher Stunde, die Kinder in
Zucht und Gottesfurcht zu erziehen». Er illustriert die Warnung
mit dem Beispiel des soeben hingerichteten Mérders Bowald,



der von seinen Eltern, anstatt zur Schule oder zur Arbeit, zum

Betteln geschickt wurde und somit «statt des Gebetes und der
Ausiibung kindlicher Tugenden die Hollenkiinste des Liigens
und Stehlens» lernte.” Und welche Eltern wiirden bei solchen
Worten nicht erschauern?

Der Anruf der Eltern wird auch zur Entlastung des Toten:
«Kann ein Mensch bedauernswerter sein, als der, der seinen
Lebenszweck ganz verfehlt, in der Jugend schon Schaden an
seiner Seele leiden musste. Musste! Durch Erziehung!»** Und
in der Rede fiir Alois Strauss wird gewarnt: «Hort ihr Eltern!
Das hier noch rauchende Blut ruft an eure Herzen: Wehe euch!
Sollte eines eurer Kinder aus eurer Schuld verloren gehen - und
hier sein Blut verspritzen miissen - es wiirde zu Gott um Rache
schreien, Rache iiber euer verworfenes Haupt.»*

Pastorale Aspekte

Das Todesurteil ist beschlossen, das Schafott errichtet und
der Henker bestellt. Bleibt nur noch die Hinrichtung, und die
Arbeit der Obrigkeit ist getan. Hier trennen sich die Wege von
Staat und Geistlichkeit. Albert Bitzius beschreibt dies auf zyni-
sche Art: «Der Staat tibergibt den Verbrecher ganz zuletzt noch
der Kirche, damit sie ihm einen Trost gewéhre, der dem Staate
nicht zu Gebote steht; Geistliche umgeben den armen Siinder

Der Tater wird zum Opfer

41



42

Der Tater wird zum Opfer

in seinen letzten Tagen und Stunden, Geistliche begleiten ihn
auf seinem letzten Gang, und einer aus ihrer Mitte halt nach
vollbrachter Hinrichtung die Standrede an das Volk.»*

Die Aufgabe der Geistlichkeit ist der Trost, iiber die Belange
der Obrigkeit zu sprechen, wird dem Pfarrer verboten. Der Staat
will einem irdischen Leben ein Ende setzen, die Kirche soll nun
die Vorbereitung fiir das ewige Leben sicherstellen. Diese kla-
re Trennung zwischen sinnlos gewordenen rechtlichen Fragen
und dem aktuellen Bereich des Glaubens und der Religion wird
auch bei Schiérer in seiner Anleitung fiir Gefingnisseelsorger
gemacht: «In delikaten und verwickelten Fillen handelt der Pre-
diger am kliigsten, wenn er den Ungliicklichen ermahnt, seine
Zeit nicht mit unniitzen, zu nichts fithrenden Untersuchungen,
sondern auf die wichtige Sorge fiir sein ewiges Wohl zu wenden,
damit wenn sein Loos hienieden traurig ausfallen wiirde, er
desto besser und gliicklicher in jener Welt sei.»” Er ruft auch zu
Geduld und Hartnéckigkeit bei der religiosen Unterweisung auf,
damit das, was im Leben des Verurteilten vernachlassigt wurde,
posthum der Ehrrettung dienen kann.

Die Absurditdt der Aufgabe wird wiederum von Bitzius, der
ein klarer Gegner der Todesstrafe ist, scharf kritisiert: «Nun tritt

der Verbrecher selbst vor die Seele des Geistlichen. Er hat keine




klare Vorstellung weder von dessen Person noch von dessen
Verbrechen. Er selbst lebt ja stille in den einfachen Verhaltnissen
der Mittelklasse und kommt daher mit den Verbrechen sowohl
in den Hohen als in den Tiefen der Gesellschaft nur dusserst
selten in Beriihrung (...), er begreift kaum, wie ein Mensch mit
einem Mord auf der Seele noch leben kann, (...) und diese inner-
lich selbst nicht ganz festen Geistlichen sollen nun den Verbre-
cher von der Gerechtigkeit der {iber ihn verhidngten Todesstrafe
iberzeugen, sollen ihn zu seinem letzten Gang vorbereiten, sol-
len ihn bekehren.»* Bitzius nimmt damit auch seine eventuell
jungen und unerfahrenen Kollegen in Schutz, die im Auftrag des
Staates eine absurde und unmégliche Aufgabe zu iibernehmen
haben: die Umerziehung eines Verbrechers nicht zur Vorberei-
tung auf eine Wiedereingliederung in die Gesellschaft, sondern
als Vorbereitung auf den Tod. Der Geistliche bekommt die Auf-
gabe, die Saat der religiésen Bildung zum Blithen zu bringen,
damit das Rohr nach der Bekehrung mit reiner Seele geknickt
werden kann. Was bleibt da anderes, als den Hingerichteten
zumindest posthum als guten Menschen darzustellen?

Tote Helden

Nach dem Tod auf dem Schafott wird der Seelsorger zum
Verteidiger des Ermordeten. Nichts mehr ist erkennbar von den
einst so tief gefallenen Stindern. Durch Reue, das Nachholen des
biblischen Unterrichts und nicht zuletzt durch den Gang aufs
Schafott werden die ehemaligen Verbrecher zu Helden und von
den Predigern teilweise fast zu Mirtyrern gemacht. Sie werden
zum gelduterten Gegenpol der als stindig hingestellten Zuhorer-
schaft, und ihr Tod erhilt anstelle der Strafe den Charakter einer
Heimkehr ins Reich Gottes.

Pfarrer Kranich aus Hemberg nimmt in seiner Sonntagspre-
digt auf die einige Tage vorher in Trogen erfolgte Hinrichtung ei-
nes Hembergers Bezug. Er benutzt das Bild des reuigen Zollners
aus Lk 18, um die Umkehr des jungen Johannes Fischbacher
darzustellen. Auch er habe seine Augen «nicht gen Himmel zu
heben gewagt vor lauter Scham und innerer Zerknirschung (...)
seine letzten Stunden offenbarten noch seine Reue in hohem
Grade (...) und selbst noch auf der schauervollen Stelle, wo
schon das Schwert um sein Haupt blitzte, erhob sich sein Gebet
zur Barmherzigkeit des Richters aller Richter, kein Missethiter
ist wohl religidser und reumiithiger gestorben.»*

Zu einem Weg zum Kreuz nach dem Vorbild Jesu Christi
wird der Gang vom Gefdngnis zur Richtstitte fiir Caspar Lier in

Der Tater wird zum Opfer

43



44

Der Tater wird zum Opfer

Hausen am Albis. Pfarrer Scheuchzer beschreibt diesen in seiner
Sonntagspredigt am 8. Mai 1808. Vor dem Gefangnis habe Lier

laut fiir seine Kinder gebetet und zu den Zuschauern gesagt:
«Wer diese Kinder in meinem Namen aufnimmt, nimmt mich
auf.» Beim Passieren seines Hauses bittet Lier dann die ehema-
ligen Hausgenossen, ihm zu verzeihen und fiir ihn zu beten.
Einen angebotenen Becher Wein lehnt der Gefangene ab und
trinkt stattdessen Wasser aus dem Brunnen. «Als er entkleidet
ward, setzte er den Spruch <jetzt werde ich aufgeopfert usw.»» aus
dem Gedachtnis her. Willig setzte er sich auf den Stuhl und bei
dem letzten Zurufe: <Vater, in deine Hinde befehle ich meinen
Geisth erhielt er beym Wort «Vater> den gliicklichen Schwerdt-
streich, der seinem Leben ein Ende machte».’

Wer sind nun am Ende die Bosen? Die Verurteilten, ihr na-
heres Umfeld oder die Gesellschaft? Starb hier ein Verbrecher
oder ein Heiliger? Welches Bild des Hingerichteten ist nun das
richtige, das vor oder das nach dem Tod, keines oder beide?
Die Unklarheit und Absurditit der Situation muss in der ersten
Hailfte des 19. Jahrhunderts zumindest einigen ebenso bewusst
gewesen sein wie dem Pfarrer und spateren Universititsprofes-
sor Albert Bitzius: «Ein Geistlicher tritt vor und erzahlt dem
lautlos lauschenden Volk, wie jene Méanner bekannt und bereut,



wie ernst und fromm sie dem Tod entgegengesehen haben und

wie er hoffen diirfe, es warte ihrer da oben ein gnadiges Gericht.

Das Volk kann sie nicht vergessen, noch heute leben sie, umbhiillt

von einem Sagenkreis, in seinen Gesprichen, halb Teufel und
halb Helden.»

Anmerkungen

O 00 N U kW=

WO NN NN RN NN NN e e e
S O 0 N U R W N HE O O NN R W N = O

Quelle 5b, S. 15.
Quelle 8b, S. 15.
Bitzius A., 1870, S. 68.
Quelle 1, S. 4.

Quelle 2, S. 3.

Quelle 6, S. 3.

Quelle 7, S. 3.

Quelle 8a, S. 5.

Quelle 8a, S. 7.

Quelle 8a, S. 4.
Jellinek G., 1914, S. 189.
Strub B., 1973, S. 8.
Bornkamm K., Ebeling G. (Hrsg.), 1983, Bd.4, S. 37.
Bitzius A., 1870, S. 71.
Bitzius A., 1870, S. 71.
Quelle 1, S. 50.

Quelle 6, S. 5.

Quelle 2, S. 2f.

Quelle 8a, S. 5.

Quelle 1, S. 47.

Quelle 8b, S. 9.

Quelle 2, S. 9.

Quelle 9, S. 12f.
Quelle 8b, S. 11.
Quelle 7, S. 13.

Bitzius A., 1870, S. 68.
Schirer A., 1813, S. 6f.
Bitzius A., 1870, S. 68f.
Quelle 8b, S. 6f.
Quelle 2, S. 14.

Quellen

1

Standrede, gehalten auf dem Blutgeriiste zu Glarus den 19. Heumonat 1798 nach
der traurigen Hinrichtung Andreas Strickers und Johannes Zoggs von Joh. Rud.
Steinmiiller, Pfarrer in Kerenzen.

Predigt nach der Hinrichtung des Caspars Liers von Ebertschweil der Pfarr
Husen-Albis iiber den von ihm selbst vorgeschlagenen Text zur Warnung fiir
andere unter Anfithrung einiger seiner Lebensumstinde. Gehalten sonntags
den 8. May 1808 und zum Besten seines Weibes und seiner Kinder zum Druck
befordert von Johann Caspar Scheuchzer, Pfarrer zu Husen-Albis, bey David
Biirkli, Ziirich, 1808.

Der Tater wird zum Opfer

45



46

Der Tater wird zum Opfer

5a

5b

8a

8b

Draeseke, Johann Heinrich Bernhard: Predigten, Herold +Wahlstab, Liineburg,
1814.

Bekenntnis und Warnung eines Missethiters der am 18ten Midrz 1815 zu
St.Gallen hingerichtet wurde, Traktatgesellschaft Basel, Basel, 1815.

Kurze Lebensgeschichte des M. Joseph Brem, gewesenen Pfarrhelfers zu Reutlin-
gen, welcher wegen eines veriibten Kindsmordes den 18. Juli 1829, im 40. Jahre
seines Alters hingerichtet wurde, Reutlingen, bey Christoph Friedrich Bosinger,
1829.

Rede nach der Hinrichtung des gewesenen Helfers M. Brehm zu Reutlingen, am
Blutgeriste gehalten den 18ten Jul. 1829.

Erbauungsrede auf der Richtstitte zu St.Gallen nach der Enthauptung des Ubel-
thiters Johann Baptist Custer von Eschenbach gehalten den 13ten Juni 1831 von
Joseph Anton Artho, dritten Pfarrer in St.Gallen, Druckerei Brentano, St.Gallen
1831.

Standrede, gehalten bei der Hinrichtung des ungliicklichen Alois Straus von
Mosnang, Kanton St.Gallen, Frauenfeld den 7ten Madrz 1833,

Standrede, den 26. Brachmonat 1834 auf der Richtstdtte in Trogen bei der Hin-
richtung des ungliicklichen Johannes Fischbacher von Hemberg gehalten von
Pfr. Frei, Buchdruckerei Schldpfer, Trogen, 1834.

Des Siinders reumiitiges Bekenntnis: Gott sei mir gnidig! Eine Predigt gehalten
in Hemberg am Sonntage nach der Hinrichtung eines einundzwanzigjahrigen
Jinglings zu Trogen, gebiirtig von Hemberg, von Pfr. Kranich, Buchdruckerei
Schlépfer, Trogen, 1834.

Kurze Lebensgeschichte des am 28. April 1838 in Liestal hingerichteten Johann
Jakob Bowald. Nebst der bei der Hinrichtung gehaltenen Standrede von Emil
Zschokke, Pfr. In Liestal, Banga + Honegger, Liestal, 1838.

Ausgewahlte Literatur

AUBERT J. (Hrsg.) et al, Kommentar zur Bundesverfassung der Schweizerischen Eid-

genossenschaft vom 29. Mai 1874, Basel, 1987.

Birzius A., Die Todesstrafe vom Standpunkt der Religion und der theologischen

Wissenschaft, Berlin, 1870.

Bornkamm K., EBELING G. (Hrsg.) et al, Martin Luther Ausgewdhlte Schriften, 2.

Aufl., Frankfurt 1983.

JELLINEK G., Allgemeine Staatslehre, 3. Aufl,, Berlin 1914.

Lepker K. B., Todesstrafe Ursprung, Geschichte, Opfer, Wien, 1980.

MEeHLER H. A., Henkersmahlzeiten, Frankfurt, 1986.

ScHARER A., Der Prediger bey Missethitern oder Anweisung zu einer zweckmassigen

religivsen Behandlung grosser Verbrecher und ihrer Vorbereitung zum Tode,
Bern, 1813.

ScHMIDHAUSER E., Vom Sinn der Strafe, 2. Aufl., Géttingen, 1971.
STRUB, B., Der Einfluss der Aufklarung auf die Todesstrafe, Diss. Ziirich, 1973.



	Der Täter wird zum Opfer : Standreden zur Hinrichtung Verurteilter im 19. Jahrhundert

