
Zeitschrift: Toggenburger Jahrbuch

Band: - (2014)

Artikel: Der Täter wird zum Opfer : Standreden zur Hinrichtung Verurteilter im
19. Jahrhundert

Autor: Eppenberger Vogel, Kristiana

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882723

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882723
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Täter wird zum Opfer -
Standreden zur Hinrichtung Verurteilter
im 19. Jahrhundert

Standreden und deren Veröffentlichung nach einer vom Staat

vollzogenen Hinrichtung hatten Erziehung und sittliche Ermahnung

des Volkes zum Ziel. Die Todesstrafe sollte der Abschrek-

kung dienen. Die religiösen Aussagen in den Standreden dienen

der Rechtfertigung der Todesstrafe, auch wenn deren Verfasser

die Hinrichtung in der Regel nur mit halbem Herzen als dem

Willen Gottes gemäss empfinden. Der Staat erscheint zwar noch

als Stellvertreter Gottes, die kirchliche Ermahnung richtet sich

aber weniger an den hingerichteten Verbrecher, sondern viel eher

wird die Schuld bei Eltern, einzelnen bösen Seelen oder Gruppen
und der Gesellschaft im Allgemeinen gesucht und gefunden. Die

Vertreter der Kirche werden so zu indirekten Befürwortern der

Todesstrafe, indem sie die christliche Versöhnungsbotschaft dazu

nutzen, den Hingerichteten zum Opfer und zu einem Beispiel

von Sinneswandel zu machen. Der vom Staat verordnete Mord
wird zum seligen Sterben eines Bekehrten und die Standrede

zu einem beispielhaften «De mortuis nihil nisi bene» (über die

Toten nur Gutes).

Kristiana Eppenberger Vogel (Text) / René Güttinger (Fotos)

Rechtliches

1798 wird aus der Schweiz ein Einheitsstaat, die «Helvetische

Republik». Dabei kommt es zur Vereinheitlichung des

Strafrechts durch Erlass des «helvetischen peinlichen Gesetzbuches»

vom Mai 1799. Es handelt sich um eine fast wörtliche

Übersetzung des «code pénal» von 1791, des Strafgesetzbuchs der

Französischen Republik, das zahlreiche Verbesserungen der

mittelalterlichen Rechtszustände entsprechend dem Geist der

Aufklärung enthält. Zum Beispiel wird als einzige Vollstrek-

kungsart eines Todesurteils die Enthauptung vorgesehen und

jegliches Vorausgehen von Marter und Qualen verboten. Zur

allgemeinen Abschreckung werden Hinrichtungen öffentlich

vollzogen. Die Todesstrafe durch Enthaupten wird verhängt bei

Aufruhr gegen die innere und äussere Sicherheit des Staates,

schweren Verbrechen wie Mord und Totschlag sowie bei Brand-

Der Täter wird zum Opfer 27



Stiftung und falschem Zeugnis. Alle übrigen Delikte werden mit
Freiheitsstrafen geahndet.

Bei der Auflösung der Helvetischen Republik im Februar

1803 erlangen die Kantone nach der Aufhebung des helvetischen

peinlichen Gesetzbuches auf dem Gebiet des Strafrechts

und somit in der Handhabung der Todesstrafe wieder Autonomie.

In vielen Kantonen hat dies ein Verschärfung der

Hinrichtungspraxis zur Folge. Bern führt beispielsweise den Galgen

für Diebstahl und Notzucht-Delikte wieder ein. Ebenso werden

im Kanton St.Gallen Notzucht und Abtreibung wieder als

todeswürdige Verbrechen verfolgt. Erst im Revolutionsjahr 1848

wird in der Schweiz die Forderung nach genereller Abschaffung
der Todesstrafe erhoben. Im Bereich der bürgerlichen Gerichtsbarkeit

kommt es aber erst 1874, im Zug der Totalrevision der

Bundesverfassung, dazu.

28 Der Täter wird zum Opfer



iiiii

Eine traurige Amtsverpflichtung
Der im Juli 1829 in Reutlingen zum Tode durch das Schwert

verurteilte Kindsmörder Joseph Brem fragte auf dem Weg zur
Richtstätte den ihn begleitenden Pfarrer: «So viel ich hörte, werden

Sie nach der Enthauptung eine Rede halten?» Der Geistliche

bejaht die Frage und bezeichnet es als «traurige Pflicht»,1 zu der

er gerufen sei.

Es konnte früher in der Schweiz zu den Amtspflichten eines

Pfarrers gehören, nach einer Hinrichtung noch auf der Richtstätte

eine öffentliche Standrede zu halten. Zu dieser Pflicht
äusserte sich Pfarrer Kranich aus Hemberg, allerdings erst in seiner

Predigt am nachfolgenden Sonntag: «Ach, eine zweite ähnliche

Situation vermocht ich kaum zu tragen. Mein Herz hat viel, sehr

viel dabei gelitten und blutet noch.»2

Hinrichtung in der Öffentlichkeit
Die Zahl der Zuschauer dürfte bei einer Hinrichtung des

Öfteren sehr gross gewesen sein. Man bedenke den nicht geringen

Unterhaltungswert solch schauerlicher Geschehnisse in einer

Zeit, in der Fernsehen und Kino noch nicht die Möglichkeit
boten, bei Verbrechen und Tod als Zuschauer dabei zu sein. So

richten sich denn auch die Anreden an eine grössere Gruppe:

Der Täter wird zum Opfer 29



«Du gedrängte, unübersehbare Volksmenge», «Ihr Väter und

Mütter, ihr Söhne und Töchter», «Lehrer des Volkes, Väter und

Brüder», «O Menschen», um nur einige zu nennen.
Pfarrer Albert Bitzius, Sohn des Schriftstellers Jeremias

Gotthelf, greift in seiner Schrift «Die Todesstrafe» diese Art
der Volksbelustigung allerdings scharf an: «(...) für sie [die

Zuschauer] ist es ein Schauspiel ohne Eintrittsgeld; wer einmal

in seinem Leben am Fusse des Schafotts unter diesem Pöbel

gestanden hat, der weiss das für immer, der hat sich entsetzt über

die Rohheit des Volkes.»3

Standrede und Predigt als sittliche Ermahnung
Die relative Seltenheit einer Hinrichtung macht es verständlich,

dass auch in den darauf folgenden Sonntagspredigten auf
das Geschehnis Bezug genommen wird. Ob es sich bei den

historischen Quellen um eine Standrede oder eine Sonntagspredigt

handelt, hat auf den Charakter der Rede allerdings wenig Ein-
fluss. Beide werden von Geistlichen gehalten - auf die Konfession

des Redners wird hier nicht eingegangen - und richten sich

an eine grössere Volksmenge. Der grösste Unterschied dürfte in
der Situation selber liegen: Die Predigt findet im sonntäglichen

Gemeindegottesdienst statt, die Standrede aus grausig-blutigem
Anlass im unmittelbaren Anschluss an die Enthauptung.

Die Erhaltung einiger dieser Reden verdanken wir dem

Umstand, dass sie nachher als kleine Druckschriften veröffentlicht
wurden. Der Grund dazu wird in der Vorrede zur
Lebensbeschreibung und Standrede der beiden 1798 in Glarus öffentlich

hingerichteten Mörder Andreas Stricker und Johannes Zogg

genannt: «Nehmet sie freundlich auf, diese schwachen Beyträge

zur Beförderung eines guten Sinnes und Wandels unter uns

welche ich deswegen mit mannigfaltigen, moralischen Erinnerungen

und Anmerkungen durchflochten.»4 Das Ziel dieser

vermutlich von Pfarrer Johann Rudolf Steinmüller aus «Kerenzen»

verfassten Schrift ist, wie wir später sehen werden das gleiche

wie das der Rede selbst: die Erziehung und sittliche Ermahnung
des Volkes.

Berechtigung, Sinn und Zweck der Todesstrafe

Merkwürdigerweise wird die Frage nach dem grundsätzlichen

Ja oder Nein gegenüber der Todesstrafe in den verwendeten

Quellen nicht oder nur ansatzweise gestellt, obwohl man
dies in den letzten Jahrzehnten vor ihrer generellen Abschaffung
1874 erwarten würde. Man bekommt eher den Eindruck, dass

30 Der Täter wird zum Opfer



sich auch Pfarrer, es handelt sich in dieser Zeit noch ausnahmslos

um Männer, als Vertreter der (von Gott eingesetzten)

Obrigkeit sehen, sich in dieser Rolle nicht gegen die richterlichen
Entscheide stellen und angesichts der traurigen Situation
versuchen, «das Beste daraus zu machen». Sie alle versuchen aus

ihrem je eigenen Blickwinkel, die soeben erfolgte Hinrichtung
als gerecht und sinnvoll zu deuten.

Eine Hinrichtung wird als letztes verzweifeltes Mittel der

Obrigkeit gegen einen Verbrecher gesehen. Sie «sieht sich ge-

nöthigt»,5 den Sünder aus der Welt zu schaffen. Der Sünder wird

zum «Zwingenden», Staat und Richter zu den «Gezwungenen».

Der Verbrecher wird letztlich sein eigener Henker. Explizit wird
dies in einer Standrede des St.Galler Pfarrers Artho: «Warum

geschah wohl diese, dem Anschein nach höchst grausame,
unmenschliche That? Wer ist Schuld und Ursache, dass wir hier
das obrigkeitliche Schwert mit Menschenblut gefärbt erblicken?

Niemand anders, als der Enthauptete und nun in seinem eignen
Blute dahin Gewälzte selbst .)».6

Hinrichtung als Sühne

Dass die grundsätzliche Kritik an der Todesstrafe so selten

ist, hängt möglicherweise mit der Auffassung der Strafe als Sühne

zusammen: Um der Übeltat willen wird dem Übeltäter ein

Der Täter wird zum Opfer 31



Leid, ein Verlust, eine Strafe zugefügt. Ein Gleichgewicht wird
wieder hergestellt. Mit dieser Sichtweise können auch gläubige

Christen dazu kommen, die Todesstrafe als etwas Irrationales

zu tolerieren und als gerecht zu empfinden. Sie ist Mittel zum
Zweck, die aus der Sühne folgende Versöhnung zwischen

Verbrecher und Gesellschaft wieder herzustellen.

Talion und Vergeltung
Auch ohne ausdrückliche Erwähnung kommt in den

vorliegenden Standreden immer wieder zum Ausdruck, dass das

Talionsprinzip «Auge um Auge, Zahn um Zahn» (Ex 21,24) als

klassischer Ausdruck für die Forderung nach Vergeltung steht.

Es geht weniger um die Bestrafung eines Übeltäters, als vielmehr

um den Wunsch, einer Ordnung gerecht zu werden, die Gleiches

mit Gleichem vergelten will und damit ein Gleichgewicht garantiert.

Die Strafe hat das Ziel, eine neue, das Leben ermöglichende

Ausgangsbasis zu schaffen.

Vergeltung im Prinzip der Talion fordert der unbekannte

Verfasser der Standrede für Alois Straus aus Mosnang. In

einem regelrechten Bombardement mit Bibelzitaten, dem der Ruf

«Mord! Mord!» vorausgeht, beginnt er bei Kains Tat, die von
Gott selber gesühnt wird, und endet mit dem Dekalog «Du sollst

nicht töten!». Ausgeführt werden die Zitate nur ansatzweise,

offensichtlich erachtet er die biblischen Texte als selbstredend.

Er will die Mordtat des Alois Straus durch Gleiches vergolten
sehen, damit die Ordnung wieder hergestellt und das Leben in

geordnetem Rahmen wieder ermöglicht wird. Im Prinzip der

Talion wurzelt der Gedanke, dass bei Übereinstimmung von Tat

und Ergehen unbedingte Gerechtigkeit vollzogen wird.

32 Der Täter wird zum Opfer



Abschreckung und Prävention

Wenn zum Begehen einer bösen Tat ein böser (krimineller)
Wille gehört, so kann man diesen bösen Willen durch Androhung

einer schweren Strafe unter Umständen abschrecken. So

ähnlich dürfte der Grundgedanke sein, der dem Vollzug einer

Hinrichtung als öffentliches Schauspiel zugrunde liegt. Auch in
der Standrede für Alois Straus gehen Aussagen in diese Richtung:

«Möge nun diese schauervolle Hinrichtung für uns alle

ein Beispiel der strafenden Gerechtigkeit Gottes sein und eine

ernste Warnung zur Besserung des Lebens werden.»7 Ebenso

spricht Pfarrer Frei zu den versammelten Zuschauern nach der

Hinrichtung des 21-jährigen Johannes Fischbacher aus Hemberg:

«(...) fasse diese blutige Jünglingsleiche nur recht ins Auge
und vergiss es dann nimmer, wohin die Liederlichkeit führen,

wie tief sie in so kurzen Jahren ins Verderben stürzen kann»,8

und später fügt er an: «So deutlich kann man es mit keinem

Buchstaben schreiben, so laut und ergreifend mit keiner Stimme

rufen, wie es hier zu vernehmen war, und Elternwort und

Predigerwort und Bibelwort wirken nicht so erschütternd, wie das

schwirrende Schwert und das rollende Haupt.»9 Pfarrer Frei ist

sich der abschreckenden Wirkung des Schauspiels so sicher, dass

er dem Stellvertreter der Obrigkeit, dem «hochverehrten Lan-

Der Täter wird zum Opfer 33



desfähnrich», noch während der Standrede den Auftrag erteilt,
der Regierung auszurichten, «es sei diese Menschenmasse nicht

umsonst zugegen gewesen». Hier hat die Todesstrafe eindeutig
nicht den Aspekt der Sühne, sondern der Prävention durch vor
Augen geführte Folgen einer verbrecherischen Tat.

Schutz der Öffentlichkeit
Die Hinrichtung kann als dauerhafte Präventivmassnahme

für rückfällige Täter gesehen werden. Der Täter wird auf immer
daran gehindert, erneut das Recht zu brechen und damit andere

zu gefährden. Diesem Ziel dient auf endgültige Weise die

Todesstrafe, auf Zeit die Freiheitsstrafe. Dieser Gedanke kommt
beim obengenannten Pfarrer Frei ebenfalls zum Ausdruck: «Er

[Fischbacher] hat gewiss eine schwere Strafe verdient, wenn es

nur nicht - leider, aus Mangel an einer Besserungsanstalt - die

bedenkliche Todesstrafe hätte sein müssen, denn auch Gott will
ja nicht den Tod des Sünders, sondern dass er sich bekehre.»10

Es könnte sein, dass hier im Vorfeld der endgültigen
Hinrichtung nach einer Alternative gesucht wurde, zumal es sich

bei Johannes Fischbacher aus Hemberg um einen Brandstifter
und Dieb handelt und nicht um einen Mörder. Auf jeden Fall

übt Pfarrer Frei, wenn auch nicht laut und explizit, dann doch

deutlich vernehmbar Kritik an der obrigkeitlichen Lösung des

«Problems Fischbacher».

Kritische Stimmen

Kritik an der Todesstrafe wird, wie weiter vorne angesprochen,

in den hier verwendeten Standreden nur selten laut. Das

heisst nicht, dass es sie nicht gab. Man muss jedoch bedenken,

34 Der Täter wird zum Opfer



dass zu einer Standrede nicht unbedingt der ortsansässige Pfarrer

verpflichtet wurde, sondern ein von der Obrigkeit beorderter

Kirchenvertreter. Die Standrede für Andreas Stricker und

Johannes Zogg wird 1798 «auf dem Blutgerüst zu Glarus» von
Pfarrer Johann Rudolph Steinmüller aus Kerenzen gehalten.

Sie ist die einzige der verwendeten Reden, die noch aus dem

18. Jahrhundert stammt. Die Rede für Johannes Fischbacher

wird 1834 in Trogen von Pfarrer Frei, Dekan in St.Gallen,
gehalten. Beide Redner stammen weder aus der Wohngemeinde
der Hingerichteten noch aus dem Ort, an dem die Hinrichtung
vollzogen wurde. Es dürfte klar sein, dass die Obrigkeit nicht

einen erklärten Gegner ihrer Rechtspraxis für diese Aufgabe
wählte. Kritische Stimmen muss es aber gegeben haben, denn

1874 wird die Todesstrafe in der bürgerlichen Gerichtsbarkeit

aufgehoben. Dies hätte Johannes Fischbacher unter Umständen

noch erlebt, hätte ihn nicht die Gesellschaft mit 21 Jahren als

unhaltbaren Zeitgenossen hingerichtet.

Religiöse Aspekte
Das Fundament aller Strafen ist die Vergeltung und damit

das Gefühl erfolgter Gerechtigkeit. Dass dabei dem Evangelium

rechtsgestaltende Kraft zukommt, zeigt die Rechtspraxis

Der Täter wird zum Opfer 35



christlich geprägter Staaten v. a. in der Bewertung der Todesstrafe.

Gegenüber dem Rechtsleben wird mit biblisch-christlicher
Ethik argumentiert. Dass aber auch die weltliche Gesetzgebung
nach evangelischer Mithilfe ruft, zeigt nicht zuletzt die Präambel

unserer Bundesverfassung von 1848: «Im Namen Gottes des

Allmächtigen».
Wie aber rechtfertigt ein christlicher Theologe die vor seinen

Augen vollzogene Hinrichtung eines Menschen angesichts des

5. Gebotes, «Du sollst nicht töten»? Steht er, und mit ihm die

weltliche Obrigkeit, nicht vor einem Dilemma zweier sich aus-

schliessender Forderungen? Der Staat ruft nach Wiedergutmachung

und Sühne, die Bibel verbietet das Auslöschen menschlichen

Lebens.

Geschichte

Der mittelalterliche Staat sah schon in den Worten der

Genesis «Wer Menschenblut vergiesst, dessen Blut soll auch durch
Menschen vergossen werden» (Gen 6,9) den Beweis für die

Rechtmässigkeit der Todesstrafe erbracht. Die von Gott eingesetzte

Gewalt übte ihre Macht stellvertretend im Sinne eines ihr
vom höchsten Wesen verliehenen Auftrags aus. Die Strafgewalt
des Staates kam einer göttlichen Mission gleich." Genau so
versteht Thomas von Aquin im 13. Jahrhundert die menschliche

Gerichtsbarkeit als getreues Abbild der göttlichen Allmacht. Bis

zum Beginn der Neuzeit wurde neben dem weltlichen Recht

die gottgesetzte «Lex Divina» (Heilige Schrift und kanonisches

Recht) zu Rate gezogen, besonders das mosaische Gesetz des

Alten Testaments, eine von Jahwe selbst dem jüdischen Volk in
seinen eigenen Worten übertragene Fügung.

Da ein Verbrechen eine Sünde und damit eine Verletzung
der gottgewollten Ordnung war, «fuhren die Gesetzesquellen im
Schlepptau der Theologie».12 Auch Martin Luther weist in einer

Schrift an den Kurfürsten von Sachsen von 1525 jegliche rein
menschliche Verantwortung von sich und stellt klar, dass Gott

in beiden Reichen der Handelnde ist und bleibt.13

Seit mit der Renaissance eine Trennung von Kirche und Staat

einsetzte, löste sich der Staat aus den biblischen Bindungen, und

die Aufklärung stellte zumindest die Unumstösslichkeit der
Todesstrafe zur Diskussion.

Biblische Zeugnisse in den Quellen
Die Kirchenvertreter, die in den vorliegenden Standreden

zu Wort kommen, stehen alle vor dem Dilemma, egal, ob sie

36 Der Täter wird zum Opfer



Befürworter oder Gegner der Todesstrafe sind: Auf der einen

Seite das biblische Tötungsverbot und das christliche Gebot

der Nächstenliebe und auf der anderen Seite die obrigkeitliche
Forderung nach einer Hinrichtung. Sie selber haben keine Wahl,

sind Vertreter des Staates und des rechtlich sanktionierten Mordes.

Sie suchen die biblischen Aussagen zum Thema wohl nicht
zuletzt zur Klärung und Rechtfertigung der eigenen Rolle.

Da die Talion oder die Forderung, Menschenblut durch

Menschenblut zu sühnen, allzu schnell vom Tisch zu wischen

wären - es handelt sich dabei um eine an ein bestimmtes Volk

in einer bestimmten Situation gerichtete Forderung -, werden

beide in den Standreden nur am Rande aufgeführt. Auch Albert
Bitzius warnt vor einer vorschnellen, unkritischen Übertragung
altisraelitischer Gegebenheiten auf zeitgenössische Staaten: «So

ist also auch hier alles beweglich, alles im Fluss, alles relativ,

nichts absolut, alles durch die veränderliche Zeit und ihre
Bedürfnisse bedingt, nichts von allem Anfang an und auf ewig fest

(...).» Seines Erachtens kann man nicht «das Gottesgesetz der

staatenlosen Zeit auf eine staatlich gesittete ausdehnen».14

Bei allen Predigern kommt das ungute Gefühl zum
Ausdruck, etwas verteidigen zu müssen, das sie doch nur mit halbem

Herzen gutheissen können. Bitzius, selber Theologe, beschreibt

Der Täter wird zum Opfer 37



die Situation seiner Kollegen: «Geistliche treten ein, sämtlich

heilig überzeugt von der Rechtmässigkeit der Todesstrafe; und

doch wird kein einziger von ihnen die Notwendigkeit derselben

gerade in dem vorliegenden Fall mit ganz freiem Herzen zu

behaupten wagen.»15 Ein Kirchenvertreter steht auf dem Schafott

und muss, unter Umständen gegen seine eigene Überzeugung,
den Mord an einem Mitmenschen mittels Religion rechtfertigen.

Bei Pfarrer Steinmüller gibt Gott selber das Schwert in die

Hand des Scharfrichters und macht somit die Obrigkeit zu seiner

Stellvertreterin: «(...) dass er [der Allwissende] nach vielen

vergeblichen Warnungen dem Frevel des Sünders ein Ziel setzt,

und es gewöhnlich schon auf dieser Erde so fügt: dass sie in die

Hände der rächenden Obrigkeit fallen (die uns besonders heute

so ehrwürdig und ernst erscheint), die das Schwert der Rache in
ihren Händen führt (...)».16 Derselbe Prediger bittet deshalb am

Ende für die weltliche Macht: «Segne zu dem Ende unsere hebe

Obrigkeit mit deinem heiligen Geist, dass sie fortfahre als deine

Stellvertretterin unter uns das Laster zu bestrafen...»

Gott selber ergreift auch bei Artho das Schwert, der die

ganze Rechtspraxis dem ewigen Gesetz von Lohn für Gutes und
Strafe für Böses unterstellt und am Ende - ganz im Sinne Martin
Luthers - spricht: «Die Obrigkeit ist Gottes Dienerin zum
Besten der Menschen. Wenn sie einen todeswürdigen Verbrecher

mit dem Tode bestrafet, führt Gott selber das Schwert.»17

Wer ist schuld? Die Gesellschaft?

Es fällt auf, dass in Hinrichtungsreden wiederholt die

Gesellschaft als Ganzes angegriffen wird. Pfarrer Scheuchzer aus

Hausen am Albis greift die Zustände seiner Zeit an: «(...) und
dies Sittenverderben heisst heut zu Tage nicht Laster, es heisst

Zeitgeist, Sitte, Mode. Und nicht etwa bloss im Gefängnis
erblickt man das Laster; frey und triumphierend geht es auch in
der Welt umher.»18

Aber war das 19. Jahrhundert im Vergleich zu vergangenen
Zeiten derart sittenlos, dass diese Vorwürfe gerechtfertigt waren?

Es war eine Zeit grosser politischer und sozialer Umwälzungen:
die Zeit der Helvetik, die Wirren des Sonderbundkrieges und die

schlechte Wirtschaftslage, die etliche Schweizer zum Auswandern

zwangen. Die Anprangerungen Pfarrer Scheuchzers sind

zweifellos in ihrer Schärfe übertrieben. Er zielt wohl eher auf

eine Moralpredigt zugunsten der Kirche und der Religion, denn

als Grund für das Laster nennt er «den Mangel an Gottesfurcht

38 Der Täter wird zum Opfer



bey allen Ständen und Altern», die Vernachlässigung des

regelmässigen Gottesdienstbesuchs sowie die «Unterlassung von
Gebet und Andacht», dann aber auch die Nachlässigkeit in der

Erziehung der Kinder und das Versäumen des Unterrichts «zur

Bildung von Herz und Verstand».

Wer ist schuld? Angriffe auf «böse Seelen»

Konkretere Schuldzuweisung findet dort statt, wo der engere
Umkreis des Hingerichteten angesprochen wird: «Anstifter»,
«verdorbene Menschen», sogar «Satan in Menschengestalt»
werden ehemalige Spiessgesellen genannt. A. Schärer berichtet

in seiner Anleitung «Der Prediger bei Missethätern» über ein

Gespräch, in dem der Gefangene die Namen seiner Mittäter

bekanntgibt. Die jungen Pfarrer, für die diese Schrift gedacht

war, werden nicht angeleitet, solches Wissen dem Richter
weiterzuleiten. So war die Aufforderung zur Umkehr durch den

Geistlichen an die noch lebenden und bei der Hinrichtung
anwesenden Kumpane wohl die einzige Möglichkeit, Einfluss zu

nehmen. Pfarrer Frei aus St.Gallen stellt noch relativ allgemeine

Fragen nach anderen Delinquenten, «(...) wandert er [der

Hingerichtete] aber allein auf liederlichen Wegen? Ist sonst

niemand mehr, der vielleicht den Anfang schon gemacht, die

Hand mit ungerechtem Gute schon befleckt, sein Gewissen, das

Der Täter wird zum Opfer 39



ihn warnen wollte schon überwältigt hat?»19 «Böse, schlechte

und grundsatzlose Gesellschaften» sind es laut Steinmüller,20

«lasterhafte und verdorbene Beispiele», die die beiden
Hingerichteten vom rechten Weg abbrachten. Die Schuld am Tod der

beiden Verbrecher schiebt er unbekannten Anstiftern zu, die «so

viele edle und gute Gesinnung in ihrem [der Hingerichteten]
Innern ersticken und tödten; und in der bürgerlichen Gesellschaft

manchen sonst gut gewordenen Bürger in einen Stöhrer innerer
Ruhe verwandeln, so viel Menschenelend verbreiten; ja, ja, sogar

unglückliche Opfer für den Rabenstein und für das Hochgerüst
zu pflanzen».

Die Pfarrer können nur Warner, nicht aber Richter sein. In
den Quellen bekommen sie nicht genug davon, die Umkehr
der armen Hingerichteten zu preisen, die Lasterhaftigkeit der

noch Lebenden zu schelten und ihnen ein gleiches Schicksal zu

prophezeien: «Ihr aber, die ihr gewinnsüchtig mit ihm gespielt
und sein gestohlenes Geld verbrecherisch an euch gelockt und

abgenommen habt wie ein Raub - ich weiss nicht, ob ihr hier
anwesend seid - habt ihr euch nicht gleicher Verdammnis schuldig
gemacht? Das Racheschwert der Gerechtigkeit blitzt schon über

euren Häuptern.»21

Die göttliche Vergebung, die den Getöteten in allen Fällen

zugesichert wird, spricht Scheuchzer den Mittätern ab. Sie sind

die, die Gott am Ende bestrafen wird, denn «in Gottes Augen ist

ein solcher Mensch höchst lächerlich».22 Es bleibt die Frage, ob

Scheuchzer diese Aussage wirklich meint oder ob er nicht viel
eher eine möglichst wirksame Warnung abgeben will. Es gäbe

dann in seinen Augen wohl nur eine Lösung für einen Anstifter:

durch den Gang auf das Schafott die Erlösung ebenfalls zu
verdienen.

Warnung an Mütter und Väter
Väter und Mütter werden auch in den Standreden als

massgeblicher Faktor bei der Erziehung der Kinder gesehen.

Sie werden als Verantwortliche, nicht schon als Schuldige

angeschaut, wenn auch oft als potenziell Schuldige. Sie stehen vor
der Entscheidung, ob sie ihr Kind zu einem Sünder oder zu

einem wertvollen Christenmenschen heranwachsen lassen. Pfarrer

Zschokke aus Liestal, ein Beispiel aus dem Baselbiet, redet

den Eltern ins Gewissen, indem er sie an ihr Trauversprechen

erinnert, das «Versprechen in feierlicher Stunde, die Kinder in
Zucht und Gottesfurcht zu erziehen». Er illustriert die Warnung
mit dem Beispiel des soeben hingerichteten Mörders Bowald,

40 Der Täter wird zum Opfer



der von seinen Eltern, anstatt zur Schule oder zur Arbeit, zum
Betteln geschickt wurde und somit «statt des Gebetes und der

Ausübung kindlicher Tugenden die Höllenkünste des Lügens

und Stehlens» lernte.23 Und welche Eltern würden bei solchen

Worten nicht erschauern?

Der Anruf der Eltern wird auch zur Entlastung des Toten:

«Kann ein Mensch bedauernswerter sein, als der, der seinen

Lebenszweck ganz verfehlt, in der Jugend schon Schaden an

seiner Seele leiden musste. Musste! Durch Erziehung!»24 Und

in der Rede für Alois Strauss wird gewarnt: «Hört ihr Eltern!

Das hier noch rauchende Blut ruft an eure Herzen: Wehe euch!

Sollte eines eurer Kinder aus eurer Schuld verloren gehen - und

hier sein Blut verspritzen müssen - es würde zu Gott um Rache

schreien, Rache über euer verworfenes Haupt.»25

Pastorale Aspekte
Das Todesurteil ist beschlossen, das Schafott errichtet und

der Henker bestellt. Bleibt nur noch die Hinrichtung, und die

Arbeit der Obrigkeit ist getan. Hier trennen sich die Wege von
Staat und Geistlichkeit. Albert Bitzius beschreibt dies auf zynische

Art: «Der Staat übergibt den Verbrecher ganz zuletzt noch

der Kirche, damit sie ihm einen Trost gewähre, der dem Staate

nicht zu Gebote steht; Geistliche umgeben den armen Sünder

Der Täter wird zum Opfer 41



in seinen letzten Tagen und Stunden, Geistliche begleiten ihn
auf seinem letzten Gang, und einer aus ihrer Mitte hält nach

vollbrachter Hinrichtung die Standrede an das Volk.»26

Die Aufgabe der Geistlichkeit ist der Trost, über die Belange

der Obrigkeit zu sprechen, wird dem Pfarrer verboten. Der Staat

will einem irdischen Leben ein Ende setzen, die Kirche soll nun
die Vorbereitung für das ewige Leben sicherstellen. Diese klare

Trennung zwischen sinnlos gewordenen rechtlichen Fragen
und dem aktuellen Bereich des Glaubens und der Religion wird
auch bei Schärer in seiner Anleitung für Gefängnisseelsorger

gemacht: «In delikaten und verwickelten Fällen handelt der

Prediger am klügsten, wenn er den Unglücklichen ermahnt, seine

Zeit nicht mit unnützen, zu nichts führenden Untersuchungen,
sondern auf die wichtige Sorge für sein ewiges Wohl zu wenden,

damit wenn sein Loos hienieden traurig ausfallen würde, er

desto besser und glücklicher in jener Welt sei.»27 Er ruft auch zu

Geduld und Hartnäckigkeit bei der religiösen Unterweisung auf,

damit das, was im Leben des Verurteilten vernachlässigt wurde,

posthum der Ehrrettung dienen kann.

Die Absurdität der Aufgabe wird wiederum von Bitzius, der

ein klarer Gegner der Todesstrafe ist, scharfkritisiert: «Nun tritt
der Verbrecher selbst vor die Seele des Geistlichen. Er hat keine



klare Vorstellung weder von dessen Person noch von dessen

Verbrechen. Er selbst lebt ja stille in den einfachen Verhältnissen

der Mittelklasse und kommt daher mit den Verbrechen sowohl

in den Höhen als in den Tiefen der Gesellschaft nur äusserst

selten in Berührung er begreift kaum, wie ein Mensch mit
einem Mord aufder Seele noch leben kann, und diese innerlich

selbst nicht ganz festen Geistlichen sollen nun den Verbrecher

von der Gerechtigkeit der über ihn verhängten Todesstrafe

überzeugen, sollen ihn zu seinem letzten Gang vorbereiten, sollen

ihn bekehren.»28 Bitzius nimmt damit auch seine eventuell

jungen und unerfahrenen Kollegen in Schutz, die im Auftrag des

Staates eine absurde und unmögliche Aufgabe zu übernehmen

haben: die Umerziehung eines Verbrechers nicht zur Vorbereitung

auf eine Wiedereingliederung in die Gesellschaft, sondern

als Vorbereitung auf den Tod. Der Geistliche bekommt die

Aufgabe, die Saat der religiösen Bildung zum Blühen zu bringen,
damit das Rohr nach der Bekehrung mit reiner Seele geknickt
werden kann. Was bleibt da anderes, als den Hingerichteten
zumindest posthum als guten Menschen darzustellen?

Tote Helden

Nach dem Tod auf dem Schafott wird der Seelsorger zum

Verteidiger des Ermordeten. Nichts mehr ist erkennbar von den

einst so tiefgefallenen Sündern. Durch Reue, das Nachholen des

biblischen Unterrichts und nicht zuletzt durch den Gang aufs

Schafott werden die ehemaligen Verbrecher zu Helden und von
den Predigern teilweise fast zu Märtyrern gemacht. Sie werden

zum geläuterten Gegenpol der als sündig hingestellten Zuhörerschaft,

und ihr Tod erhält anstelle der Strafe den Charakter einer

Heimkehr ins Reich Gottes.

Pfarrer Kranich aus Hemberg nimmt in seiner Sonntagspredigt

aufdie einige Tage vorher in Trogen erfolgte Hinrichtung
eines Hembergers Bezug. Er benutzt das Bild des reuigen Zöllners

aus Lk 18, um die Umkehr des jungen Johannes Fischbacher

darzustellen. Auch er habe seine Augen «nicht gen Himmel zu

heben gewagt vor lauter Scham und innerer Zerknirschung
seine letzten Stunden offenbarten noch seine Reue in hohem

Grade und selbst noch auf der schauervollen Stelle, wo
schon das Schwert um sein Haupt blitzte, erhob sich sein Gebet

zur Barmherzigkeit des Richters aller Richter, kein Missethäter

ist wohl religiöser und reumüthiger gestorben.»29

Zu einem Weg zum Kreuz nach dem Vorbild Jesu Christi
wird der Gang vom Gefängnis zur Richtstätte für Caspar Lier in

Der Täter wird zum Opfer 43



Hausen am Albis. Pfarrer Scheuchzer beschreibt diesen in seiner

Sonntagspredigt am 8. Mai 1808. Vor dem Gefängnis habe Lier
laut für seine Kinder gebetet und zu den Zuschauern gesagt:

«Wer diese Kinder in meinem Namen aufnimmt, nimmt mich
auf.» Beim Passieren seines Hauses bittet Lier dann die ehemaligen

Hausgenossen, ihm zu verzeihen und für ihn zu beten.

Einen angebotenen Becher Wein lehnt der Gefangene ab und

trinkt stattdessen Wasser aus dem Brunnen. «Als er entkleidet

ward, setzte er den Spruch <jetzt werde ich aufgeopfert usw.:> aus

dem Gedächtnis her. Willig setzte er sich auf den Stuhl und bei

dem letzten Zurufe: <Vater, in deine Hände befehle ich meinen

Geist! > erhielt er beym Wort Waten den glücklichen Schwerdt-

streich, der seinem Leben ein Ende machte».30

Wer sind nun am Ende die Bösen? Die Verurteilten, ihr
näheres Umfeld oder die Gesellschaft? Starb hier ein Verbrecher

oder ein Heiliger? Welches Bild des Hingerichteten ist nun das

richtige, das vor oder das nach dem Tod, keines oder beide?

Die Unklarheit und Absurdität der Situation muss in der ersten

Hälfte des 19. Jahrhunderts zumindest einigen ebenso bewusst

gewesen sein wie dem Pfarrer und späteren Universitätsprofessor

Albert Bitzius: «Ein Geistlicher tritt vor und erzählt dem

lautlos lauschenden Volk, wie jene Männer bekannt und bereut,

44 Der Täter wird zum Opfer



wie ernst und fromm sie dem Tod entgegengesehen haben und

wie er hoffen dürfe, es warte ihrer da oben ein gnädiges Gericht.

Das Volk kann sie nicht vergessen, noch heute leben sie, umhüllt

von einem Sagenkreis, in seinen Gesprächen, halb Teufel und

halb Helden.»

Anmerkungen
1 Quelle 5b, S. 15.

2 Quelle 8b, S. 15.

3 BitziusA., 1870, S. 68.

4 Quelle 1, S. 4.

5 Quelle 2, S. 3.

6 Quelle 6, S. 3.

7 Quelle 7, S. 3.

8 Quelle 8a, S. 5.

9 Quelle 8a, S. 7.

10 Quelle 8a, S. 4.

11 JellinekG., 1914, S. 189.

12 Strub B„ 1973, S. 8.

13 Bornkamm K„ Ebeling G. (Hrsg.), 1983, Bd.4, S. 37.

14 Bitzius A., 1870, S. 71.

15 Bitzius A., 1870, S. 71.

16 Quelle 1, S. 50.

17 Quelle 6, S. 5.

18 Quelle 2, S. 2f.

19 Quelle 8a, S. 5.

20 Quelle 1, S. 47.

21 Quelle 8b, S. 9.

22 Quelle 2, S. 9.

23 Quelle 9, S. 12f.

24 Quelle 8b, S. 11.

25 Quelle 7, S. 13.

26 BitziusA., 1870, S. 68.

27 Schärer A., 1813, S. 6f.

28 Bitzius A., 1870, S. 68f.

29 Quelle 8b, S. 6f.

30 Quelle 2, S. 14.

Quellen
1 Standrede, gehalten auf dem Blutgerüste zu Glarus den 19. Heumonat 1798 nach

der traurigen Hinrichtung Andreas Strickers und Johannes Zoggs von Joh. Rud.

Steinmüller, Pfarrer in Kerenzen.

2 Predigt nach der Hinrichtung des Caspars Liers von Ebertschweil der Pfarr

Husen-Albis über den von ihm selbst vorgeschlagenen Text zur Warnung für
andere unter Anführung einiger seiner Lebensumstände. Gehalten sonntags

den 8. May 1808 und zum Besten seines Weibes und seiner Kinder zum Druck

befördert von Johann Caspar Scheuchzer, Pfarrer zu Husen-Albis, bey David

Bürkli, Zürich, 1808.

Der Täter wird zum Opfer 45



3 Draeseke, Johann Heinrich Bernhard: Predigten, Herold +Wahlstab, Lüneburg,

1814.

4 Bekenntnis und Warnung eines Missethäters der am 18ten März 1815 zu

St.Gallen hingerichtet wurde, Traktatgesellschaft Basel, Basel, 1815.

5a Kurze Lebensgeschichte des M. Joseph Brem, gewesenen Pfarrhelfers zu Reutlin¬

gen, welcher wegen eines verübten Kindsmordes den 18. Juli 1829, im 40. Jahre

seines Alters hingerichtet wurde, Reutlingen, bey Christoph Friedrich Bosinger,

1829.

5b Rede nach der Hinrichtung des gewesenen Helfers M. Brehm zu Reutlingen, am

Blutgerüste gehalten den 18ten Jul. 1829.

6 Erbauungsrede auf der Richtstätte zu St.Gallen nach der Enthauptung des Übel-

thäters Johann Baptist Custer von Eschenbach gehalten den 13ten Juni 1831 von

Joseph Anton Artho, dritten Pfarrer in St.Gallen, Druckerei Brentano, St.Gallen

1831.

7 Standrede, gehalten bei der Hinrichtung des unglücklichen Alois Straus von

Mosnang, Kanton St.Gallen, Frauenfeld den 7ten März 1833.

8a Standrede, den 26. Brachmonat 1834 auf der Richtstätte in Trogen bei der Hin¬

richtung des unglücklichen Johannes Fischbacher von Hemberg gehalten von

Pfr. Frei, Buchdruckerei Schläpfer, Trogen, 1834.

8b Des Sünders reumütiges Bekenntnis: Gott sei mir gnädig! Eine Predigt gehalten

in Hemberg am Sonntage nach der Hinrichtung eines einundzwanzigjährigen

Jünglings zu Trogen, gebürtig von Hemberg, von Pfr. Kranich, Buchdruckerei

Schläpfer, Trogen, 1834.

9 Kurze Lebensgeschichte des am 28. April 1838 in Liestal hingerichteten Johann

Jakob Bowald. Nebst der bei der Hinrichtung gehaltenen Standrede von Emil

Zschokke, Pfr. In Liestal, Banga + Honegger, Liestal, 1838.

Ausgewählte Literatur
Aubert J. (Hrsg.) et al, Kommentar zur Bundesverfassung der Schweizerischen Eid¬

genossenschaft vom 29. Mai 1874, Basel, 1987.

Bitzius A., Die Todesstrafe vom Standpunkt der Religion und der theologischen

Wissenschaft, Berlin, 1870.

Bornkamm K., Ebeling G. (Hrsg.) et al, Martin Luther Ausgewählte Schriften, 2.

Aufl., Frankfurt 1983.

Jellinek G., Allgemeine Staatslehre, 3. Aufl., Berlin 1914.

Leder K. B., Todesstrafe Ursprung, Geschichte, Opfer, Wien, 1980.

Mehler H. A., Henkersmahlzeiten, Frankfurt, 1986.

Schärer A., Der Prediger bey Missethätern oder Anweisung zu einer zweckmässigen

religiösen Behandlung grosser Verbrecher und ihrer Vorbereitung zum Tode,

Bern, 1813.

Schmidhäuser E., Vom Sinn der Strafe, 2. Aufl., Göttingen, 1971.

Strub, B., Der Einfluss der Aufklärung auf die Todesstrafe, Diss. Zürich, 1973.

46 Der Täter wird zum Opfer


	Der Täter wird zum Opfer : Standreden zur Hinrichtung Verurteilter im 19. Jahrhundert

