
Zeitschrift: Toggenburger Jahrbuch

Band: - (2011)

Artikel: "Freünd, gedenke mein" : Freundschaft als Leitmotiv in den Schriften
Ulrich Bräkers

Autor: Thiele, Sebastian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882759

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882759
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Freünd, gedenke mein» - Freundschaft
als Leitmotiv in den Schriften Ulrich Bräkers

Ohne Zweifel war Ulrich Bräkers (1735-1798) Werdegang aus-

sergewöhnlich. Im Alter von zwanzig Jahren wurde er Bursche

eines preussischen Werbeoffiziers in Schaffhausen und diente

anschliessend als Soldat in der Armee Friedrichs des Grossen. Er

desertierte während der Schlacht bei Lobositz und kehrte über

Prag in seine Heimat zurück. In Wattwil war Bräker schliesslich

als Baumwollhändler und Kleinverleger tätig. Darüber hinaus

hinterliess er der Nachwelt über 4000 Manuskriptseiten, darunter

umfangreiche Tagebücher und die bekannte Lebensgeschichte.

Seine Schreib- und Leselust machte ihn schon zu Lebzeiten zu

einer überregionalen Berühmtheit und führte zu Freundschaften

im bürgerlichen Milieu. Das Thema Freundschaft bildete

gleichfalls einen inhaltlichen Schwerpunkt seiner Schriften. Es

soll gezeigt werden, aufwelche Weise und weshalb Bräker jeweils
über freundschaftliche Beziehungen zwischen 1770 und 1798

schrieb.

Sebastian Thiele

Der Begriff «Freundschaft» soll hier nicht vorab anhand

bestimmter Kriterien definiert werden. Stattdessen wird Freundschaft

als ein offenes Beziehungskonzept verstanden, das über

Ulrich Bräkers schriftliche Zeugnisse konkretisiert werden soll.

Es steht ebenso nicht das Ziel im Vordergrund, aus seinem

Schreiben Rückschlüsse auf die Gesellschaft des ausgehenden

18. Jahrhunderts zu ziehen. Ganz im Gegenteil soll auf das

bemerkenswerte Freundschaftserlebnis einer interessanten

Persönlichkeit aufmerksam gemacht werden.

Hierfür sind vor allem Bräkers Tagebücher von 1770 bis

1798, seine in den 1780er Jahren verfasste Lebensgeschichte

sowie die wenigen erhaltenen Briefe an einige gelehrte Freunde

relevant.1 Die Tagebuchmanuskripte von 1775 bis 1778 haben

sich allerdings nicht im Original erhalten. Es liegt nur noch eine

von Johann Heinrich Füssli (Bräkers Zürcher Verleger) stark

überarbeitete und gekürzte Fassung vor. Sie spiegelt Bräkers

damalige Geisteshaltung nur ansatzweise wider. Ebenso hatte

Ulrich Bräkers Schriften 103



Bisher unbekanntes Porträt
Ulrich Bräkers (1735-1798) nach

dem Original von Josef Reinhard

(1749-1829). Öl auf Holz, um
1800. Original in Privatbesitz.

Füssli die Lebensgeschichte stilistisch verändert. Sie stimmt
jedoch inhaltlich weitgehend mit Bräkers Originalversion überein.2

Bis anhin ist die Chronik Ulrich Bräker, welche auch für
diese Arbeit herangezogen wurde, das wichtigste Erschlies-

sungsmittel für die umfassenden Tagebücher.3

Bräkers pietistische Schreibmotivation
Zeit seines Lebens hatte sich Bräker Notizen gemacht oder

kleinere Schriftstücke angefertigt, wobei sich diese leider nicht
erhalten haben. Dass er jedoch ab 1770 begann, ein umfangreiches

Tagebuch zu führen, stellte für den ehemaligen Bauern und

Salpetersieder ein ungewöhnliches Verhalten dar. Wesentliche

Voraussetzung für sein Schreiben war seine pietistisch geprägte

Religiosität, die sich während seiner Kindheit herausgebildet
hatte. Der Pietismus war eine seit Beginn des 17. Jahrhunderts
sich ausbreitende Frömmigkeitsbewegung im europäischen
Protestantismus. Deren Anhänger legten Wert auf eine subjektive,

persönliche Gotteserfahrung. Im Alter von sechs Jahren kam

Bräker über seine Grossmutter in Kontakt zu einem privaten
pietistischen Zirkel. Die in seinem Elternhaus praktizierte Lek-

104 Ulrich Bräkers Schriften



türe pietistischer Erbauungsschriften setzte er als Erwachsener

intensiv bis in sein viertes Lebensjahrzehnt fort.
Nachdem Bräker Ende der 1760er Jahre von der Idee

abgekommen war, als Wander- und Bussprediger «gleich den Herrn-

hutern und Jnspirierten»4 zu wirken, entschloss er sich 1768,

«ein Büchlein zum Trost und Heil wo nicht ganz Tockenburgs,

wenigstens meiner Gemeinde zu schreiben, oder es zuletzt auch

nur meiner Nachkommenschaft - statt des Erbguts zu
hinterlassen».5 Gedruckt wurde die Schrift, die den Titel Vermahnung

trug, damals nicht; aber im Tagebuch setzte er die pietistische
Schreibmotivation fort.

In den Tagebucheinträgen von 1770 bis 1779 richtete sich

Bräker vor allem an drei Adressaten. Zunächst hoffte er mit
seinem Schreiben eine persönliche Beziehung zu Gott aufbauen zu

können. Er behauptete, im Dialog mit Gott zu stehen, und wollte

dessen lenkende Eingriffe in die diesseitige Welt, die er zum Bei-
,.r r i i Blick in eine Bräkerschrift. Die

spiel am zweiten Weihnachtsleiertag 1770 zu erkennen glaubte,
Originalschriften befinden sich ir

thematisieren. Dies bestärkte ihn in seinem Glauben. Zusätzlich der Kantonsbibliothek st Gallen
wollte er seinen Kindern sein eigenes moralisches Versagen vor (Vadiana).

(\hlU i ab T-viV >|. bi'jcu II

'hjlnßll Ja L\iin

jßr,\)„ 9«*,^ So.,, 4)tnH«K*'.

&tuU. ") Ii)& tu,,, /eCtfou',K Jc.ui

jut,, nui

ffi)nm /nûinn (Ml ffnfa S, Ji u:
->»•'{ U,!{ Uin,., „

S
c...

ait«,; y 'yß;f»n
a«f bjim oiïtflî

L" tfjn VHAt-f ü*l*m 0>lby

i, 0 <$*(' UtianutOiv^
'Ay ÜJ ojojbfi, 11>;

Stimmt Alldll) ii«9 'j/kfidjtu ; Gl.$ß Ii

tin'«./ qt);c ^kuSu YyJ' pidt i"iJ
fni j > *6

u.'nc

0 0
•b

U( jdTeu ujgt §u+

"dluotaii s/'i^
^ „ j\Nfr-

PjfntiCn'j iCl in <Jt/nn Qtlhi i^ ' C) A J ' ~ " n

jym iyJn fè/ S<5>g* '*4>fV ^

^InJ'in k4»
«.' <Wl/i "ff" " flf1

it tun • « ft ^ V) yy.'« tj 11

luiJl yPniJ,,, fo>C-B%'d ^l'ain-n
S««

Çîçjnnbnn pi'iSn il J " e P' '« /r1 «' " »

QltïJ »l'une Qït'ÂiJffi -

tv «,'«//ia OlV. - 0
OllflrmirtJo mi -PntStn HHP 'litt

Cn/'£> iinp ti"'J»i! fniiwH 'TtdiC"***

I -v > /' /)« Q' ° h< rjalitun 0 'WiifO ne Ung m "•"«
nh> oii-

Ulrich Bräkers Schriften 105



Augen führen. Er warnte sie zum Beispiel vor den Gefahren des

Alkoholkonsums: «Es ist ein süses gifft, welches uns an leib und
seel tödlich verwundet.»6 Schliesslich schrieb Bräker aber auch

für sich selbst. Gebete oder Andachten genügten ihm nicht - um
seinen jeweiligen Gnadenstand festzustellen, wollte er schriftlich

Rechenschaft über sein sündhaftes Verhalten ablegen.

Das Thema Freundschaft in den frühen Tagebüchern

Ulrich Bräkers freundschaftliche Beziehung zu Gott war
zentraler Gegenstand seiner ersten Tagebücher. So hielt er zum

Beispiel Anfang April 1770 fest: «O mein heiland, du allein bist

mein bester und beständiger fründ, alle weit freündschaft ist

eitel und vergänglich, aber deine ist unvergänglich vest und

ewig.»7 Statt des Begriffs «Freundschaft» verwendete er mehrfach

auch den Ausdruck «Liebe». Wie das Zitat aber bereits

andeutet, ging diese positive Freundschaftsbeziehung mit der

Negation natürlicher Lebensfreude oder Ausgelassenheit einher,

die er beispielsweise auf einer Hochzeit oder einem Kirchweihfest

beobachtete und stark kritisierte.
Es wäre jedoch irreführend, aus diesen Ausführungen auf

Bräkers tatsächliches Freundschaftserlebnis zu schliessen. Denn
seine ersten, hauptsächlich am Pietismus orientierten Tagebucheinträge

stellten eine von seiner Umgebung akzeptierte Schreibtätigkeit

dar. Davon zeugt eine von Bräker wiedergegebene
Reaktion seiner Ehefrau Salome auf den späteren thematischen

Wandel in den Tagebüchern: «Um gotteswillen, sagte sie; was

sollen diese possen, in einem tagebuch - hast doch vor diesem

auch was guts neingeschrieben [. .] und iez - ah, iez lauter

narrenstüke.»8 Im Gegensatz zu Bräker blieb Salome zeitlebens

strengen pietistischen Frömmigkeitsvorstellungen treu.

Die auch bei Bräker dominierende Spannung zwischen Gottes-

und Kreaturliebe war ein wichtiges Element des Pietismus.

Einerseits sollte allem, was von der freundschaftlichen, intimen

Beziehung zu Gott ablenken würde (zum Beispiel diesseitige

Freundschaften) entsagt werden. Nur in der Einsamkeit könne

sich die subjektive Gotteserfahrung entfalten. Andererseits

führte die Individualisierung der Religiosität im Pietismus zur

Bildung von Privatkonventikeln, deren Mitglieder grossen Wert
auf den Austausch mit Gleichgesinnten legten. Die
Gottesfreundschaft wurde dabei zum Modell der weltlichen

Freundschaftsbeziehung.

Zweifellos identifizierte sich Bräker Anfang der 1770er Jahre

mit einem streng verstandenen Pietismus. In seinen Tagebü-

106 Ulrich Bräkers Schriften



ehern griff er jedoch oft auf gängige, etablierte Formulierungen

zur pietistischen Gottesfreundschaft zurück. Sie sagen aber

wenig über die damalige Geisteshaltung Ulrich Bräkers aus. Er

wurde seinem hohen schriftlich formulierten Anspruch nicht

gerecht.

Es ist nicht bekannt, ob Bräker in den 1770er Jahren Zugang

zu einem pietistischen Kreis hatte. Lediglich an einer Stelle im
Tagebuch (5. November 1771) gab er an, dass er zusammen mit
einer Frau, die er darüber hinaus als «Freundin» bezeichnete,

ein Buchorakel durchgeführt habe. Aus den Tagebüchern lassen

sich jedoch selbst einige Passagen anführen, in denen er
schilderte, wie er in Beziehung zu anderen Personen trat und diese

nicht sofort dem pietistischen Deutungsmuster unterordnete.

So erschien Bräker während eines Ehestreits im Haushalt

von Jos Scherer plötzlich als gefragter Ratgeber. Auch berichtete

er von einem aussergewöhnlichen Verwandtschaftsbesuch oder

einem Konflikt mit seiner Cousine. Weiterhin vermisste seine

Ehefrau im Februar 1774 eine silberne Kette. Beim Ehepaar

kam der Verdacht auf, dass wahrscheinlich jemand die Kette

gestohlen habe. Daraufhin folgten Schuldzuweisungen und
Zerwürfnisse innerhalb des Bräkerschen Freundeskreises.

Ein Vergleich mit den zeitlich entsprechenden Abschnitten

der Lebensgeschichte gibt in diesem Zusammenhang kaum weitere

Hinweise auf Bräkers freundschaftliche Beziehungen. Zum
einen verkürzten sich seine Ausführungen nach seiner Heirat

mit Salome 1761 stark, zum anderen war das zentrale Thema

seine katastrophale wirtschaftliche Situation.

Zwar existieren noch einige weitere Tagebucheinträge, in
denen Bräker sein soziales Umfeld thematisierte. Alle sind jedoch

knapp gehalten und verbleiben im Bereich des Oberflächlichen.

Dies kann darauf zurückgeführt werden, dass sich sein Schreiben

in erster Linie an die drei oben genannten Adressaten richtete,

das heisst an Gott, seine Kinder und an sich selbst. Insofern

bot sich für Bräker in seinen frühen Tagebüchern keinerlei An-
lass an, näher auf sein Beziehungsumfeld einzugehen.

Bräkers geistiger Entwicklungsprozess
Die ursprünglich pietistische Motivation verblasste in Ulrich

Bräkers weiterem Schreiben. In deutlichen Worten verurteilte er

1790 in einem Brief an Johann Füssli seine religiöse Verfasstheit,

wie sie in den ersten Tagebüchern zum Ausdruck gekommen

war: «Dan meine damalige u. iezige denkungsart sind himmelweit

voneinander verschieden - mag iez mein frames gewäsche,

Ulrich Bräker und seine Frau

Salome. Kupferstich von Franz

Nikiaus König (1765-1832) nach

Reinhard. Original im Toggenbur-

ger Museum Lichtensteig (TML).

Ulrich Bräkers Schriften 107



Der Zürcher Verleger Johann

Heinrich Füssli (1745-1832)

veröffentlichte 1789 Bräkers

Lebensgeschichte. Foto: TML.

mein ewig ach und oh nicht mehr ansehn.»9 Spätestens 1779 trat
in den Tagebüchern ein «neuer» Ulrich Bräker auf, der sich mehr

Eigenständigkeit zutraute und keine «langweilige histörchen»10

mehr schreiben wollte. Aufgrund der bruchstückhaften

Überlieferung der Tagebücher von 1775 bis 1778 durch seinen

Verleger erscheint dabei Bräkers Sinneswandel von einer strengen

Religionsauffassung hin zu einer lebensbejahenden Religiosität
auf den ersten Blick unvermittelter, als er es tatsächlich gewesen
war.11 Im Hinblick aufBräkers Schreiben über Freundschaft sind

weniger der detaillierte Fortgang dieses graduell verlaufenden

Prozesses und die Analyse seines neuen Religionsverständnisses

relevant, als vielmehr die zentrale Ursache dieses Wandels.

Statt der wiederholten Lektüre pietistischer Erbauungsschriften

las Bräker zunehmend eine Vielzahl von einschlägigen

Schriften der Aufklärung und identifizierte sich nach und

nach mit deren inhaltlichen Positionen. Dies zeigte sich auch

stilistisch in den Tagebüchern. Bräker schrieb nun auch in Form

von Dialogen, rezensierte von ihm gelesene Bücher und fügte

Traumdeutungen ein.

Neue Freundschaften

Im Ergebnis war die Annäherung an Denkweisen der Aufklärung

von immenser Bedeutung für seinen weiteren Werdegang.

Dass sich Bräker dadurch neue freundschaftliche Beziehungen
über die Dorfgemeinschaft hinaus zu bürgerlichen gelehrten
Personen eröffneten, war für einen Mann seiner Herkunft im

ausgehenden 18. Jahrhundert eine spektakuläre Entwicklung.
Ab 1773 konnte er Freundschaft mit Johann Ludwig Ambühl

schliessen, dem Wattwiler Schulmeister und späteren Hauslehrer

im Löwenhof zu Rheineck. Nachdem Ulrich Bräker mit
Erfolg eine Preisschrift für einen Wettbewerb der Moralischen

Gesellschaft in Lichtensteig hatte einreichen können, trat er dieser

1776 über die Vermittlung von Ambühl und Andreas Giezen-

danner, dem Vorsteher der Lesegesellschaft, bei. Die Moralische

Gesellschaft war eine typische Sozietät des Aufklärungszeitalters.
Ihre zumeist bürgerlichen Mitglieder trafen sich zur gemeinsamen

Lektüre von Zeitungen oder neuen Buchveröffentlichungen

sowie zu politischen Diskussionen.

Grosse Bedeutung hatte weiterhin Bräkers Freundschaft zu

Martin Imhof, dem von 1785 bis 1790 amtierenden Pfarrer in
Wattwil. Imhof stellte den Kontakt zum Zürcher Schriftsteller,

Verleger und Gelehrten Johann Heinrich Füssli her, der die

Lebensgeschichte und Auszüge aus den Tagebüchern herausgab.

108 Ulrich Bräkers Schriften



Ex Libris der 1767 gegründeten
Toggenburgischen Evangelischen
Moralischen Gesellschaft mit Sitz

in Lichtensteig, deren Mitglied
auch Bräker wurde. TML.

Füssli war ausserdem ein wichtiger Ansprechpartner, wenn Bräker

Johann Anton Sulzer, Oberamtmann des Stiftes Kreuzlin-

gen, und Johann Gottfried Ebel, einen deutschen Arzt, brieflich
kontaktieren wollte.

Nachdem die Moralische Gesellschaft Anfang der 1790er Jahre

aufgrund interner Zerwürfnisse für die Mitglieder an Bedeutung

verloren hatte, konzentrierten sich Bräkers freundschaftliche

Kontakte ab 1792 zunehmend auf Daniel Girtanner, einen

Bankier aus St. Gallen, der Bräker bis zu dessen Tode 1798 treu
verbunden blieb.12

Bräkers Schreiben für sich selbst
und seine Nachkommen

Auch wenn Ulrich Bräker neue, aufsehenerregende Kontakte

knüpfen konnte - nach 1779 schrieb er weiterhin für sich selbst

und seine Nachkommen, wenn auch vor einem veränderten

Hintergrund. Das Schreiben an die eigenen Kinder stellte, zur
moralischen Erziehung und zur Weitergabe von Wissen, eine

ebenfalls akzeptierte Schreibpraxis in Bräkers unmittelbarem,
ländlichem Umfeld dar. Dennoch kann diese Ausrichtung im
Text nicht als eine oberflächliche Anpassung verstanden werden.

Auch nach seiner positiven Rezeption aufklärerischer Ideen

wandte er sich sowohl im Tagebuch als auch in der

Lebensgeschichte aufrichtig und in aller Deutlichkeit an seine Kinder.

Abgesehen von einem längerem Tagebucheintrag (11. April
1788), in dem Bräker direkt seinen Sohn Johannes ansprach,

Ulrich Bräkers Schriften 109



Drei Kinder Bräkers (von links):
Susanna Barbara, Johannes und

Anna Maria. Aquarelle von Franz

Nikiaus König (1765-1832), um
1820. TML.

richtete er sich nach dem Tod seines fünften Kindes Jakob 1787

jedoch nicht mehr explizit an seine Nachkommen. Letzteren

hatte Ulrich Bräker besonders im Blick, wenn er für seine Kinder

schrieb. Es sind dabei ganz verschiedene Botschaften, die

er ihnen vermitteln wollte. Er hoffte zum Beispiel, dass sie trotz

schwierigen Existenzbedingungen die Lebensfreude nicht
verlieren würden, oder er warnte vor den Verlockungen des Glücksspiels.

Trägt man dem Umstand Rechnung, dass auch Bräkers

Nachkommen seine Adressaten waren, wird weiterhin
verständlich, warum er insbesondere drei Lebensbereiche kaum

mit dem Thema Freundschaft in Verbindung brachte. Zunächst

thematisierte Bräker Beziehungen innerhalb seiner umfangreichen

Verwandtschaft nur schlaglichtartig und meist in negativen

Zusammenhängen. Zum Beispiel erwähnte er den Tod

seines Onkels, an dessen Beerdigung auch sein Bruder Georg
und seine Schwester Anna teilnahmen. Im Hinblick auf
Beziehungen innerhalb der Dorfgemeinschaft schrieb er zwar öfter

von freundschaftlichen Verbindungen. So unternahm er mit
einem «hertzguten lieben freünd aus meiner nachbarschafft»13

eine Reise nach St. Gallen. Die Anmerkungen reichen aber nie

aus, um sich ein konkretes Bild der Beziehungen machen zu
können. Schliesslich erfahren wir des Weiteren sehr wenig aus

seinem Arbeitsleben, obgleich er als Kleinverleger und
Garnhändler zahlreiche Kontakte pflegte. Seine Weber aus Ganter-

schwil holten bei Bräker jeden Sonntag neues Garn ab, einmal

im Monat reiste er nach St. Gallen und Herisau, jeden Montag
war Wochenmarkt in Lichtensteig.

110 Ulrich Bräkers Schriften



Gegenüber seinen Kindern stellte sich für Bräker kein An-
lass, das Thema Freundschaft in diesen drei Bereichen weiter
auszuführen. Besondere Ereignisse fanden ihren Niederschlag

in seinem Schreiben. Letztlich musste er seinen Kindern aber

keine Freundschaftsbeziehungen schildern, an denen sie

persönlich beteiligt waren oder die für sie keinen Neuigkeitswert
besassen. Seine Kinder waren sowohl in das Familien- wie das

Arbeitsleben integriert. Zusätzlich muss der Umstand berücksichtigt

werden, dass Bräker meist nur sehr wenig Zeit zum
Schreiben und Lesen zur Verfügung stand und er somit stets nur
einen Teil dessen zu Papier bringen konnte, was er ursprünglich
beabsichtigt hatte.

«Meine beruffsverrichtungen brauch ich nicht zuschreiben,

müste sonst ein ewiges eineley schreiben, nur handlun-

gen - empfeindungen, und soltens nur ein paar gedanken sein

[.. .].»14 Wenn er sich bei seinem Schreiben selbst im Blick hatte,

waren es also vor allem Empfindungen, die für ihn von Interesse

waren. Das Motiv der Selbstbeobachtung gab Bräker somit nicht
auf. Sie stand jedoch nicht mehr in einem religiösen, pietistischen

Zusammenhang. Die Selbstbeobachtung war stattdessen

zumeist ein Mittel zur Lebensbewältigung: «Aber so gehts, wann

man bey übler laune schreibt - und doch mein ich dan ich müsse

schreiben - wils mir ein heilungsmittel ist, und ich aus der er-

fahrung weiss, dass mir so wohl thut als wenn ich mein anleigen

einem vertrauten freünd geklagt hete [.. .].»15 Wenn Bräker sich

«frei schrieb», betraf dies meist die Unzufriedenheit über seine

familiäre oder wirtschaftliche Situation und bildete somit einen

Gegenpol zum positiven Schreiben über Freundschaft.

Autor für ein gelehrtes Publikum

Seine freundschaftliche Beziehung zu Gott thematisierte

Bräker lediglich 1784 ein weiteres, letztes Mal. Insgesamt ist
das Schreiben für sich selbst und seine Nachkommen jedoch
unzureichend, um Bräkers Schreibmotivation von etwa 1780

bis 1798 hinreichend zu erfassen. Konstitutiv für seine weiteren

Aufzeichnungen war die Tatsache, dass Bräker zunehmend in
die Rolle des Autors für eine bürgerliche Öffentlichkeit
hineinwuchs. Das ist kein Zufall: Aus zeitlichen und finanziellen
Gründen konnte er nur äusserst selten in direkten persönlichen
Kontakt zu seinen neuen Freunden treten.

Mit seiner Aussage vom 15. Mai 1780, dass er sich bei
seinem Schreiben an eine unbestimmte «nachweit» richte, können
noch seine Nachkommen gemeint sein. Knapp zwei Jahre später

Ulrich Bräkers Schriften 111



Johann Ludwig Ambühl (1750—

1800), Sohn des Wattwiler
Schulmeisters und Chronisten Johann

Jakob Ambühl. Als Schriftsteller
und Erzieher verbrachte er einen

grossen Teil seines Lebens im

Rheintal. Radierung nach dem

Originalporträt im Museum

Altstätten. TML.

wandte er sich jedoch eindeutig an seine «nachkommen oder

leser».16 1790 eröffnete er sein Tagebuch sogar mit der
Überschrift «an das publico».17 Auch in der Lebensgeschichte sprach

Ulrich Bräker gleich zu Beginn seine Freunde und Gönner an.

Wie weitreichend und wichtig diese Orientierung war, zeigt
sich daran, dass Bräker Anfang der 1790er Jahre die Lust am

Tagebuchführen verlor, da sein Verleger Füssli die zugesagte

Veröffentlichung hinauszögerte.
Der Wille zur Veröffentlichung war bei Bräker früh angelegt.

Die Vermahnung hatte sich ursprünglich an eine regionale
Öffentlichkeit gerichtet. In Ludwig Ambühls literarischem
Jahrbuch Die Brieftasche aus den Alpen konnte Bräker 1780, 1782

und 1783 jeweils einen kleineren Text platzieren. 1788 veranlasste

Füssli die Herausgabe erster Teile der Lebensgeschichte

im Schweizerischen Museum, 1789 erschien sie vollständig. Im
selben Jahr folgte ein erster Abdruck aus den Tagebüchern,
1793 weitere Auszüge. Autobiographien von Personen, die aus

einem ländlichen Umfeld stammten, stiessen im ausgehenden

18. Jahrhundert auf grosses Interesse beim Bürgertum. Sie suchten

bei Autoren wie Bräker jene moralische und geistige

Natürlichkeit, die sie in den Städten bereits verschüttet glaubten.
Ebenso faszinierte sie die selbständige Annäherung an Ideen der

Aufklärung. So zitierte Füssli einen Brief von Martin Imhof im
Vorbericht der 1789 publizierten Lebensgeschichte: «In einem

der abgesondertsten Winkeln des so wenig bekannten und oft
verkannten Tockenburgs wohnt ein braver Sohn der Natur, der,

wiewohl von allen Mitteln der Aufklärung abgeschnitten, sich

einzig durch sich selbst zu einem ziemlichen Grade derselben

hinaufgearbeitet hat.»18

Der Inhalt von Bräkers Texten blieb von der neuen
Schreibsituation nicht unberührt. So hielt er in Bezug auf das Tagebuch
fest: «Ich möchte etwa in zukunfft das ding verbessern - ein

bissgen änderst formen - und dann wohl auch druken lassen

[. ,].»19 Bräker verfolgte zwei Absichten: Zum einen war er

der Ansicht, dass es vor allem bedeutsame Ereignisse oder

ungewöhnliche Eindrücke seien, die sein Publikum interessieren

würden. Nach der Veröffentlichung der Lebensgeschichte waren
die Beschreibungen von politischen Ereignissen oder Reiseberichte

integrale Bestandteile des Tagebuchs. Zum anderen hatte

Bräker nicht eine unbestimmte bürgerliche Öffentlichkeit im
Blick - seine Adressaten waren gleichzeitig seine Freunde. Das

Schreiben über Freundschaft wurde somit zu einem wichtigen
Element im Beziehungsgefüge zwischen Bräker und seinen ge-

112 Ulrich Bräkers Schriften



lehrten Freunden. Erst indem Bräker über Freundschaft schrieb,

konstituierte und potenzierte er das damit verbundene
Freundschaftserlebnis.

Gelehrte Freunde

Somit wurde Freundschaft wiederum zum zentralen, positiv
besetzten Thema seines Schreibens. Bräker wies zum Beispiel
auf regelmässige Treffen am Mittwochabend im Haus von
Andreas Giezendanner hin oder betonte allgemein die wichtige
Rolle, die Freundschaft für ihn spielte. Mit der schriftlichen

Beziehungspflege knüpfte Bräker an den Typ der «gelehrten
Freundschaft» an. Für diese zumeist unter zeitgenössischen

Schriftstellern oder Dichtern verbreitete Beziehungsart waren
die Betonung der emotionalen Freundschaftserfahrung und die

herausragende Bedeutung des brieflichen Kontakts charakteristische

Merkmale.20

Insbesondere waren seine Tagebucheinträge bereits vor einer

möglichen Publikation Ausgangspunkt einer kommunikativen

Handlung. Bräker gab verschiedene Einträge regelmässig an seine

Freunde weiter und nahm ihre Anregungen in sein Schreiben

auf. Beispielsweise las Ludwig Ambühl bereits ab 1779 in Bräkers

Aufzeichnungen. Einige Freundschaften konstituierten sich sogar

nur über schriftlichen Kontakt. In einem Brief an Martin
Imhofhielt Bräker fest, dass er zu Johann Anton Sulzer, ohne ihn

je getroffen zu haben, bereits freundschaftliche Zuneigung hege.

Das folgende Zitat soll schliesslich illustrieren, inwiefern Bräker

gegenüber seinen gelehrten Freunden das emotionale
Freundschaftserlebnis betonte: «Freüde - mit eüch theilen könen - ist
baisam dem wunden busen - freüde - mit eüch theilen könen

ist, ist doppelt freüde - aber eüch leiden sehn, macht schmertz

über alle schmertzen [.. ,].»21

Es sind allerdings Zweifel angebracht, ob dies mit dem

tatsächlichen Freundschaftserlebnis Ulrich Bräkers übereinstimmt.
Denn er hatte in den 1790er Jahren einen handfesten Grund, den

Erwartungen seiner Gönner entgegenzukommen und sie nicht
etwa vor den Kopf zu stossen. In den 25 erhaltenen Briefen tritt
eine klare ökonomische Haltung zutage, die in der Lebensgeschichte

oder den Tagebüchern nur vereinzelt angedeutet wird.
Er bat mehrmals ausdrücklich um einen finanziellen Vorschuss

und suchte 1795 aktiv nach einem neuen Verleger, um weitere

Tagebücher publizieren zu können. Nachdem Bräker 100 Gulden

für seine Lebensgeschichte erhalten hatte, liess ihm Füssli

1794 nochmals die gleiche Summe zukommen und sicherte

Ulrich Bräkers Schriften 113



Zürcher Gelehrte, mit denen

Bräker Kontakte unterhielt
(von links oben):
Hans Kaspar Hirzel (1725-1803);

Anton Ott (1748-1800); Salomon

Gessner (1730-1788); Peter Philipp
Wolf (1761-1808); Johann Ulrich

Hofmeister (1750-1812); Johann

Georg Schulthess (1758-1802).
Fotos: TML.

ihm zudem wahrscheinlich eine jährliche Pension zu. Bräker

selbst verknüpfte dabei den Inhalt seiner Tagebücher mit dem

zu erwartenden Entgelt. In einem Brief an den Zürcher Verlag
bat er, «das sie [...] mir [...] etwas mehr als das gewönliche auf

den theil zukomen lassen werden [...]- dan in zukunfft dörffte
das zeüg auch etwas besser werden.»22 Es kann allerdings nicht

nachgewiesen werden, dass sich Bräker mit dieser Aussage auch

auf die Beschreibung seiner Freundschaften bezog.

Darüber hinaus problematisierte Bräker nur vereinzelt die

Beziehungen zu seinen gelehrten Freunden. Hier drängt sich der

Verdacht auf, dass er sich mit Kritik an seinen Gönnern zurückhalten

musste, obwohl er, abgesehen von Daniel Girtanner, nicht

von allen als gleichberechtigt anerkannt wurde. So berichtete er

Anfang Januar 1787, dass sich Andreas Giezendanner über ihn

lustig gemacht habe, um eine ebenfalls anwesende Damengesellschaft

zu erheitern. Für den Ausbruch von Spannungen spielte

114 Ulrich Bräkers Schriften



manchmal auch verletzte Eitelkeit eine Rolle. Martin Imhof zeigte

sich beispielsweise darüber entsetzt, dass Bräker seine lange

Krankheit nicht in die Tagebücher aufgenommen hatte. Imhof
offenbarte seine Missstimmung gegenüber Bräker jedoch erst

bei seinem Auszug aus Wattwil.

Isolation im nahen Umfeld?

Führte die Einbeziehung in gelehrte Freundschaftszirkel zum
Verlust von freundschaftlichen Beziehungen im nahen Umfeld?

Zweifellos gab es Kritik an Bräker. So wurde er, wie er selbst

angab, als «ohrenblaser, Schmarotzer [und] herrenschmeker»

bezeichnet oder als «Rabe, der mit den Enten fliegen wollte».

Die Kritik resultierte aus einer Mischung aus Neid und
Unverständnis gegenüber Bräkers regelmässiger Schreibtätigkeit sowie

seinen nun nicht mehr primär religiös geprägten Texten. Ferner

wurde sein ausbleibender wirtschaftlicher Erfolg aufdiese

Tätigkeiten zurückgeführt.
Ulrich Bräker behauptete in seinen späteren Schriften

tatsächlich mehrfach, von der Dorfgemeinschaft isoliert gewesen

zu sein. Mehrere Gründe sprechen jedoch dafür, dass dies sehr

wahrscheinlich nicht der Wahrheit entsprach.

Es ist zunächst nicht immer eindeutig, auf wen sich Bräker

überhaupt bezog, wenn er über einen Mangel an Freunden im
nahen Umfeld klagte. Sind damit Personen aus seinem

Heimatdorf gemeint oder nicht vielmehr nur seine Ehefrau Salome?

Der Begriff «Freundschaft» konnte sich im 18. Jahrhundert

grundsätzlich auch auf den Ehepartner oder die Verwandtschaft

beziehen. Bräker wusste um die positiven Seiten seiner Ehefrau.

Dennoch hatte sich ein eher konfliktreiches als freundschaftliches

Verhältnis eingestellt. Im Tagebuch verband Bräker
insbesondere an einer Stelle (6. März 1787) fehlende Freundschaft

und Disharmonie in der Ehe.

Neben einer möglichen Isolation gibt es auch noch einen
anderen Grund, warum Bräker oft auf das Thema der Einsamkeit

hinweist, der darüber hinaus auch erklärt, warum Einsamkeit

bei ihm auch positiv besetzt war. Er war selten allein und konnte

sich nur in diesen Zeiten der Ruhe intensiv mit Lektüre und
seinen Schriften auseinandersetzen. Diese besondere Situation fiel

ihm regelmässig positiv auf und fand daher ihren Niederschlag
in Bräkers Schreiben.

Es gibt Passagen in Bräkers Texten, in denen Isolation in

erster Linie als ein Konstruktionselement erscheint, das dazu

diente, den Wert der Freundschaft zu gelehrten Persönlichkei-

Mit dem St. Galler Bankier Daniel

Girtanner (1757-1844) verband
Bräker in den letzten sieben

Lebensjahren eine innige Freundschaft.

Photo im TML.

Der Lichtensteiger Privatgelehrte,
Hauslehrer, Theologe und spätere

Erziehungsrat Gregorius Grob

(1754-1724) war ein äusserst

aktives Mitglied der Moralischen

Gesellschaft und Bräker besonders

zugetan. TML.

Ulrich Bräkers Schriften 115



ten zu steigern und seine autonome Entwicklung zu betonen.

Er beteuerte zum Beispiel in einem Abschnitt in der Lebensgeschichte,

welcher der Schilderung seiner beginnenden
Freundschaftsbeziehung zu Ludwig Ambühl unmittelbar vorangeht,
dass er sich «keiner Seele glaubte entdecken zu dürfen [.. ,]».23

Bräkers Bezugnahme auf fehlende Freunde in der nahen

Umgebung muss nicht bedeuten, dass er dort keine
freundschaftlichen Kontakte hatte. In erster Linie erstellte er mit diesen

Aussagen eine Rangordnung innerhalb seiner Freundschaftsverhältnisse.

Den Beziehungen zu seinen Gönnern mass Bräker

eine höhere Bedeutung zu. Er hatte sich im Denken von seinem

dörflichem Umfeld entfernt und konnte einen befriedigenden

geistigen Austausch nur mit seinen gelehrten Freunden verwirklichen.

Freundschaften in der Dorfgemeinschaft waren hingegen

wahrscheinlich eher geselliger Natur. So berichtete er von
einem Kartenspielabend zusammen mit einem Nachbarn und

seinem Sohn oder von einem rauschenden Fasnachtsball.

Das Thema Freundschaft in der Lebensgeschichte
Erst bei Betrachtung der Tagebücher fällt auf, wie viele

freundschaftliche Beziehungen Bräker in der Lebensgeschichte

unterschlug. Von 1770 bis etwa Mitte der 1780er Jahre

überschneiden sich beide Werke zeitlich. Vor dem Hintergrund der

Lebensgeschichte lernt der Leser den Autor hauptsächlich als

unabhängige, streckenweise von Freundschaftsbeziehungen
entbundene Persönlichkeit kennen. Für die Zeit ab 1770 schrieb

Bräker aber bereits nicht mehr ausführlich und fasste oft mehrere

Jahre in einem Kapitel zusammen. Für die vorangehenden

Kapitel muss die Vernachlässigung des Themas Freundschaft

jedoch anders begründet werden. An einigen ausgewählten Passagen

soll gezeigt werden, wie sich Bräkers Schreibmotivation der

1780er Jahre auf sein Schreiben über Freundschaft ausgewirkt
hatte. Gleichzeitig soll illustriert werden, dass Bräker im
Hinblick auf Freundschaften auch eine ganz andere, reichhaltigere

Lebensgeschichte hätte schreiben können.

Der Autor erfüllte die Erwartungen des akademischen

Publikums in den Erzählungen durch die Beschreibung
seiner Kinder- und Jugendzeit. Insbesondere die Schilderung der

Arbeit als Geissbube sollte Bräker als eine naturverbundende

Persönlichkeit ausweisen. Zu den später ebenfalls im Kohlwald
anwesenden anderen Geissbuben betonte er eher seine Distanz.

Sie wirkten somit als ein vermeintlich störendes Element, das die

vorherige Naturidylle ihrer Harmonie beraubte.

116 Ulrich Bräkers Schriften



Vier Kupferstiche aus Bräkers Lebensgeschichte in der Originalausgabe von 1789: Bräkers Mutter; Abschied

vom Elternhaus; im Dienst eines preussischen Werbeoffiziers in Schaffhausen; Abschied von Marianne in

Schaffhausen. TML.

Ulrich Bräkers Schriften 117



In der weiteren Erzählung bis zur Abreise nach Schaffhausen

scheint es, als habe Bräker nicht primär ein Publikum im

Auge gehabt, sondern sich selbst an eine schöne Erfahrung
zurückerinnert. Trotzdem wirkte sich dies gravierend auf sein

Schreiben über Freundschaft aus. Denn seine Erzählung ist
vollkommen überlagert von seiném «Liebesabenteuer» mit Anne.

Konsequent ordnete er die Beschreibung anderer Beziehungen

diesem Erzählstrang unter. So kam er beispielsweise mit Uli,
seinem Arbeitskollegen beim Salpetersieden, gut aus. Es

entwickelte sich eine Vielzahl von Gesprächen. Davon gab Bräker

jedoch nur wieder, dass Uli ihn mit einer gewissen Ursel

«verkuppeln» wollte, die jedoch dem Vergleich mit Anne angeblich

nicht standhielt.

In dem Textabschnitt über seine Erfahrungen als Soldat in

Berlin wollte er seinem Publikum vor allem die Verhältnisse in
der Stadt schildern und die Lebenswirklichkeit eines einfachen

Rekruten im Dienste Friedrichs des Grossen. Unter
militärgeschichtlichen Aspekten ist dies sehr interessant - gerne würde

man jedoch als Leser mehr über Gästli und Schärer erfahren,

zwei Schweizer, die Bräker in Berlin kennen gelernt hatte. Mehr
als dass sie untereinander Freundschaft schlössen und sich

gegenseitig aushalfen, ist nicht bekannt.

Die Darstellung konzentriert sich im Folgenden auf

Bachmann, ebenfalls einen Schweizer, der zusammen mit Bräker die

spätere Heimreise antrat. Sie illustriert anschaulich, wie
konstruiert Bräkers Lebensgeschichte wirkt und wie dabei
Freundschaften unterschlagen werden. Bachmann wurde sofort als

«filziger Kerl» vorgestellt, dessen vermeintlich schlechte

Charaktereigenschaften Bräker mehrmals betonte. Es ist allerdings

zu vermuten, dass er sich erst viel später ein negatives Bild von
Bachmann gemacht hatte. Während der Heimreise hatte es einen

Streit zwischen beiden gegeben, in dessen Verlauf Bachmann

Bräker mit seiner Flinte bedroht hatte. Ferner war Bachmann

noch Jahre später aufgrund von Geld- und Gesundheitssorgen
unvermittelt an Bräker herangetreten. Beiläufig nannte Bräker

ihn auch einmal «Bruder», was wiederum auf eine ursprünglich
freundschaftliche Beziehung schliessen lässt.

Zusammenfassung
Die Schriften Bräkers stellen in Bezug auf das Thema

Freundschaft eine vielfältige Hinterlassenschaft dar. Für eine

gelungene Interpretation der Selbstzeugnisse Ulrich Bräkers ist

es daher notwendig, widersprüchliche Aussagen in den Tagebü-

118 Ulrich Bräkers Schriften



ehern, der Lebensgeschichte und den Briefen zu erkennen und

miteinander zu verknüpfen. Dabei ist es hilfreich, zunächst stets

nach Bräkers sich wandelnder Schreibmotivation zu fragen.
Es hat sich gezeigt, dass Freundschaft bei Bräker insbesondere

mehr als die Zugehörigkeit zu bürgerlichen Zirkeln war.

Dass er die mit Sicherheit bestehenden Beziehungen im nahen,

dörflichen Umfeld oft nur andeutete oder sogar absichtsvoll

unterschlug, steht in einem unmittelbarem Zusammenhang mit
den vier zentralen Schreibmotivationen Bräkers.

Das Schreiben für sich selbst und seine Kinder waren zwei

begleitende Motive, die stets wiederkehrend in den Schriften

aktuell wurden. Wie gezeigt, standen sie der Thematisierung

von freundschaftlichen Beziehungen diametral entgegen.
Was Bräker jedoch ab 1770 primär zum Schreiben veranlasste,

war die Sorge um sein Seelenheil. Vor diesem Hintergrund

überrascht seine hauptsächliche Konzentration auf die

pietistische Gottesfreundschaft in dieser Zeit nicht.

Im Laufe der 1770er Jahre entfernte er sich jedoch von
seinem früheren Religionsverständnis und näherte sich aufklärerischen

Ideen an. In Bezug auf Freundschaft kann dieser Wandel

als ein wichtiger Umkehrpunkt in Bräkers Schreiben verstanden

werden. Er sah sich zunehmend in der Rolle des Autors für
eine gelehrte, bürgerliche Öffentlichkeit. Freundschaft war nun
nicht nur abermals ein zentrales Thema seines Schreibens,
sondern seine Texte waren zusätzlich ein aktives Mittel der

Freundschaftspflege.

Anmerkungen
1 Die folgenden Zitate von Ulrich Bräker beziehen sich jeweils auf Andreas Bürgi

et al. (Hrsg.): Ulrich Bräker. Sämtliche Schriften, Bd. 1-4, München/Bern 1998—

2000. Zur Orientierung werden zusätzlich vorhandene Kapitelnummerierungen

und -Überschriften angegeben.

2 Vgl. Claudia Wiesmann: «Autor und Verleger», in: Neujahrsblatt des Histori¬

schen Vereins des Kantons St. Gallen Bd. 118, S. 20-22.

3 Vgl. Christian Holliger/et al. (Hrsg.): Chronik Ulrich Bräker. Auf der Grundlage

der Tagebücher 1770-1798, Bern 1985.

4 Bräker: «Lebensgeschichte» [LXVI, Zwey Jahre (1766. u. 1767)], Bd. 4, S. 485.

5 Ebd.

6 Bräker: «mir u. dir zur Warnung» [18.01.1773], Bd. 1, S. 498.

7 Bräker [02.-03.04.1770], Bd. 1, S. 150.

8 Bräker: «böß genug - und doch gut» [15.02.1779], Bd. 2, S. 39.

9 Bräker: Brief an Johann Heinrich Füssli [27.01.1790], Bd. 4, S. 598.

Ulrich Bräkers Schriften 119



10 Bräker [14.03.1779], Bd. 2, S. 58.

11 Vgl. zu Bräkers gewandeltem Religionsverständnis Bettina Volz-Tobler: «Ulrich

Bräkers <Selbstaufklärung> im Spiegel seiner frühen Tagebücher», in: Alfred

Messerli/Adolf Muschg (Hrsg.): Schreibsucht. Autobiographische Schriften des

Pietisten Ulrich Bräker (1735-1798), Arbeiten zur Geschichte des Pietismus, Bd.

44, Göttingen, 2004, S. 72-92.

12 Vgl. Samuel Voellmy: Daniel Girtanner von St. Gallen, Ulrich Bräker aus dem

Toggenburg und ihr Freundeskreis. Ein Beitrag zur Geschichte der Aufklärung

in der Schweiz in der 2. Hälfte des 18. Jahrhunderts, St. Gallen, 1928.

13 Bräker: «auch einige kleine reißichen» [20.07.1792], Bd. 3, S. 392.

14 Bräker: «resoltat.» [17.01.1779], Bd. 2, S. 14.

15 Bräker: «beschluß.» [25.07.1779], Bd. 2, S. 125.

16 Bräker: «bericht» [01.01.1782], Bd. 2, S. 249.

17 Bräker: «januari der erste als neüjahrstag. an das publico -» [01.01.1790], Bd. 3,

S. 271.

18 Johann Heinrich Füssli, zit. nach Bettina Volz-Tobler, S. 72.

19 Bräker: «da bin ich nun, wieder - am erzehlen -» [28.09.1788], Bd. 2, S. 726.

20 Vgl. Wilfried Barner: «Gelehrte Freundschaft im 18. Jahrhundert. Zu ihren

traditionalen Voraussetzungen», in: Wolfram Mauser/Barbara Becker-Cantarino

(Hrsg.): Frauenfreundschaft - Männerfreundschaft. Literarische Diskurse im 18.

Jahrhundert, Tübingen, 1991, S. 23-46.

21 Bräker [15.03.1789], Bd. 3, S. 67.

22 Bräker: Brief an den Verlag Orell, Gessner und Füssli, [04.01.1794], Bd. 4, S. 625.

23 Bräker: «Lebensgeschichte» [LXX, Nun gar fünf Jahre. (1773-1777)], Bd. 4, S. 496.

Literatur und Quellen
Barner, Wilfried: Gelehrte Freundschaft im 18. Jahrhundert. Zu ihren tradition¬

alen Voraussetzungen. In: Mauser, Wolfram/Becker-Cantarino, Barbara (Hrsg.):

Frauenfreundschaft - Männerfreundschaft. Literarische Diskurse im 18.

Jahrhundert, Tübingen 1991, S. 23-46.

Bürgi, Andreas ET AL. (Hrsg.): Ulrich Bräker. Sämtliche Schriften, Bd. 1-4,

München / Bern 1998-2000.

Holliger, Christian ET AL. (Hrsg.): Chronik Ulrich Bräker. Aufder Grundlage der

Tagebücher 1770-1798, Bern 1985.

Voellmy, Samuel: Daniel Girtanner von St. Gallen, Ulrich Bräker aus dem Toggen¬

burg und ihr Freundeskreis. Ein Beitrag zur Geschichte der Aufklärung in der

Schweiz in der 2. Hälfte des 18. Jahrhunderts, St. Gallen 1928.

Volz-Tobler, Bettina: Ulrich Bräkers «Selbstaufklärung» im Spiegel seiner frühen

Tagebücher. In: Messerli, Alfred/Muschg, Adolf (Hrsg.): Schreibsucht.

Autobiographische Schriften des Pietisten Ulrich Bräker (1735-1798). Arbeiten zur

Geschichte des Pietismus, Bd. 44, Göttingen 2004, S. 72-92.

Wiesmann, Claudia: Autor und Verleger. In: Neujahrsblatt des Historischen Vereins

des Kantons St. Gallen, Bd. 118. St. Gallen 1978, S. 17-25.

120 Ulrich Bräkers Schriften


	"Freünd, gedenke mein" : Freundschaft als Leitmotiv in den Schriften Ulrich Bräkers

