
Zeitschrift: Toggenburger Jahrbuch

Band: - (2009)

Artikel: Notker Balbulus, ein mittelalterlicher Musikpionier aus dem Toggenburg

Autor: Holenstein, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882775

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882775
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Notker Balbulus, ein mittelalterlicher
Musikpionier aus dem Toggenburg

Ausserhalb Jonschwils an der Strasse in Richtung Toggenburg
hat es einen Burghügel, auf dem eine Statue von Notker Balbulus

(lat. der Stammler) steht. Die Sockelinschrift lautet: «Hier
stand die Burg von Jonschwil, die Heimat des Notkers und der
Eckehards - Dem Heiligen, Gelehrten, Sänger Notkerus, Mönch

in St. Gallen, t 6. April 912.» Ein weiteres Zeugnis der Notker-

Verehrung im Untertoggenburg ist das zentrale Kirchenfenster

im Chor der katholischen Kirche Jonschwil. Auf dem in den

Händen Notkers abgebildeten Spruchband steht in Anlehnung
an seine Pfingstsequenz geschrieben: «Des hl. Geistes Gnad' steh'

uns allzeit bei.» Dieser Mönch aus dem Kloster St. Gallen war
der erste grosse Dichter aus dem Gebiet der heutigen Schweiz

und stammte aus Jonschwil. Die Musikgeschichte schreibt ihm
die Erfindung der musikalischen Gattung der Sequenz zu. Auf
sein Leben und Schaffen, aber auch seine Ausstrahlung auf die

heutige Musik soll im Folgenden eingegangen werden.

Albert Holenstein

Notkers Leben

Notker Balbulus stammte aus einem bedeutenden

Grundherrengeschlecht, welches im 9. Jahrhundert in Jonschwil

ansässig war. Das Geburtsjahr Notkers ist unbekannt. Es wird
aber angenommen, dass er um 840 geboren wurde. Bereits früh

verwaist, kam er zunächst in die Obhut eines alten Kriegsmannes

namens Adalbert, und mit etwa 7 Jahren wurde er als puer
oblatus dem Benediktinerkloster in St. Gallen übergeben. Als

puer oblatus bezeichnete man im Mittelalter ein Kind, das von
seinen Eltern ins Kloster gegeben wurde. Das Kind wurde
dadurch schon früh für die geistliche Laufbahn bestimmt.

Im Kloster St. Gallen sind für die Zeit seiner Blüte zwischen

dem 9. und 12. Jahrhundert mehrere Mönche namens Notker

bezeugt. Drei davon sind als bedeutende Gestalten in die

Kulturgeschichte eingegangen und wurden aus diesem Grund mit
Beinamen versehen. Der erste war Notker Balbulus (t 912),

der Stammler, wegen seiner dichterischen Leistung später auch

Musikpionier Notker Balbulus 9



Notkerfenster im Chor der

katholischen Pfarrkirche
Jonschwil.

Poeta (der Dichter) genannt. Der zweite Mönch namens Notker

(t 975) erhielt die Beinamen Medicus und Physicus. Er war Arzt
und wurde wegen seiner Regeltreue zuweilen auch Piperisgra-

num (Pfefferkorn) genannt. Dritter in dieser Reihe war Notker

Labeo, der Grosslippige (f 1022). Er wurde durch seine Übersetzungen

von lateinischen Texten ins Althochdeutsche berühmt,
weshalb er zudem den Beinamen Teutonicus (der Deutsche)

erhielt.

Notker Balbulus muss für die damalige Zeit in der Klosterschule

eine ausgezeichnete Ausbildung genossen haben. Über

seine Jugendzeit ist aber allgemein wenig bekannt. In der klösterlichen

Schule trafNotker auf die gleichaltrigen Ratpert und Tuo-

10 Musikpionier Notker Balbulus



tilo, mit welchen er zeitlebens eine tiefe Freundschaft pflegte. In
Ekkeharts Geschichten zum Gallus-Kloster aus dem 11. Jahrhundert

(Casus Sancti Galli) wird der Werdegang der drei Freunde

folgendermassen geschildert: «Von Notker, Ratpert und Tuotilo,
den Schülern des Iso und des Marcellus, erzählen wir gemeinsam,
da sie ein Herz und eine Seele waren. Nachdem sie von Iso in den

göttlichen Dingen sattsam geschult waren, schlössen sie sich dem

Marcellus an. Dieser, im göttlichen und im menschlichen Wissen

gleicherweise gebildet, führte sie den sieben freien Künsten zu,

insonderheit [sie] der Musik. Diese Kunst ist ursprünglicher als

die anderen, und, obzwar schwierig zu erlernen, in ihrer Anwendung

lieblicher. In ihr brachten sie es zu solcher Meisterschaft,

wie sie in den Werken eines jeden deutlich sichtbar wird.» Die
drei Freunde wurden zu bedeutenden Dichtern von Sequenzen

(Notker), Hymnen (Ratpert) und Tropen (Tuotilo). An anderer

Stelle nennt Ekkehart die drei Freunde «die drei Senatoren

Notkerstatue auf dem Burghügel
bei Jonschwil. Notker hält eine

Schriftrolle in der Hand mit der

Inschrift «Media in Vita».

mfyitst :<

feferapasfitesi«lHONCn
<1 ST:' ums
T.my-l't'-ir,

iÉÂSS m

Musikpionier Notker Balbulus 11



unserer Republik». Dies zeigt die hohe Wertschätzung, die diese

Mönche noch rund 150 Jahre nach ihrem Tod im Kloster

St. Gallen genossen. Sie waren mit ihren Dichtungen wesentlich

an der ersten Blütezeit des Klosters beteiligt {goldenes Zeitalter

von 816 bis zum Ungarneinfall 926).

Notker wirkte sein Leben lang im Kloster St. Gallen. Er übte

als Urkundenschreiber, Bibliothekar, Hospitar, Dichter und

Lehrer mehrere Funktionen im Kloster aus. Nicht wenige seiner

Schüler schlugen die weltgeistliche Laufbahn ein und wurden,

wie etwa die Brüder Waldo und Salomon, Bischof von Freising
oder Abtbischof von St. Gallen/Konstanz. Wegen seiner
Gelehrsamkeit genoss Notker einen hervorragenden Ruf. So wurde er

durch den fränkischen Kaiser Karl III. (839-888) mit der Verfassung

der Gesta Karoli beauftragt, einer anekdotischen Erzählung
über die Taten Karls des Grossen (747-814).

Eigentlich ist es erstaunlich, dass ein Gelehrter von der

Reputation eines Notker Balbulus als Stammler bezeichnet wird.

In einer Zeit, in der man über Persönliches eines klösterlichen

Schreibers in der Regel nicht gerade viel erfährt, bezeichnet sich

Notker aber wiederholt selber als Stotterer und Zahnloser (ego

balbus et edentulus). Er schreibt, er sei «stammelnd, zahnlos und

deshalb mit der Zunge anstossend, oder, damit ich es zutreffender

sage, ein halber Plapperer» (balbus, edentulus et ideo blesus,

vel, ut verius dicam, semiblaterator). Offenbar hat Notker unter

einem Zahnfehler gelitten. Dieses offene Eingeständnis des eigenen

Unvermögens zeugt aber auch von Notkers Bescheidenheit.

Notker bezeichnet sich selber gar als hintersten unter den

Kuttenträgern in St. Gallen (cucullariorum sancti Galli novissimus).

Auch Ekkehart bringt in seiner Chronik Notkers Bescheidenheit

und Milde treffend zum Ausdruck: «Notker, hager am Leib, nicht
aber in der Seele, stammelnd in der Rede, nicht aber im Geiste,

hochragend in göttlichen Dingen, geduldig in irdischem Ungemach,

milde bei allem, drang doch bei den Unsrigen auf scharfe

Zucht. Vor jähen Geschehnissen verzagte er leicht, nicht aber vor
dem Angriff der Dämonen, denen er sich kühn entgegenstellte.

Im Beten, im Lesen, im Dichten war er unermüdlich. Um alle die

Gaben seiner heiligen Persönlichkeit bündig zusammenzufassen:

er war ein Gefässchen des Heiligen Geistes so überquellend

reich, wie es zu seiner Zeit kein anderes gab.»

Nach kurzer Krankheit starb Notker Balbulus am 6. April
912 im Kloster St. Gallen. Dort genoss er schon bald eine

kultische Verehrung, und ab dem 13. Jahrhundert strebte man
seine Heiligsprechung an. Schliesslich wurde Notker 1513 se-

12 Musikpionier Notker Balbulus



Zürcher Notkerbild,
Staatsarchiv des Kantons Zürich,

W I 3.19, XXXV.

liggesprochen. Zu einer Heiligsprechung kam es trotz weiteren

Bemühungen seitens des Gallusklosters nicht. Notker Balbulus

wurde in St. Gallen aber bald zu einem Hausheiligen und für
viele Mönche zum Vorbild benediktinischen Lebens.

Den zweiten Übernamen, Poeta (der Dichter), erhielt Notker
Balbulus erst im 20. Jahrhundert wegen seiner Dichtkunst. Das

Hauptwerk Notkers ist das Liber Ymnorum, was für Notkers

spätere Rezeption von entscheidender Bedeutung war, da viele

seiner anderen Werke anonym überliefert wurden. Im Liber

Ymnorum sind Notkers Sequenzen gesammelt, die während des

Mittelalters weit verbreitet waren. Zu seinen weiteren Werken

gehören die bereits erwähnten Gesta Karoli, welche aufgrund
ihrer ahistorischen Anekdoten über Karl den Grossen unter
Forschern lange Zeit für konträre Meinungen sorgten. Heute

gilt als anerkannt, dass Notker mit seiner Karls-Vita nicht eine

Biografie über Karl den Grossen schreiben wollte. Sein Werk mit
den exemplarischen Anekdoten soll vielmehr für Kaiser Karl

III. (839-888) eine Mahnschrift für das ideale Verhalten eines

Musikpionier Notker Balbulus 13



Kaisers sein (in der historiografischen Terminologie ein

«Fürstenspiegel»). Weitere bedeutende Schriften Notkers sind das

Metrum de vita s. Galli über das Leben des heiligen Gallus, ein

Formelbuch, welches Weisungen für künftige Bischöfe und Äbte

enthält, sowie ein Martyrologium (Verzeichnis von Märtyrern
und Heiligen). Daneben verfasste Notker einige kleinere Schriften

und Briefe, die aber nur noch lückenhaft erhalten sind.

Notker, der Begründer der Sequenz

Um Notkers Funktion als Begründer der Sequenz zu

erläutern, müssen zuerst einige musikwissenschaftliche Begriffe
erklärt werden. Mit dem Mittelalter bringt man allgemein den

gregorianischen Gesang (auch gregorianischer Choral oder

Gregorianik genannt) in Verbindung. Unter dieser Bezeichnung
wird die geistliche Musik im Mittelalter zusammengefasst. Der
Name des gregorianischen Gesangs wird auf Papst Gregor I.

(um 540-604, Papst von 590-604) zurückgeführt, welcher eine

tiefgreifende Reform der römischen Liturgie und damit auch

ihrer Gesänge durchführte. Der Gregorianische Choral ist durch

seine Einstimmigkeit und das Fehlen einer Begleitung
charakterisiert. Er ist immer in der mittelalterlichen «Weltsprache»

Latein verfasst. Eine weitere Charakterisierung ist die fehlende

Takteinteilung der Gesänge. Der gregorianische Gesang ist

eigentlich ein gesungenes Gebet, wobei die Aussage des Textes

durch die Melodieführung verstärkt werden soll. Die Komponisten

dieser liturgischen Gesänge sind meist anonym geblieben,
da sich der mittelalterliche Komponist als Instrument und nicht
als Schöpfer des zum Lobe Gottes geschaffenen Gesanges sah.

Die gregorianischen Gesänge stellen kein geschlossenes Repertoire

an liturgischen Gesängen dar. Sie sind jeweils eng mit der

lokalen Tradition eines Klosters oder eines Bistums verbunden

und wurden während des Mittelalters ständig durch

Neukompositionen zu lokalen oder neuen Festen ergänzt.
Zu Beginn des Mittelalters konnten Melodien noch nicht

aufgeschrieben werden, da es an einer geeigneten Notenschrift
fehlte. Die Melodien der gregorianischen Gesänge wurden
deshalb mündlich überliefert. Erst ab dem 9. Jahrhundert tauchen

die ersten schriftlich fixierten Melodien auf. Sie wurden mit
Neumen (neuma, griech.: Wink, Gebärde) neben oder über

dem Text notiert. Der Ursprung dieser Neumen liegt in den

Bewegungen des Chorführers, mit denen er die auswendig

singende Sängergruppe führte. Das Spezielle an der Neumenschrift

ist, dass sie zwar den Melodieverlauf und die Zuordnung der

14 Musikpionier Notker Balbulus



lu r i tfT£ C 0 S T i
AauUNT A ^ A

g ^ 4JJ /— / - / f y //L ei srs ASSIT K| ÔR1.V CKAT1A

k~^ufcorrL±nr*fîb i
ÇxctAT Ujtbtpicùljùm '-...•

f&jépidftfmdé cancrif
Beginn der Pfingstsequenz von
Notker Baibulus mit Neumen

(Mitte 10. Jh.), Stiftsbibliothek
St. Gallen, Codex Nr. 381, S. 428.

Töne zu den Silben des Textes festhält, Intervalle, Tempo und

Rhythmik aber nicht angegeben werden. Diese Notenschrift ist

dementsprechend eher als optimale Anleitung zur Vortragsweise

eines Textes als zur getreuen Wiedergabe einer Melodie zu
verstehen. Neumen besitzen daher eine rhetorische Funktion.

Diese «notationstechnische» Unvollkommenheit setzte

natürlich die mündliche Tradition voraus. Die mittelalterlichen

Sänger kannten die Melodien, welche sie in den klösterlichen

Sängerschulen auswendig lernen mussten. Heute kann die Neu-

menschrift nur noch dank späteren Aufzeichnungen gleicher
Melodien in einem Liniensystem einigermassen verstanden

werden. Der Gregorianische Gesang erweist sich somit als

immer wieder anders verstandene Überlieferung, die heute kaum

noch im ursprünglichen Sinn fassbar ist. Eine historisch richtige

Aufführungspraxis erscheint dabei als nahezu unmöglich.
Die Neumenschrift war keine einheitliche Notenschrift. Es

entwickelten sich unterschiedliche Schreiberschulen mit
individuellem Zeichengebrauch, wie etwa in St. Gallen, Metz oder

Tours. Auf der St. Galler Neumenschrift basieren die meisten

modernen Editionen, da dies die differenziertesten Neumen

sind. Die in St. Gallen aufbewahrten Handschriften gehören zu
den frühesten Zeugnissen der Melodieaufzeichnung, und nur
hier sind schon für das 9. Jahrhundert mehrere Komponisten
historisch greifbar. So gelangte durch Tuotilo der Tropus
(zwischen den liturgischen Gesängen eingeflochtene Texte mit
eigenständiger Melodie) zur höchsten Kunstform. Sein Freund

Notker widmete sich der Sequenz.

Sequenzen sind liturgische Gesänge, die in der Messe

zwischen Alleluja und Evangelium gesungen werden. Die Texte

erzählen ausführlich vom Ereignis des jeweiligen Festtages und

Musikpionier Notker Baibulus 15



von seiner theologischen Bedeutung. Sie sind freie Dichtunge
und somit nicht der Bibel entnommen. Für jedes Kirchenfe:

wurden Sequenzen komponiert, die zum Teil nur in einem er

gen geografischen Raum ihre spezielle Bedeutung hatten. Notke

dichtete beispielsweise eine Gallus-Sequenz Dilecte Deo, welch

aufgrund des Textinhalts speziell zum Galluskult in St. Galle

passte.

Die frühen Sequenzen haben eine enge melodische Verbir

dung mit dem vorhergehenden Alleluja. Das Alleluja-Jubilu
die Verzierung auf dessen Schlusssilbe a, floss in die Sequen

ein und wurde darin Ton für Ton mit einer Silbe des neu ge

dichteten Textes unterlegt. Im 8. und 9. Jahrhundert bestände

die Sequenzen melodisch betrachtet nur aus dieser Alleluje
Melodie. Schon bei Notker wurden die Sequenzen immer länge

und damit auch unabhängiger vom Alleluja-Jubilus. Man da:

allerdings nicht annehmen, dass in diesem Fall neue Melodie
als Ergänzung komponiert wurden. Es war vielmehr üblich, ft
einen neuen Text eine bereits existierende Melodie heranzuzie

hen. Diese Adaption von bestehenden Melodien war im Mitte
alter ein gängiges Verfahren beim «Komponieren» von neue

Gesängen.

Bei der klassischen Sequenz, zu deren Begründer Notke

Balbulus zählt, werden jeweils zwei Verse zur gleichen Melodi

gesungen. Insgesamt besteht eine Sequenz aus sieben bis zwo

Verspaaren. Diese Verspaare werden abwechselnd von zwi

Halbchören vorgetragen und von einer gemeinsam gesunge

nen Anfangs- und Schlussmelodie eingerahmt (siehe unten

Im Hochmittelalter wurde die klassische Sequenz Notkers zi
Reimsequenz und zur Strophensequenz weiterentwickelt. Di

Sequenz war im Mittelalter sehr beliebt, was ihr Bestand m
über 5000 Gesängen eindrücklich zeigt. Erst das Tridentiniscb

Konzil (1545-1563) beschränkte die Anzahl für die offiziell

römische Liturgie auf lediglich vier Sequenzen. Zu diesen vie

Sequenzen gehörten die Ostersequenz Victimae paschali laudt

von Wipo von Burgund (t um 1050), die Pfingstsequenz Vet

sancte Spiritus von Stephan Langton (t 1228), die Fronleicl
Aufbau der klassischen Sequenz. namssequenz Lauda Sion von Thomas von Aquin (t 1274) un

Chor 1 2a 3a 4a

Chor II 2b 3b 4b

I I Melodien der
| | Verspaare

I I Anfangsmelodie
I I Schlussmelodie

16 Musikpionier Notker Balbulus



Xl nt^rtft -i
•KtstetamA
me0?HU>IwttfjpmM a&tnei

:m v&:'ti?0éierat ut

ittjÜHtt

Notkers Pfingstsequenz mit Quadratnotation (16. Jh.), Stiftsbibliothek St.Gallen, Codex Nr. 546, S. 293.

Musikpionier Notker Balbulus 17



die Sequenz Dies irae zur Totenmesse von Thomas von Celano

(t um 1260). Zu dieser offiziellen Auswahl der Kirche gehörte

keine Sequenz von Notker Balbulus, obwohl dessen Sequenzen

im Mittelalter über ganz Europa verbreitet und sehr bekannt

waren.

Diese europaweite Verbreitung wird besonders bei Notkers

Pfingstsequenz Sancti Spiritus assit nobis gratia (Des Heiligen
Geistes Gnade stehe uns bei) deutlich. Diese «Königin unter
Notkers Mysterienhymnen» (Wolfram von den Steinen) wurde

im Mittelalter in ganz Zentraleuropa gesungen und fand

sogar Verbreitung bis in die europäischen Randregionen
Spanien, Grossbritannien und Süditalien. Aus diesem Grund ist

die Pfingstsequenz in ganz Europa in mittelalterlichen
Handschriften bezeugt. Um die sprachliche Kunst Notkers zu zeigen,

in der er die Herabkunft des Geistes zum Pfingstfest dichterisch

festhält, sei hier seine Sequenz in einer modernen Übersetzung

abgedruckt:

1 Des Heiligen Geistes Gnade stehe uns bei.

2a Sie mache unsre Herzen zu ihrer Wohnung
2b und vertreibe daraus alle Vergehen des Geistes!

3a Erquickender Geist, Erleuchter der Menschen,

3b reinige die schreckliche Finsternis unseres Geistes!

4a Der du, Heiliger, die immer sinnenden Gedanken

liebst,

4b giesse gnädig deinen Balsam in unsere Sinne!

5a Der du alle Missetaten sühnst, Geist,

5b reinige das Auge unseres inneren Menschen,

6a damit der höchste Vater von uns geschaut werden kann,

6b den nur die Augen eines reinen Herzens wahrnehmen

können!

7a Propheten hast du begeistert, mit ihren Verkündi¬

gungen die berühmten Taten Christi vorauszusagen;
7b Apostel hast du gestärkt, das Siegeszeichen Christi

durch die ganze Welt zu tragen.
8a Als Gott durch sein Wort den Bau des Himmels, der

Erde und der Meere schuf,

8b hast du, Geist, deine Kraft über sie ausgebreitet, um sie

zu beleben.

9a Du befruchtest das Wasser, um die Seelen lebendig zu

machen,

9b du hauchst die Menschen an und machst sie zu

geistigen Wesen.



10a Du hast die durch Sprachen und Gebräuche geteilte
Welt vereinigt, Herr,

10b Götzendiener zum Dienst an Gott zurückgerufen, du

bester aller Lehrer.

IIa Deshalb erhöre uns gnädig, wenn wir zu dir flehen,

Heiliger Geist,

1 lb ohne den, wie wir glauben, alle Gebete vergeblich und

unwürdig sind vor Gottes Ohren:

12a Der du Heilige aller Zeiten gelehrt hast, wenn sie die

Eingebung deines Waltens aufnahmen, Geist,

12b du hast heute selbst die Apostel mit einer unfassbaren

und zu allen Zeiten unerhörten Gabe beschenkt.

13 Diesem Tag hast du Ruhm und Glanz gebracht.

Die Pfingstsequenz besteht aus einer Einleitungsmelodie
(1), elf Strophen (2-12) und einer Schlussmelodie (13). Die elf

Strophen werden jeweils mit einem anderen Text wiederholt

(2a, 2b, 3a, 3b Notkers Sequenz entspricht ganz dem oben

abgebildeten Schema der klassischen Sequenz.

Um die Entstehung von Notkers Pfingstsequenz ranken sich

zwei Legenden. Ein Kupferstich aus dem Jahr 1630 zeigt im sechsten

Bild die Szene, in der Notker zum Dichten seiner Sequenz

angeregt wird. Der dazugehörende Text beschreibt, dass Notker

durch das Knarren des nahen Mühlrades zur Ausarbeitung seiner

Pfingstsequenz inspiriert wurde (Ad stridorem molae rap-
tus celebrem illam Spiritus Sancti adsit nobis gratia, sequentiani

componit). Eine andere Legende besagt, dass Papst Innozenz III.
(1160/61-1216, Papst von 1198-1216) die Sequenz hörte und

den Verfasser für einen Heiligen hielt, ohne zu wissen, von wem
die Sequenz war. Diese zweite Legende dürfte ihren Ursprung
im Bemühen des Klosters um eine Heiligsprechung Notkers

haben, welche ab dem 13. Jahrhundert angestrebt wurde.

Wie kam nun aber Notker Balbulus dazu, Sequenzen zu

schreiben? Im Vorwort zu seiner Sequenzsammlung (Liber

Hymnorum) erklärt er ausführlich, von wo er die Anregung
zu seinen Sequenzen bekommen habe. Als «Jüngelchen» (iuve-

nulus) habe er jeweils Mühe gehabt, sich die langen Melodien

des Alleluja-Jubilus einzuprägen, um sie dann auswendig

vorzusingen. Sie seien seinem unbeständigen Herzlein (instabile

corculum) sofort wieder entflohen. Das sei für ihn der Grund

gewesen, nach einer besseren Lösung zu suchen. Zu dieser Zeit sei

ein Mönch aus dem nordfranzösischen Kloster Jumièges

vorbeigekommen. Er habe aus seinem Kloster ein Antiphonar (Buch

Musikpionier Notker Balbulus 19



Das Mühlrad inspiriert Notker

zum Verfassen seiner Pfingst-

sequenz, Stiftsbibliothek
St.Gallen, Kupferstich, 17. Jh.

mit Texten der Gesänge für das Stundengebet der Mönche)

mitgebracht, worin es einige Sequenzen hatte. Von der Idee, die

wortlosen Alleluja-Melodien mit einem Text zu unterlegen, war
Notker begeistert und versuchte sich sofort selber darin. Nach

einigen Versuchen und Verbesserungen durch seinen Lehrer Iso

fand er schliesslich «seine» klassische Form der Sequenz. Auf
Anraten seines Lehrers habe er jeder Note (Melodiebewegung)
eine eigene Silbe zugeordnet (singulae motus cantilenae singulas

syllabas debent habere). Und alsbald wurden Notkers Sequenzen

von der Sängerschule des Gallusklosters aufgeführt.
Im Vorwort des Liber Hymnorum fällt besonders auf, dass

sich Notker nicht selber als Schöpfer der Sequenz bezeichnet. Im

Gegenteil, er gibt nicht nur die Herkunft der Sequenz sondern

auch die Hilfestellung durch seinen Lehrer an. Auch wenn man
heute Notker als Begründer der Sequenz betrachtet, so existierte

sie bereits vor ihm. Einerseits blieben aber alle Sequenzdichter

vor Notker anonym, was im Frühmittelalter bei den geistlichen
Dichtern durchaus üblich war. Somit bleibt Notker Balbulus die

erste belegbare Angabe eines Sequenzdichters. Die im Kloster

A)t strËwem môla, raybus, ceiybnm iUmn; SptVitilS
Sunbti 4dsitnwis ßdutta,seyamtiam cmjmît-

20 Musikpionier Notker Balbulus



jJsr@-MMß
ïïç cordA noftm ûbi

_v

pP|rar fÂcixc bàhTX&cxdum *

ycpuifif incîc cunacifumifiprrAhbxf
MfpSàhrw ilkifbnxror bominum
J^horridxfnry merrcifpurgArrmehmf

/l rnxvor'ûncw fenCxrorum
Semper cograarmim

-HF tifunde urmortem -cxiAm

Cicmcnfnriffeniibuf ' J§

srpuribcATor omnium
flAcptiorum fptrrtuf

^JpttrificAnri octdxxrn iraxriortCborryf
fi-cmden iîtpremufgenreor

V 0 S S XT ANjö B15
^puncfi cotxhfquem fob cemcre

Voss y y T o cxf Li

Notkers Pfingstsequenz in einem Prachtcodex mit Neumen, Stiftsbibliothek St.Gallen, Codex Nr. 376, S. 373

Musikpionier Notker Balbulus 21



St. Gallen bald einsetzende Notker-Verehrung führte zudem

dazu, dass dieser als Verfasser der Sequenzen nicht vergessen

ging. Im klösterlichen Nekrologium (Totenbuch) aus St. Gallen

wurde hinter seinem Namen die Anmerkung qui sequentias

composuit (der die Sequenzen verfasste) gemacht. Andererseits

gilt aber auch als anerkannt, dass die Sequenz erst durch die hohe

Dichtkunst Notkers zu ihrer Vollendung fand. Notkers Texte

gehen über den einfachen, von ihm selbst genannten Zweck

der Gedächtnisstütze weit hinaus. Seine Sequenzen zeichnen

sich durch eine streng formale Gestaltung und durch eine hohe

sprachliche Kunstfertigkeit aus.

Notkers Leistung bestand vornehmlich im dichterischen

Bereich. Er dichtete die lateinischen Texte für die Sequenzen.

Inwieweit er die Melodien dazu selber komponierte, lässt sich

nicht genau sagen. Zur Zeit Notkers war es jedenfalls üblich,
dass man eine bereits bestehende Melodie mit einem neuen Text

unterlegte. Umgekehrt benützten auch spätere Sequenzdichter

Notkers Sequenzmelodien für eigene Gesänge. Man kann daher

annehmen, dass Notker auch auf ältere Melodien zurückgriff.
Notker Balbulus war vor allem Dichter, wobei seine Dichtung

eng mit der Musik verbunden war. So lässt sich zu Recht mit
den Worten Wolframs von den Steinen sagen: «Ohne Zweifel ist

Notker einer der wenigen grossen Dichter zwischen Evangelium
und Dante; auch ist er der Einzige auf dem Boden der heutigen
Schweiz, der einmal, und immerhin für sechs Jahrhunderte,

universale Geltung gewann.»

Notkers Ausstrahlung auf die zeitgenössische Musik

Im Laufe des 19. und 20. Jahrhunderts ist die Pflege der Gre-

gorianik allgemein zurückgegangen. Diese Entwicklung wurde

nicht zuletzt durch das Zweite Vatikanische Konzil (1962-1965)

unterstützt, welches die moderne Volkssprache zur Liturgiefeier
zuliess. Das Latein wurde im Folgenden immer mehr aus dem

Gottesdienst gedrängt. Dadurch wurde auch dem gregorianischen

Choral in der liturgischen Feier eine Randexistenz

zugewiesen. Die lateinische Messvertonung galt nach dem Konzil als

antiquiert und traditionalistisch.

In den letzten drei Jahrzehnten kam es allerdings zu einer

Wiederbelebung der Gregorianik, auch dank der musikwissenschaftlichen

Forschung, welche sich besonders in der Literatur

niederschlug. Aber auch bei Laiensängern findet die Gregorianik

wieder vermehrt Anklang. Diese erfreuliche Entwicklung
bemerkt auch der Kirchenmusiker Hans Eberhard, Domkapell-

22 Musikpionier Notker Balbulus



meister in St. Gallen. So singt er in der Kathedrale St. Gallen seit

Jahren regelmässig mit seinen Choralscholen, und seine Grego-

rianikkurse finden ein steigendes Interesse in der Region. Dieses

Aufleben der Gregorianik stellt für ihn einen Gegenpol zum

üppigen Lebensstil und zur Geschäftigkeit modernen Lebens dar.

Heutzutage werde viel bewusster nach einer Reduktion auf den

einstimmigen, unbegleiteten Gesang gesucht. Gemäss Eberhard

ist dies «eine Art Hygiene oder Rückbesinnung auf das Wesentliche»

und macht die Faszination und Kraft dieser Musik aus.

Notkers Sequenzen mussten den Rückgang an Interesse

schon viel früher hinnehmen. Wie bereits angesprochen, wurden

seine Sequenzen durch das Tridentinische Konzil im 16.

Jahrhundert aus dem offiziellen Sequenzkanon der Kirche
gestrichen. Somit erlangten die Sequenzen im weiteren Verlauf der

Musikgeschichte keine grosse Bedeutung mehr. Notker, dessen

Name im Mittelalter immer mit der Sequenz in Verbindung

gebracht wurde, geriet so an vielen Orten in Vergessenheit. Die

grosse Ausnahme stellt das Kloster St. Gallen mit seiner Notker-

Verehrung dar. Die Verehrung des Hausheiligen überdauerte

gar die Aufhebung des Klosters im Jahr 1805 und blieb in der

Kathedrale bis heute erhalten. Eberhard bestätigt, dass Notkers

Insiderbekanntheit in der Region St. Gallen sehr gross sei.

Überregional ist Notker bei historisch interessierten Personen vor
allem wegen seiner Karls-Vita ein Begriff.

Die heutige Forschung schreibt Notker 40 Sequenzen als

authentisch zu, wovon allerdings nur noch sehr wenige aufgeführt

werden. In St. Gallen werden lediglich die Gallussequenz
Dilecte Deo und die Pfingstsequenz Sancti Spiritus assit nobis

gratia regelmässig gesungen. Notkers Pfingstsequenz gehört
auch an anderen Orten zum Sequenzrepertoire. So wird sie

beispielsweise in Einsiedeln aufgeführt und taucht auch öfters

auf CD-Produktionen auf. Dasselbe gilt für Notkers bekannte

Weihnachtssequenz Natus ante saecula. Die restlichen Sequenzen

Notkers kommen praktisch nicht mehr zur Aufführung.
Notkers Sequenzen wurden im Liber Ymnorum zusammen-

gefasst. Da dieses Liber Ymnorum nicht ein in sich geschlossenes

Werk war, wurden darin auch Sequenzen von anderen

mittelalterlichen Komponisten überliefert. Diese Ergänzungen blieben

meist anonym, und man schrieb sie später daher oft Notker

zu. Der bekannteste Gesang, der Notker fälschlicherweise

zugeschrieben wurde, ist das Media vita in morte sumus (Mitten
im Leben sind wir des Todes). Das Media vita stammt aus dem

11. Jahrhundert, ist aber in St. Gallen nicht vor dem 13. Jahr-

Musikpionier Notker Balbulus 23



hundert belegt. Erst ab dem 17. Jahrhundert kam die Legende

von Notkers Urheberschaft auf. In der Liturgie fand der Gesang

eine vielfältige Verbreitung bei Prozessionen und Begräbnissen.

Martin Luthers (1483-1546) deutsche Übersetzung fand sogar

Eingang ins katholische und evangelische Kirchengesangbuch
der Schweiz (Mitten wir im Leben sind mit dem Tod umfangen).
Auch ausserhalb der Liturgie wurde das Media vita für geistliche

Spiele oder als Schlachtengesang verwendet. Man schrieb ihm
eine magische Bedeutung als «Schadensgesang» zu, was seine

Verwendung in Schlachten erklärt. Durch diese Funktion eines

Fluch- und Verwünschungsliedes erlangte das Media vita grosse

Bedeutung und Faszination in ganz Europa.
Noch heute zeigen sich zeitgenössische Komponisten

fasziniert vom Media vita, setzen sich damit auseinander und

arbeiten es in ihr Werk ein. Zu diesen Komponisten gehört

etwa der Toggenburger Peter Roth mit seiner Media Vita - eine

Messe für N. M. (Nikiaus Meienberg) aus dem Jahr 2003. Das

Chorwerk ist als Hommage an Nikiaus Meienberg gedacht, den

1993 verstorbenen Schriftsteller und Journalisten aus St. Gallen.

Dessen Texte werden in Verbindung mit Texten von Elsbeth

Maag mit einer musikalischen Klangkulisse unterlegt. In diese

Klangkulisse fliesst neben modernen Musikrichtungen auch

das gregorianische Media vita ein. Ein anderes Beispiel ist der

Appenzeller Paul Giger, der sich in seinem Stück Pert Em Hru

- Vom Heraustreten der Seele ins volle Tageslicht (2007) ebenfalls

dem mittelalterlichen Gesang widmet. Paul Giger kombiniert
in seinem Werk für zwei Chöre das Media vita mit Texten aus

einem ägyptischen Totenbuch und unterlegt diese mit einer

Instrumentalbegleitung. Auch international findet das Media

vita Beachtung. So komponierte der Ungar Gyula Fekete für das

Wattwiler Jugendorchester «il mosaico» ein Media Vita für

Mezzosopran und Streichorchester (2005), worin er den gregorianischen

Gesang mit einem alten ungarischen Gesang kombiniert.
Den drei Werken ist gemeinsam, dass dem Text eine

teilweise mystische Instrumentalbegleitung unterlegt wird. Durch
diese Klangkulisse kommt eine gewisse Spiritualität zum Tragen,

welche das Publikum besonders ansprechen soll. Nach

Eberhard zeichnet diese Spiritualität ganz allgemein moderne

Produktionen aus, welche sich mit der gregorianischen Musik
auseinandersetzen. Für ihn ist es «ein Phänomen, dass sich ganz
alte und ganz neue Musik viel besser kombinieren lassen als

zeitgenössische Komponisten mit Brahms oder Mozart». Das freie

Schwingen der Rhythmik und der Melodik übe eine faszinieren-

24 Musikpionier Notker Balbulus



SEI»*/' ' ' T ~ f, ** a y 7 * ^
gLJfpJ&öiit m^ ^ nW2Jr^> la -muß c^u4w *[ti&nwn&
Vw f f'f ry,- J f, r * s > ft. •
âî> mcgvawt tu|t tr£- Snawfc <jt» ut-e ybciana tip
„ T*. / rt«Z *•/*.-.
fthg_ laths wâ kern?- _ i_ y
[ If /'.J\ Jr f- f S y*S/r - .A S r\I ft * gilacca bmrwô «art iTZ-âst- uckuxfi amtrç

VF/ sr/r\* t -/"< r>V ~
^JuariJÄ tänjmß t»cr,^gi[airfc o-~$y» ttmcioC- own tjiiJk
V" f - V f r S'.jf f f Ws ./gb §pmvnu6 tmmtfr /\Vauâtr kvö zur tndDta «i»

Beginn des Media vita mit Neu-

men (Nachtrag aus 13./14. Jh.),

Stiftsbibliothek St.Gallen,
Codex 388, S. 474.

de Wirkung auf moderne Komponisten aus. Notkers Pfingstse-

quenz floss auch in ein modernes Werk von Iso Rechsteiner ein.

Im Auftrag der St. Galler Dommusik komponierte Rechsteiner

eine Pfingstmusik (Lock uns heraus, du heiliger, heilender Geist;

2003), in der er Texte von Josef Osterwalder mit der Pfingstse-

quenz Notkers kombiniert. Diese Texte lässt er abwechselnd von
Chor, Kantor und Gemeinde singen. Zur festlichen Stimmung

trägt die Begleitung eines Blechbläserquartetts bei.

Das Werk Iso Rechsteiners ist im Gegensatz zu den anderen

zeitgenössischen Werken ausschliesslich für die liturgische Feier

bestimmt. Es steht dabei weniger das Streben nach einer speziellen

Klangkulisse im Vordergrund, Rechsteiner sucht vielmehr
bewusst nach neuen musikalischen Formen für die Liturgie. Mit
diesem Kreieren neuer Formen liegt er in einer Tradition mit
Notker Balbulus, der ja auch als Begründer einer damals neuen

musikalischen Form, der Sequenz, gilt. Es scheint also, dass

für zeitgenössische Komponisten die Inhalte gregorianischer
Musik extrem faszinierend sind. Neben den freien Rhythmen
und Melodien spielt dabei das Archaische der Kirchentonarten

eine wichtige Rolle, welches neue Gestaltungsmöglichkeiten
eröffnet. Aber auch der originale gregorianische Gesang berührt
durch seine Einfachheit nach wie vor die Menschen. So ist auch

Hans Eberhard, was die Zukunft dieser Musik anbelangt,
zuversichtlich und denkt, dass der gregorianische Choral und damit

auch Notker Balbulus von einem Spezialkreis interessierter

Personen weiterhin gepflegt werden wird.

Musikpionier Notker Balbulus 25



Bibliographie
Arlt, Wulf: Liturgischer Gesang und gesungene Dichtung im Kloster St. Gallen, in:

Das Kloster in St. Gallen im Mittelalter. Die kulturelle Blüte vom 8. bis zum 12.

Jahrhundert, hrsg. v. Peter Ochsenbein, Stuttgart 1999, S. 137-165.

Berschin, Walter: Notker I. von St. Gallen (t 912) überlieferungsgeschichtlich gese¬

hen, in: Mittellateinische Studien, hrsg. v. Dems., Heidelberg 2005, S. 193-202.

Dallapiazza, Michael: Notker Balbulus und Notker Teutonicus, in: Künstler, Dich¬

ter, Gelehrte (Mittelalter Mythen, Bd. 4), hrsg. v. Ulrich Müller / Werner

Wunderlich, Konstanz 2005, S. 895-901.

Duft, Johannes: Notker Balbulus, Schöpfer der Sequenz, in: Codex 121 Einsiedeln.

Kommentar zum Faksimile, hrsg. v. Odo Lang, Weinheim 1991, S. 189-206.

Duft, Johannes: Notker der Stammler in St. Galler Manuskripten, in: Ders., Die

Abtei St. Gallen, 2 Bde., hrsg. v. Peter Ochsenbein / Ernst Ziegler, Sigmaringen

1991, Bd. 2, S. 127-135.

Duft, Johannes: Der Impetus für Notkers Sequenzen, in: Ders., Die Abtei St. Gal¬

len, 2 Bde., hrsg. v. Peter Ochsenbein / Ernst Ziegler, Sigmaringen 1991, Bd. 2,

S. 136-147.

Haefele, Hans F.: Notker I. von St. Gallen, in: Verfasserlexikon, Die deutsche Litera¬

tur des Mittelalters, 2., völlig neubearb. Aufl., Berlin 1987, Bd. 6, Sp. 1187 -1210.

Holenstein, Albert: Notker Balbulus. «Sancti Spiritus assit nobis gratia«. Einfüh¬

rung und Analyse (Maturaarbeit an der Kantonsschule Wattwil), Jonschwil 2003.

Hucke, Helmut, Möller, Hartmut: Gregorianischer Gesang, in: MGG, 2., neube¬

arb. Aufl., Sachteil, Bd. 3, Sp. 1909-1621.

Joppich, Godehard: Der Gregorianische Choral (Engelberger Musikhefte; Nr. 30),

bearb. und erg. v. P. Roman Hofer, Engelberg 1998.

Kruckenberg, Lori: Sequenz, übers, v. Michael Klaper, in: MGG, 2., neubearb. Aufl.,

Sachteil, Bd., 8, Sp. 1254-1286.

Lipphardt, Walter: Media vita in morte sumus, in: Verfasserlexikon, Die deutsche Li¬

teratur des Mittelalters, 2., völlig neubearb. Aufl., Berlin 1987, Bd. 6, Sp. 271-275.

Ochsenbein, Peter: Die Ursprünge der Sequenz und des Tropus im Blick auf

St. Gallen, in: Congaudent angelorum chori. P. Roman Bannwart OSB zum

80. Geburtstag. Festschrift, hrsg. v. Therese Bruggisser-Lanker / Bernhard Han-

gartner, Luzern 1999, S. 41-51.

Ochsenbein, Peter, Schmuki, Karl: Die Notkere im Kloster St. Gallen. Träger

von Wissenschaft und Kunst im Goldenen und Silbernen Zeitalter (9. bis 11.

Jahrhundert). Ausstellungsführer, St. Gallen 1992.

Steinen, Wolfram von den: Die Anfänge der Sequenzdichtung. Erster Teil: Wege

zur Sequenz, in: Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte 40 (1946),

S. 190-212 und S. 241-268.

Steinen, Wolfram von den: Notker der Dichter und seine geistige Welt, 2 Bde.,

Bern 1948.

Wagner, Peter: Das Media vita, in: SJbMw 1 (1924), S. 18-40.

Interview
Interview mit Hans Eberhard (Domkapellmeister St. Gallen) über den gregorianischen

Choral und die Aktualität von Notker Balbulus, St. Gallen, 24. 3. 08.

26 Musikpionier Notker Balbulus


	Notker Balbulus, ein mittelalterlicher Musikpionier aus dem Toggenburg

