Zeitschrift: Toggenburger Jahrbuch

Band: - (2005)

Artikel: Unter dem Krummstab im Thurtal : aus der Frihzeit des Klosters St.
Johann

Autor: Tremp, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-882824

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-882824
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Unter dem Krummstab im Thurtal

Aus der Frihzeit des Klosters St. Johann

Das Benediktinerkloster St. Johann im Thurtal wird in einer
Papsturkunde vom 4. Oktober 1152 erstmals erwidhnt. Im Jahr 2002
beging Alt St. Johann das Kloster- und Dorfjubildium mit ver-
schiedenen Feiern. Unter anderem bot es dem Verfasser dieses
Aufsatzes die Gelegenheit, iiber die Friihzeit des Klosters zu be-
richten. Die ersten Monche suchten in der Einsamkeit des noch
kaum bewohnten Tals den asketischen Idealen ihrer Zeit, die von
religioser Aufbruchstimmung getragen waren, nachzuleben. Zu-
gleich festigten ihre Niederlassung und die nachfolgende Besied-
lung im Zug des hochmittelalterlichen Landesausbaus den Grenz-
raum Alemanniens zu Ritien und des Bistums Konstanz zum Bis-
tum Chur. Eine Bliitezeit erlebte St. Johann im frithen 13. Jahrhun-
dert unter dem bedeutenden Abt Konrad von Dussnang, der aus
dem Reformkloster Petershausen bei Konstanz gekommen war.
Damals gab es neben dem Moénchskloster auch einen Frauenkon-
vent. Von dieser verschwiegenen Institution des Doppelklosters
wissen wir nur durch ein einziges schriftliches Zeugnis. Schon der
erste Abt Burchard war theologisch gebildet und schriftstellerisch
tatig. Er fiihrte einen Gelehrtenstreit mit den Abten von Engelberg
und Schaffhausen iiber das Jenseits, wobei er neueste Theorien der
damaligen Pariser Theologen vertrat. Das Kloster St. Johann war
in der Friihzeit trotz seiner abgeschiedenen Lage im obersten
Thurtal weltoffen und nahm an den religiésen Bewegungen und

geistigen Stromungen seiner Zeit regen Anteil.
Ernst Tremp

Das erste schriftliche Zeugnis

«Eugenius, Bischof, Diener der Diener Gottes, an seine ge-
liebten S6hne Burchard, Abt des Klosters des heiligen Johannes
des T4ufers, das im Bistum Konstanz liegt, und seine Brider, so-
wohl die gegenwirtigen als auch die zukiinftigen, die ein Leben
nach der Regel gelobt haben, in alle Ewigkeit.» So lautet in
deutscher Ubersetzung (iibersetzt von Lorenz Hollenstein) der
Anfang der dltesten iiberlieferten Urkunde fiir das Kloster St. Jo-
hann im Thurtal. Sie wurde am 4. Oktober 1152 durch Papst

Aus der Fruhzeit des Klosters St. Johann

17



18

Fugen III. (1145-1153) in Segni in der Nihe von Rom ausgestellt
und wird heute im Stiftsarchiv St. Gallen aufbewahrt. Darin wird
das Kloster, das auch dem Dorf den Namen gegeben hat, erst-
mals erwihnt.

Die Empfinger des pipstlichen Privilegs von 1152, Abt
Burchard und seine Briider, hatten den Papst darum gebeten.
Das Kloster bestand offenbar bereits seit einiger Zeit. Wann und
von wem es gegriindet worden war, erfahren wir aus der Urkun-
de nicht. Eugen III. erwihnt zwar den Stifter, dieser habe dem
Kloster das Recht tibertragen, seinen Vogt selbst zu bestimmen,
einzusetzen und abzusetzen. Dem Papst beziehungsweise seiner
Kanzlei wird demnach ein fritheres Schriftdokument mit den
Bestimmungen tiber die Vogtei, vielleicht sogar die Griindungs-
urkunde von St. Johann vorgelegen haben. Den Namen des Stif-
ters nennt das Privileg von 1152 aber nicht, er war in diesem Zu-
sammenhang auch nicht wichtig. Den Bittstellern ging es nim-
lich darum, ihr Kloster unter pépstlichen Schutz zu stellen, sei-
ne Rechte und Besitzungen zu sichern. Wie Eugen III. festhilt,
lebten die Ménche nach der Regel des heiligen Benedikt und un-
terstanden in kirchlichen Dingen dem Bischof von Konstanz.
Ausdriicklich wird neben dem Recht der freien Vogtwahl auch
jenes der freien Abtwahl genannt.

War die Sicherung dieser wichtigen Rechte durch den Papst
eine vorsorgliche Massnahme? Oder hatte das Kloster Streit mit
Adligen, die sich vielleicht als Vogte zu sehr einmischten und
klosterlichen Besitz entfremdeten? Fiir die zweite Annahme
sprechen die von Eugen III. namentlich aufgefithrten und be-
statigten Besitzungen. Sie lagen nicht, wie man hitte erwarten
konnen, in Klosternihe, im obersten Thurtal, wo das Gotteshaus
die Grundherrschaft tiber ein ziemlich geschlossenes Gebiet aus-
tibte. Vielmehr handelte es sich um einige weiter entfernte Orte,
deren Besitz offenbar nicht unumstritten war: Illnau im heuti-
gen Ziircher Oberland, Mogelsberg, Bussnang im Thurgau, Hil-
tisau (Gem. Mogelsberg) und Altenriet (Gem. Kirchberg).
Wabhrscheinlich waren diese Besitzungen durch die Herren und
spdteren Grafen von Toggenburg gefihrdet, die mit ihrer Herr-
schaftsbildung bereits um die Mitte des 12. Jahrhunderts die In-
teressen der Abtei St. Johann durchkreuzten.

Fiirs Erste gilt es festzuhalten, dass das Kloster St. Johann, als
es im Jahr 1152 in das Licht der Geschichte trat, schon seit eini-
ger Zeit bestanden haben muss. Uber die Griindung selbst be-
richten spitere legenddre Uberlieferungen, namentlich ein aus
dem 15. Jahrhundert stammendes Fragment des sogenannten

Aus der Friihzeit des Klosters St. Johann



_J } { i‘-. va, (
Emm&@ww i tﬁtﬁﬂ-*@“'f l“w -
v Q_ gy ,-_.; s N, kS o

ST U g S e RS O T RSN i1 «J-'-‘—-— .
B A T LSRN S I c;“‘.;* &

J-—-m, '.;_;_, gL eicals .L
B Tl u....LL l.. E

ILL—‘.P)L r-"“*.

\Lm,_um.,”»m\ 4

LRy Lfsn.hw b Lk "tm#w-«\& e
SR S | o A 3 el L_ (] e 1-.1,- e ST
"Mw Fak - L A e L v fifne Do

] i. \ r. it b L Ny e o

L Ll G

3
1
B
i
ST
7.3
i

J (:‘ubq\\l!l!!f Ao .J., fad

& llL L | (o facay
1 Efw it wudu{‘;
"I— [;“'-J L P WA

;:M— ~__LA *.,,., : S
Lipfried. Danach sollen zwei Waldbrtider namens Milo und
Thiiring in stiller Abgeschiedenheit ein gottgeweihtes Leben ge-
fithrt haben. Thnen habe der Adlige Wenzel von Ganterschwil
Grund und Boden am Oberlauf der Thur geschenkt, um mit ih-
rer Hilfe in diesem noch kaum besiedelten Tal ein Kloster zu er-
richten. Ausserdem seien, laut einer anderen Uberlieferung, die
ersten Monche und auch der erste Abt aus dem Kloster Trub im
Emmental ins Land gekommen. Urkundlich nachweisen lassen
sich diese Berichte nicht. Und doch fiigen sie sich gut in das Bild
ein, das wir von der damaligen Zeit besitzen.

Religiose Aufbruchstimmung um das Jahr 1100

Die Zeit um und nach 1100 ist von einer tiefen religivsen Auf-
bruchstimmung geprigt. Wie der Chronist Bernold von Kon-
stanz, Monch von Allerheiligen in Schaffhausen, schreibt, ver-
liessen zahlreiche Ménner und Frauen, ganze Familien, ja die
Einwohnerschaft ganzer Dorfer die Welt und folgten dem Ruf zu
einem gottgeweihten Leben. Sie hielten in ihrem vorgegebenen
Lebensweg inne, brachen aus dem Alltag aus und suchten ihre
Existenz auf das Ziel der geistlichen Vervollkommnung hin neu
auszurichten. Mitten aus ihrem Leben zogen sich fromme Laien

Aus der Fruhzeit des Klosters St. Johann

Urkunde Papst Eugens Illl. vom
4. Oktober 1152 fur St. Johann
mit der Ersterwahnung des

Klosters. St. Gallen, Stiftsarchiy,

PP.4.C.1.

19



20

in die Einsamkeit zuriick oder traten in ein Kloster ein. Sie ga-
ben eine berufliche Laufbahn auf, verliessen Haus und Familie,
verzichteten auf Amter und Macht, Besitz und soziale Stellung.
In unseren alemannischen Gegenden iibte vor allem das bene-
diktinische Moénchtum der Reformkléster von St. Blasien und
Hirsau im Schwarzwald sowie von Schafthausen eine starke An-
ziehungskraft auf die Gldubigen aus. Zur selben Zeit und aus
den selben Wurzeln entstand in Burgund der Orden der Zister-
zienser, der jlingste Reformzweig innerhalb der benediktini-
schen Ordensfamilie. Thm gehorten Bernhard von Clairvaux
und tbrigens auch, als Schiiler Bernhards, der spdtere Papst Eu-
gen III. an, der 152 die erste Urkunde fiir St. Johann ausstellen
sollte. Doch die Zisterzienser griffen zunachst noch nicht tiber
Burgund hinaus. In Alemannien, diesseits der jahrhundertealten
Sprach- und Kulturgrenze, orientierte man sich an den genann-
ten stiddeutschen Reformklostern.

Einen mit St. Johann vergleichbaren Griindungsvorgang er-
lebte das Kloster Trub zuhinterst im Emmental. In den zwanzi-
ger Jahren des 12. Jahrhunderts wollte der Edle Thiiring von Liit-
zelfltih auf seinem Besitz am Trubbach am Fuss des Napfs ein
Gotteshaus errichten. Er liess Monche aus St. Blasien kommen
und trat selbst in sein Kloster ein, um hier ein kontemplatives
Leben (ein schowend Leben) zu fithren. Spiter l9ste Thiiring sei-
ne Stiftung aus der Abhdngigkeit von St. Blasien. Als selbstindi-
ges Benediktinerkloster stand Trub fortan unter koniglichem
und pépstlichem Schutz und besass wie St. Johann das Recht,
den Abt frei zu wihlen.

Die Griindung von St. Johann

Ahnlich wie Thiiring von Liitzelflith diirfte Wenzel von
Ganterschwil bei seinem frommen Plan vorgegangen sein. Ein
Wezilo von Ganterschwil im Untertoggenburg ist in den Jahren
1102 und 1106 nachgewiesen. Beide Male tritt Wezilo in Urkun-
den als Zeuge fiir das Kloster Allerheiligen auf, er geh6rt also auf
nicht niher bestimmbare Weise zum adligen Umbkreis dieses be-
deutenden Reformklosters am Hochrhein. Moglicherweise ist
Wezilo identisch mit dem Wenzel der St. Johanner Griindungs-
tradition. Dieser Wenzel also, vielleicht unterdessen alt gewor-
den und kinderlos, wollte auf seinem Grund und Boden im
obersten Thurtal ein Gotteshaus errichten. Er hatte fiir sein Un-
ternehmen die Zustimmung der 6ffentlichen Gewalten in die-
sem Teil des Reiches, des Herzogs von Schwaben und des Land-
grafen im Thurgau, einzuholen; die Angelegenheit scheint auf

Aus der Frihzeit des Klosters St. Johann



einem der schwabischen Landtage von 1128, 1134 oder 1140 ver-
handelt und beschlossen worden zu sein. Gewiss besass der Stif-
ter auch die Erlaubnis des zustindigen Bischofs von Konstanz.

Als Laie war Wenzel fiir sein Vorhaben auf Fachleute ange-
wiesen. Zunichst wandte er sich an die Einsiedler Milo und
Thiiring, die bereits in der abgeschiedenen Gegend als Waldbrii-
der lebten. Vielleicht sie selbst oder nach ihnen andere Ménche
waren aus dem emmentalischen Kloster Trub hergekommen.
Die beiden Griindergruppen brauchen sich gegenseitig nicht
auszuschliessen, sondern konnen verschiedenen Phasen eines
linger dauernden Prozesses entsprechen. Der Griindungsvor-
gang wird nicht vor dem zweiten Viertel des 12. Jahrhunderts ab-
geschlossen gewesen sein; denn das Kloster Trub war selbst erst
ab 1130/35 in der Lage, eigene Monche ins Thurtal zu entsenden.
St. Johann wurde als letztes Benediktinerkloster in der Schweiz,
nach Trub und auch nach Engelberg, errichtet. Wenzel von
Ganterschwil trat dann, gleich wie Thiiring von Liitzelflith und
viele andere adlige Klosterstifter, in sein Kloster ein und been-
dete hier sein Leben. Noch im friithen 17. Jahrhundert wusste der
St. Galler Monch P. Jodokus Metzler, der eine Klostergeschichte
schrieb, wo sich das Stiftergrab in der Klosterkirche von Alt
St. Johann befand.

Lage, Besiedlung und wirtschaftliche Verhaltnisse

Nicht allein religiése Motive diirften den Stifter Wenzel be-
wogen haben, im damals sehr abgelegenen obersten Thurtal ein
Kloster zu griinden. Die Lage war strategisch giinstig gewihlt:
am Ubergang ins nahe Rheintal, an der Grenze zum ritischen
Bistum Chur und zum Siedlungsgebiet der Rdtoromanen. Diese
hatten vom Rheintal her die Alpen und Berghiinge bewirtschaf-
tet, lange bevor der Talgrund bewohnt wurde. Das Tal sollte mit
Hilfe der Monche besiedelt und erschlossen werden.

Damals erlebte Europa die Zeit des hochmittelalterlichen
Landesausbaus. Unter lingerfristig giinstigen klimatischen Be-
dingungen wuchs die Bevdlkerung und suchte sie sich neue
Siedlungsgebiete. Bisher unerschlossene, weite Grenzriume
wurden aufgefillt, es bildeten sich allméhlich feste politische
und kirchliche Grenzen heraus. St. Johann war als ausgeprigtes
Rodungskloster an diesem Vorgang beteiligt. Hand in Hand mit
seiner Urbarisierungsarbeit vollzog sich die alemannische Be-
siedlung im obersten Talkessel der Thur. Damit schob sich auch
die politische Grenze der Landgrafschaft Thurgau bis zur Was-
serscheide vor. Dies diirfte erkliren, weshalb der Landgraf im

Aus der Frihzeit des Klosters St. Johann

21



22

Thurgau an der Griindung beteiligt war. Schliesslich half das
neue Kloster auch die Bistumsgrenze festigen. Die Grenzbe-
schreibung des Bistums Konstanz im Privileg Kaiser Friedrichs L.
Barbarossas (1152-1190) von 1155 hilt erstmals fest, dass die Gren-
ze zum Bistum Chur zwischen Alt St. Johann und Wildhaus die
Thur tberschreitet.

Im Wirtschaftssystem des Hochmittelalters war ein Benedik-
tinerkloster wie jenes von St. Johann auf die Leistungen von Ei-
genleuten, auf Zins- und Zehntabgaben angewiesen. Nur so
konnten die Moénche wirtschaftlich selbstindig sein und sich
dem kontemplativen Leben widmen. Die eigene Handarbeit
nahm im Klosteralltag einen bescheidenen Platz ein. Laienbrii-
der wie bei den Zisterziensern, die auf die Landarbeit speziali-
siert waren und eine Klosterwirtschaft mit eigenen Gutshofen
betrieben, gab es nicht. Daher stiitzte sich das Kloster wie ein
weltlicher Grundherr auf Land und Leute, es errichtete eine so
genannte Grundherrschaft.

Besitz und Grundherrschaft von St. Johann

Das Privileg Eugens ITI. von 1152 und ausftihrlicher eine wei-
tere Besitzbestatigung durch Papst Alexander II1. (1159-1181) von
1178 geben Einblicke in die besitz- und grundherrschaftlichen
Verhiltnisse von St. Johann. Der engere Klosterbereich erstreck-
te sich von der Bistumsgrenze vor Wildhaus bis nach Nesslau
und vor Kappel. Dazu gehorten schon frith die umliegenden Al-
pen, die im 13. und 15. Jahrhundert durch Schenkungen oder
Kauf vermehrt wurden. Im eigentlichen Klosterbezirk iibten die
Monche tiber ihre Vogte und weltlichen Beamten auch das Nie-
der- und Hochgericht selbst aus. Ausserhalb dieses Bereichs
gehorte zu St. Johann ausgedehnter, mehr oder weniger grosser
Streubesitz. Diesen zu einem eigentlichen Territorium auszu-
bauen, gelang aber nicht; solchen Bestrebungen stand der Auf-
stieg der Grafen von Toggenburg im Wege.

Vor 1178 war das kleine Rodungskloster St. Peterzell bei
Hemberg samt den dazugehorigen Besitzungen an St. Johann
ibertragen worden. Es bildete fortan eine eigene Propstei mit
gesonderter Verwaltung und Vogtei. Zu St. Johann gehérten wei-
tere Orte, u. a. Hof und Kirche von Flawil, Giiter in Mogelsberg,
Bussnang und Marwil im heutigen Thurgau, Uznaberg, Schme-
rikon, Illnau und Bubikon im Ziircher Oberland.

Am Ende des 12. Jahrhunderts kam es zu handgreiflichen
Auseinandersetzungen mit den Klostervogten, den Toggenbur-
gern. Die Grafen nutzten ihre Stellung aus, um sich und ihre

Aus der Fruhzeit des Klosters St. Johann



eigenen geistlichen Stiftungen, wie das Johanniterhaus in Bubi-
kon, auf Kosten des Klosters St. Johann zu bereichern. Thre
Raubziige wurden durch die Schwiche der damaligen Abte
begiinstigt. Erst mit dem Amtsantritt des Abtes Konrad von
Dussnang im Jahr 1209 wandte sich das Blatt und konnte das
heruntergekommene Kloster einen neuen, bisher ungekannten
wirtschaftlichen Aufschwung erleben.

Bliitezeit im frithen 13. Jahrhundert

Konrad von Dussnang (1209-1242) wird zu Recht als zweiter
Klostergriinder bezeichnet. Vor seiner Wahl zum Abt war er laut
der spdteren Klostertradition Monch und Prior im Kloster Pe-
tershausen bei Konstanz. Allem Anschein nach hatte der Bischof
von Konstanz, Konrad von Tegerfelden (1208-1233), als geistliche
Obrigkeit eingegriffen und den tiichtigen Mann an die Spitze
von St. Johann gestellt. Konrad besass nicht nur Weitblick und
diplomatisches Geschick, sondern war auch ein weltldufiger
Mann, mit Verbindungen zu den Grossen seiner Zeit. Er wirkte
wihrend seiner langen Amtszeit weit tiber die engen Grenzen
des Thurtals hinaus und gehoérte zu den bedeutendsten, kirch-
lich und politisch einflussreichen Persénlichkeiten im damali-
gen stidlichen Alemannien. Dies zeigt schon ein Blick auf sein
[tinerar und seine vielfiltigen Beziehungen.

Schon Konrads Abtweihe fillt aus dem tiblichen Rahmen. Er
empfing sie am Karsamstag 1209 in Rom durch Erzbischof Sieg-
fried von Mainz (1200-1230), den er offenbar in die Ewige Stadt
begleitete. 1215 hielt er sich erneut in Rom auf und nahm mit
tiber achthundert anderen Abten und vierhundert Bischtfen am
IV. Laterankonzil, der wichtigsten und glinzendsten Kirchen-
versammlung des Mittelalters, unter der Leitung von Papst In-
nozenz III. (1198-1216) teil. Diesmal gehorte er zur Schar von
Abten, Propsten und anderen Prilaten in der Begleitung Bischof
Konrads von Konstanz. Und nachdem Bischof Konrad am
6.Mirz 1219 die Kirche von Kappel an St. Johann tibertragen hat-
te, liess sich der Abt diese Verleihung bei giinstiger Gelegenheit
durch hochrangige Prilaten bestitigen: am 30. Dezember 1219
durch Erzbischof Siegfried von Mainz und am 29. Januar 1225
durch den pipstlichen Legaten Konrad von Urach.

«Brudermord» von Toggenburg -
Befreiung von der Vogteiabhangigkeit

Dank seinen weitreichenden Beziehungen gelang es Abt
Konrad, St. Johann aus der Vogteiabhidngigkeit der Grafen von

Aus der Friihzeit des Klosters St. Johann

23



24

Toggenburg zu 16sen. Er konnte sich dabei auf das papstlich ver-
briefte Recht der freien Vogtwahl berufen. Bei der Durchsetzung
dieses Rechts kam ihm aber vor allem eine Familientragddie im
Grafenhaus zu Hilfe, der sogenannte Brudermord an Graf Fried-
rich I. am 12. Dezember 1226 auf der thurgauischen Burg Reng-
gerswil. Uber die aufsehenerregende Bluttat berichten die loka-
len Geschichtsquellen voll Anteilnahme, aber nicht unpartei-
isch. So bezichtigt der ausfithrliche Bericht des sankt-gallischen
Geschichtsschreibers Konrad de Fabaria ohne Umschweife,
doch wahrscheinlich zu Unrecht Graf Diethelm V. (II.) des Mor-
des an seinem jlingeren Bruder.

Nach diesem tragischen Geschehen niitzte Abt Konrad von
St. Johann zusammen mit dem Abt von St. Gallen und dem Bi-
schof von Konstanz die angeschlagene Stellung Diethelms aus,
um die Macht des «Brudermorders» zuriickzubinden. Es zeugt
von politischem Geschick Konrads, dass er die Schirmvogtei
iber St. Johann und dessen Besitz nun an das Reich tibertrug.
Im Dezember 1227 begab er sich zu Konig Heinrich (VII.)
(1222-1235) nach Niirnberg und tibergab ihm die Schirmvogtei
tiber sein Kloster. Diethelm der Jiingere von Toggenburg wehr-
te sich gegen seine Amtsenthebung und reiste zwei Monate spé-
ter ebenfalls zum Hoflager, das inzwischen nach Ulm weiterge-
zogen war. Hier wollte er seine Beschwerde personlich vor dem
Konig vorbringen. Dass Graf Diethelm den Mut hatte, sein
Recht vor dem Angesicht des Herrschers zu vertreten, weist
tibrigens auf seine Unschuld an der Ermordung seines Bruders
hin. Im Ruche eines Morders hitte er sich den weiten Weg er-
sparen konnen, er hitte am Hof kaum auf rechtliches Gehor
zdhlen konnen.

Um gegen den Grafen zu gewinnen, musste sich Abt Konrad
in den Verhandlungen vor dem Konig auf andere Argumente
stiitzen. Es gelang thm, mit dem Privileg Papst Eugens III. von
1152 in der Hand das Recht der freien Abtwabhl fiir sein Kloster zu
beweisen. Darauf musste der Graf am 20. Februar 1228 den Kiir-
zeren ziehen, seine Ubergriffe (als unrechtmissiger Vogt) ge-
gentiber St. Johann und dessen Leuten o6ffentlich eingestehen
und fiir sich und seine Nachkommen auf die Vogtei verzichten.
Das war fiir die Toggenburger ein herber Verlust. Um den K&-
nigsschutz tiber sein Kloster endgiiltig zu sichern, liess der poli-
tisch weitsichtige Konrad von Dussnang im Dezember 1231, vier
Jahre vor dem Sturz Heinrichs (VIL.), die Vogtei vom kaiserli-
chen Vater Friedrich II. (1212-1250) in Ravenna bestitigen. Da-
mit wurde St. Johann zum Reichskloster.

Aus der Frihzeit des Klosters St. Johann



Die Reise nach Italien zum Kaiser hatte Konrad vielleicht zu-
sammen mit dem St. Galler Abt unternommen; dieser weilte in
Begleitung Konig Heinrichs am Kaiserhof. Die Urkunde Fried-
richs II. vom Dezember 1231 fiir St. Johann ist mit ihrem golde-
nen Kaisersiegel die einzige Goldene Bulle in den heutigen Be-
stinden des Stiftsarchivs St. Gallen. Die aufgezeigten Zusam-
menhinge machen deutlich, dass Konrad von Dussnang einer
der tiichtigsten Abte seiner Zeit in Alemannien war. Unter seiner
Regierung gelangte das Kloster im obersten Thurtal trotz der ab-
geschiedenen Lage zu erstaunlicher Bedeutung.

Besitzungen im Vorarlberg

Ebenfalls in der Abtszeit Konrads von Dussnang wurde der
Grund fiir die spiter wichtigen Besitzungen St. Johanns in Vor-
arlberg gelegt. 1237 schenkten die Grafen von Montfort Giiter in
Kalchern (Klaus) in der Nidhe von Feldkirch. Mit der Ausweitung
ihres Einflusses ins Rheintal hinunter und tber den Rhein hin-
aus konnte sich die Abtei aus der Umklammerung durch die
Toggenburger endgiiltig losen. Nach dem Interregnum im Reich
nahm Konig Rudolf von Habsburg (1273-1291) eine aktive
Schutzpolitik wieder auf. Wie schon die staufischen Herrscher
tibte er die Kastvogtei nicht selbst aus, sondern bestimmte wahr-
scheinlich die Grafen von Werdenberg zu Untervogten des Rei-
ches. Im ausgehenden 14. Jahrhundert gelangte die Vogtei tiber
St. Johann an die Herren von Feldkirch, die Herzége von Oster-
reich. Fiir diese besass die Abtei strategische Bedeutung. Seit
niamlich Osterreich im Jahr 1363 das Tirol erworben hatte, wur-
de der Verbindungsweg zu seinen Besitzungen im Thurgau und
Aargau, der alte Saumpfad von Gams her tiber St. Johann, zu ei-
ner wichtigen Militirstrasse.

Gotteshausleute von St. Johann

Die Quellen iiber das Leben der Untertanen von St. Johann
im Mittelalter sind nicht sehr ergiebig. Es fehlt im Klosterarchiv
(das heute im Stiftsarchiv St. Gallen aufbewahrt wird) vor 1500
an Urbarien und Lehenbiichern. Solche Verzeichnisse gidben
Auskunft tber die Grundherrschaft, die Familienverhiltnisse
der Leibeigenen, den Grund und Boden in ihrem Besitz, die Art
und Weise, wie sie ihn bebauten, oder die Leistungen und Abga-
ben an den klésterlichen Grundherrn. Auch Klosterrechnungen
sind erst aus der Zeit nach dem Ubergang an das Kloster St. Gal-
len im Jahr 1555 erhalten. Die zahlreichen Einzelurkunden aus
dem 13. bis 15. Jahrhundert befassen sich immerhin haufig mit

Goldene Bulle Kaiser Friedrichs II.
fur St. Johann vom Dezember
1231. Der Kaiser bestatigt die von
ihm bei der Ubertragung der
Klostervogtei Gbernommenen
Verpflichtungen. Das Goldsiegel
zeigt auf der Vorderseite den
thronenden Herrscher, auf der
Ruckseite die Stadt Rom. Einzige
Goldene Bulle im Besitz des Stifts-
archivs St. Gallen. St. Gallen,
Stiftsarchiv, PP.4.D.3.

Aus der Frihzeit des Klosters St. Johann

25



26

den Leibeigenen. In der Regel ging es dabei um Abmachungen
mit benachbarten Grundherren, wenn Horige ihrem Herrn ent-
flohen waren oder untereinander heirateten.

Die Leute aus dem St. Johanner Tal mussten wie alle Eigen-
leute von dem, was sie anbauten, dem Kloster den Zehnten ab-
liefern. Aus diesem Zehnt zu schliessen, baute man Korn, Wei-
zen, Hafer und Gerste an. Die Getreidewirtschaft war aber in
diesem voralpinen Hochtal nie von grosser Bedeutung, sie dien-
te allein der Selbstversorgung. Den wirtschaftlichen Reichtum
des Tals machten schon damals die ausgedehnten Alpen und
Weidegebiete aus. Mit den Produkten aus der Vieh- und
Milchwirtschaft sowie aus der Weisskiiferei (Herstellung von
Holzgeschirr) trieb man Handel hauptsichlich ins nahe Rhein-
tal hinunter. Die bedeutendsten Abgaben aus der Umgebung des
Klosters stammten aus der Viehzucht und aus der Alpwirtschaft.
Dies macht die folgende Episode aus dem Toggenburger Erbfol-
gekrieg (Alter Zurichkrieg) aus dem Jahr 1445 deutlich: Damals
liess der gegnerische osterreichische Hauptmann, Graf Wilhelm
von Werdenberg-Sargans, tiber die Felsen des Chaserruggs einen
Fusssteig bauen, um den Leuten im Johannertal tiber 600 Stiick
Vieh von ihren Alpen zu rauben. Einige wagemutige Burschen
aus dem Toggenburg erwiderten diesen «Besuch». Sie holten von
den Walenstadter Alpen 8o Stiick Vieh heriiber. Von kriegeri-
schen Ereignissen scheint das oberste Toggenburg im Ubrigen
ziemlich verschont geblieben zu sein.

Seelsorge der Moénche

Die Beziehungen des Klosters als geistlicher Grundherr zu
seinen Untertanen unterschieden sich von jenen weltlicher
Grundherren dort, wo es um die Seelsorge ging. Die Benedikti-
ner wollten nicht nur ein beschauliches Leben nach der Regel des
heiligen Benedikt fithren, sondern wirkten auch in der kirchlich-
religiosen Betreuung der Bevolkerung. Darin unterscheiden sie
sich etwa von den Zisterziensern oder den Kartdusern, die eine
solche Vermischung mit der Welt strikt ablehnten. Beim Kloster
St. Johann selbst errichteten wohl bereits die Griindermonche
des 12. Jahrhunderts fiir die Talbewohner eine eigene Pfarrei. Die
Klosterkirche diente zugleich den Laien als Pfarrkirche, Ménche
wirkten als Pfarrer.

An anderen Orten erwarb die Abtei Patronats- und Vogtei-
rechte tiber eine Kirche als Teil ihrer Grundherrschaft. Solche
Rechte umfassten die Kontrolle iiber das Verm&gen und die per-
sonelle Besetzung einer Pfarrei; mit dem Patronatsrecht waren

Aus der Fruhzeit des Klosters St. Johann



Ry

ol Ly p &

ADIY s

um 1515. Der vor Johannes dem Taufer kniende Abt durfte

Schweizerisches Landesmuseum, Inv. Nr. LM 6543.

.

Wappenscheibe der Abtei St. Johann im Thurtal

Christian Stor

1520) sein. Zurich,

1513-

(

27

Aus der Frihzeit des Klosters St. Johann



28

bedeutende Einkiinfte verbunden. St. Johann besass Kirchen-
patronate in Stein, Nesslau, Kappel, Hemberg, Mogelsberg, Fla-
wil, Alt Rapperswil (Altendorf) am Ziirichsee, dem auch Lachen
unterstand, Kalcheren und Gotzis in Vorarlberg.

Solche Kirchen konnten vom frithen 15. Jahrhundert an
durch die sogenannte Inkorporation (Einverleibung) noch en-
ger an das Kloster als Patronatsherrn gebunden werden. Nun
trat der Abt an die Stelle des Pfarrers, fiir die Seelsorge stellte er
Vikare an oder schickte eigene Monche hin. Dem Kloster St. Jo-
hann wurden durch den Bischof von Konstanz die Kirchen von
Stein, Mogelsberg, Gotzis und Altendorf inkorporiert; auch
St. Peterzell wurde direkt von Monchen betreut. Mit Priester-
monchen als Pfarrern tibte die Abtei neben dem wirtschaftlichen
nun auch einen betrichtlichen geistlichen Einfluss auf die Be-
volkerung aus. Nicht selten wurden die fihigsten und tiichtig-
sten unter den Mitbriidern auf solche Aussenposten gesetzt.
Hier sammelten sie in der Seelsorge Erfahrungen, die danach
auch dem Kloster zugute kamen. Mehrere Abte des ausgehenden
Mittelalters waren zuvor Pfarrer in Klosterpfarreien.

Den Abten war das Wohl der ihnen anvertrauten Glaubigen
nicht gleichgiiltig. So erlangte im Jahr 1515 Abt Christian Stor
(1513-1520) um teures Geld vom Apostolischen Legaten einen so-
genannten Butterbrief, d. h. die Befreiung seiner Untertanen von
den strengen Fastengeboten, die Erlaubnis, an Abstinenztagen
Milchspeisen und sogar Fleisch zu geniessen. Der gleiche Abt er-
warb drei Jahre spiter einen Ablassbrief fiir die Kirche von St. Jo-
hann.

Konflikte mit den Untertanen, Reformation
und Ubergang an St. Gallen

Solche édbtische Fiirsorge kann aber nicht verdecken, dass es,
wie anderswo, auch in St. Johann zu Auseinandersetzungen mit
den Gotteshausleuten kam. Diese strebten von der Mitte des
15. Jahrhunderts an nach mehr Selbstidndigkeit. [hr Vorbild wa-
ren die benachbarten Appenzeller, Glarner oder Schwyzer Bau-
ern. Nicht alle Zugestindnisse des Abtes an seine Untertanen
scheinen aus freien Stiicken gewidhrt worden zu sein; eher ver-
mitteln sie den Eindruck einer latenten Auseinandersetzung. Be-
sonders «aufmiipfig» waren die Kirchgenossen von Altendorf
am Ziirichsee. Wie es die eidgendssischen Orte vormachten,
wollten auch sie ihren Pfarrer selbst bestimmen, statt sich diesen
von dem weit entfernten Abt von St. Johann vorsetzen zu lassen.
Um dies zu erreichen, fiithrten sie 1456 einen Prozess vor der

Aus der Friihzeit des Klosters St. Johann



Bﬂussnang
; arwil
S!engno \gemganen % o

Ristenbihl : :

[o) . Mettien |

WINTERTHUR Matzinger® Kalthdusern Biews
Henerschen% Wingi

Sirnach

Weisslingen Niederstellen
= ST.GALLEN
Bisikc?:h;mwg)OHMben. Rindgl & Flawil
° Ninau Okumiliken Winzenbergo Bubental
Volketswil L QONageI{‘démctschwil )

Q achmiihle 6Mogelsberg Mider 06

O Degersheim Q.
EnzenbergO  jAmsegg Gétzis

BB ST.PETERZELL Klaus

o Hemberg Réthis O o
Hinwil . Sulz
O Hittenberg
o] -
Bubikon Ebnat-Kappel

Krummenau

a Feldkirch
©Q Uznaberg O
Schmerikon Nesslal CManen
&) Unterwasser
Stein o
(Breitenau ST.JOHANN
Altendorf o [a} OSchaan

OVaduz

bischéflichen Kurie in Konstanz und schalteten 1461 sogar eine  Kirchenpatronate im Besitz von
Vermittlung von Schwyz ein — allerdings ohne Erfolg, die bishe- ~ St-Johann. Grundlage: Karte des

p ; i ; G dbesit des Klost
rige Gewohnheit ruhte auf soliden, unanfechtbaren Rechtstiteln. rundbesiizes des Riosters
St. Johann im Mittelalter, von

Anneliese Mdller, in: Kloster
welt am Ausgang des Mittelalters brachen in offene Wirren aus,  st. Johann, S. 83.

Die latenten Spannungen zwischen dem Kloster und seiner Um-

als sich von 1526 an die Reformation im Toggenburg durchsetz-
te. Auch die Schirmorte Schwyz und Glarus konnten nicht ver-
hindern, dass am 14. September 1528 das Kloster von Neuglaubi-
gen gepltindert wurde. Abt und Konvent hatten sich samt dem
Kirchenschatz vor dem Bildersturm nach Feldkirch gefliichtet.
Erst der Ausgang der Schlacht bei Kappel am Albis 1531, bei
der Zwingli fiel, erméglichte dem Konvent die Heimkehr nach
St. Johann.

Die friihere Ordnung konnte allerdings nicht wiederherge-
stellt werden. Die Untertanen waren selbstindig geworden und
erkannten die Rechte des Klosters nicht mehr an. Die Geb4ude
waren gepliindert, die Wirtschaft lag darnieder. Die wenigen
verbliebenen Ménche hatten sich an einen lockeren, tippigen Le-
bensstil gewdhnt. Nach mehreren Verbesserungsversuchen wur-
den die Zustinde schliesslich unhaltbar. Im Jahr 1555 hob der Abt
von St. Gallen als Schirmvogt die Eigenstidndigkeit des Klosters
auf. Gegen den Widerstand der Monche und der Landschaft

Aus der Frihzeit des Klosters St. Johann

29



30

Toggenburg gliederte er St. Johann dem Galluskloster ein. Da-
mit war die Gber vierhundertjahrige Geschichte der Abtei im
obersten Thurtal beendet. Fortan bildete St. Johann ein Priorat
von St. Gallen.

Geistliches Leben im Verborgenen:
Monche und Nonnen in St. Johann

Das Leben nach der Regel des Monchsvaters Benedikt spiel-
te sich im Verborgenen hinter Klostermauern ab. Wie die Mon-
che Tag fiir Tag lange vor dem Morgengrauen vom Schlafsaal in
den Chor der Kirche hinunterstiegen und den ersten Chorge-
sang anstimmten, wie sie die Konventmesse feierten, sich im Ka-
pitel versammelten und im Refektorium das gemeinsame Essen
einnahmen, im Kreuzgang meditierten, wie sich das Konvents-
leben im Tageslauf und im Jahreslauf abspielte — dartiber sind
kaum Nachrichten tiberliefert.

Eine geistliche Bliitezeit muss es im frithen 13. Jahrhundert
unter Abt Konrad von Dussnang gegeben haben. Ein Kennzei-
chen dafiir ist, dass damals neben dem Briiderkonvent auch ei-
ne Schwesterngemeinschaft bestanden hat. Der Hinweis auf die
Existenz eines Doppelklosters ist versteckt in einer Urkunde
vom 6. Midrz 1219 enthalten. Darin tibertrug Bischof Konrad von
Konstanz Seelsorge und Einkiinfte der Kirche Kappel an St. Jo-
hann und erlaubte den Pfarrgenossen von Kappel, die zum
bischoflichen Hof Sirnach gehorten, dem Kloster Land und
Besitz zu tGbertragen. Diese Verleihung ist Teil der erfolgreichen
Bestrebungen von Abt Konrad, das Benediktinerkloster im ober-
sten Thurtal nach einer kritischen Zeit am Ende des 12. Jahr-
hunderts wirtschaftlich und institutionell zu festigen.

Nicht um den Inhalt der Urkunde von 1219 geht es hier, auch
nicht um die illustre Zeugenschar des versammelten Konstanzer
Dombkapitels. Ein einziges Wort zieht unsere Aufmerksamkeit
auf sich: Neben den «armen Briidern» nennt die Urkunde als
Mitglieder der klosterlichen Gemeinschaft auch Schwestern
(sorores), die in der tiefen Waldeinsambkeit als Gotteskidmpferin-
nen lebten. Dies ist das einzige Zeugnis in der frithen schriftli-
chen Uberlieferung zum Kloster St. Johann, das von einer geist-
lichen Frauengemeinschaft berichtet. Die Nachwelt wiisste
nichts von ihrer Existenz, wenn der bischofliche Urkunden-
schreiber in Konstanz in diesem einen Fall die Schwestern nicht
tir erwidhnenswert gehalten hiitte.

Der gleiche Notar hatte schon im Jahr zuvor eine Urkunde
fiir St. Johann verfasst, geméss welcher der Bischof dem Kloster

Aus der Friihzeit des Klosters St. Johann



bereits das Patronatsrecht der Kirche Kappel im Tausch gegen
Besitz iibergab. Dabei hielt er fest, dass Abt Konrad zum Tausch-
geschift die Zustimmung der Briidergemeinschaft eingeholt
hatte; Schwestern werden dabei mit keinem Wort erwihnt, ihre
Zustimmung war rechtlich auch nicht erforderlich. Die Frauen
traten eben nach aussen nicht auf, sie fithrten ein stilles Leben
im Schatten und in der Obhut des Monchskonvents, unter der
gemeinsamen Leitung des Abtes. Doppelkloster waren in der Tat
eine «verschwiegene Institution» (Gilomen-Schenkel). Nur Zu-
fille der Uberlieferung wie fiir St. Johann die Urkunde von 1219
werfen darauf ein schwaches Streiflicht.

Durch das eine Wort sorores, durch den Nachweis eines
Doppelklosters, gewinnen das Wirken und die geistlichen Ver-
bindungen des Abtes Konrad von Dussnang an Tiefenschirfe.
Konrad war zuvor wahrscheinlich Ménch von Petershausen bei
Konstanz gewesen und vom gleichen Bischof von Konstanz,
Konrad von Tegerfelden, der die Urkunde von 1219 ausgestellt
hat, zehn Jahre zuvor als Abt von St. Johann eingesetzt worden.
Mit der Verbindung zu Petershausen ist der Zusammenhang mit
einem bedeutenden alemannischen Reformkloster gegeben.
Petershausen lag auf der nordlichen Rheinseite gegentiber der
Bischofsstadt und gehorte den Bischéfen von Konstanz. Auf de-
ren Betreiben war es schon im ausgehenden 11. Jahrhundert von
Hirsau, dem cluniazensischen Reformzentrum im Schwarzwald,
erneuert worden. Mit dem Amtsantritt des fritheren Petershau-
ser Monchs Konrad in St. Johann schloss sich das Kloster im
Thurtal der monastischen Erneuerung im Geiste von Hirsau
und Cluny an.

Damit wird ein scheinbarer Gegensatz in der Geschichte von
St. Johann sichtbar: seine Abgeschiedenheit und Weltoffenheit
zugleich. Das Kloster stand in enger Verbindung zur fernen Bi-
schofsstadt, man war auf dem Laufenden iiber das Geschehen
im kirchlichen Zentrum und aufgeschlossen gegentiber den Ver-
dnderungen in der klosterlichen Welt. Dies, obwohl man weitab
von den Stidten und wichtigen Verbindungswegen lebte, am
Rand des alemannischen Siedlungsgebietes, am Ubergang zum
ratisch besiedelten Rheintal und an der Grenze zum ritischen
Bistum Chur, und obwohl die Klostergriinder eine unwirtliche
voralpine Gegend ausgesucht hatten. Die Urkunde von 1219 be-
schreibt eindringlich die einsame Lage: Der Ort sei nahezu un-
bewohnbar, und die Gottesstreiter miissten viele Beschwernisse
und Mangel erleiden wegen der undurchdringlichen, schattigen
Wiilder und der schneereichen, felsigen Bergspitzen. Wer denkt

Aus der Frihzeit des Klosters St. Johann

31



32

bei solcher Schilderung nicht an das Alpsteinmassiv und die
Churfirstenkette, die das oberste Thurtal markant gegen Norden
und Stiden abschliessen?

Das Doppelkloster — eine nicht unumstrittene
Einrichtung der Reformbewegung

Dass in solcher Abgeschiedenheit, im Schutz des Monchs-
klosters und im Zusammenleben mit diesem, auch ein Schwes-
ternkonvent gedieh, ist ein Merkmal der Petershauser Reform.
Unterstiitzt vom Bischof von Konstanz, wirkte Petershausen an
verschiedenen Orten als Vorbild und Vermittler von Doppelge-
meinschaften von Minnern und Frauen. Solche sind neben
Petershausen selbst und neben St. Johann in den Benediktiner-
klostern Wagenhausen bei Stein am Rhein, Rheinau und Fi-
schingen fassbar.

Die Petershauser Chronik des 12. Jahrhunderts berichtet im
tiinften Buch in drei Abschnitten iiber das heiligmassige Sterben
von Petershauser Nonnen. Darfiber hinaus enthilt sie im Vor-
wort die einzige bekannte programmatische Verteidigung des
Doppelklosters als Institution. Der Verfasser beschreibt zuerst
die Bedeutung der klosterlichen Klausur fiir die Monche als Zei-
chen ihrer Apostelnachfolge. Dann stellt er das Zusammenleben
der beiden Geschlechter im gleichen Kloster ebenfalls in den Zu-
sammenhang der vorbildlichen urchristlichen Gemeinschaft:

«Von den Nonnen. Hier ist auch darauf hinzuweisen, dass [in
der Urkirche] die frommen Frauen gemeinsam mit den heiligen
Jingern Gott dienten; es ist daher nach diesem Beispiel nicht zu
tadeln, sondern vielmehr zu loben, wenn Klosterfrauen in den
Klostern der Diener Gottes Aufnahme finden, damit beide Ge-
schlechter am gleichen Ort, wenn auch voneinander getrennt,
zum Heile gefiihrt werden.» Mit diesem Plidoyer fiir die Auf-
nahme frommer Frauen in die Obhut der Monchskloster stellte
sich der Petershauser Chronist den Ansichten einflussreicher
zeitgenossischer Kirchenminner wie Bernhard von Clairvaux
entgegen; dieser lehnte das Zusammenleben von Frauen- und
Minnerkonventen am selben Ort vehement ab.

Seit wann in St. Johann Nonnen lebten und wie lange das
Doppelkloster bestand, ist schwer zu sagen. Da in allen Rechts-
geschiften und Beziehungen nach aussen der Abt auch die Frau-
en vertrat und Quellen zum inneren Klosterleben ganz fehlen,
stehen wir vor einer uniiberwindlichen Wissensliicke. Es ist
nicht ganz auszuschliessen, dass schon seit der Griindung um
die Mitte des 12. Jahrhunderts dem Kloster eine Frauengemein-

Aus der Frihzeit des Klosters St. Johann



schaft angegliedert war. Wahrscheinlicher ist fiir St. Johann al-
lerdings der Zusammenhang mit dem eindriicklichen geistli-
chen und wirtschaftlichen Aufschwung, den es in den ersten
Jahrzehnten des 13. Jahrhunderts durch die Reform von Peters-
hausen-Hirsau unter Konrad von Dussnang erlebte. Es dtirfte
Konrads Personlichkeit und Initiative zuzuschreiben sein, dass
dem Minnerkloster ein Frauenkonvent angegliedert wurde.

Fine solche Symbiose von Doppelklgstern am gleichen Ort
stellte hohe Anforderungen und konnte sich als sehr fruchtbar er-
weisen. Ein Beispiel dafiir ist Engelberg mit seinem Frauenkloster
St. Andreas. Dieses wurde von Hunderten von Nonnen besiedelt
und erlangte fiir die deutsche Mystik grosse Bedeutung. Das
Frauenkloster von St. Johann war aber aus unbekannten Griin-
den keine dauerhafte Einrichtung. Uber ihre einzige Erwdhnung
im Jahr 1219 hinaus scheint die Frauengemeinschaft nicht lange
bestanden und ihren Stifter nicht iberlebt zu haben.

Bildung und Bibliothek

Das geistige Leben in St. Johann muss im 15. Jahrhundert er-
neut eine beachtliche Hohe erreicht haben. Einer der Abte,
Bernhard Eichhorn aus Lichtensteig (1470-1483), hatte in Bo-
logna studiert und wirkte zeitweilig als Prokurator des Benedik-
tinerordens. Er und seine Nachfolger schickten begabte Monche
zum Studium an die Universitdten Leipzig, Basel, Freiburg i. Br.
und Wien. Unter den Studiosi befand sich iibrigens Jakob
Zwingli, der zweitjiingste Bruder des spiteren Ziircher Refor-
mators.

Uber diese diirren Fakten hinaus wissen wir freilich wenig
dartiber, ob und in welchem Ausmass im voralpinen Thurtal Bil-
dung und Wissenschaft gepflegt wurden. St. Johann besass wie
jedes andere Benediktinerkloster eine Bibliothek, davon sind
aber nur kiimmerliche Reste erhalten geblieben. Ahnlich wie im
Kloster Trub im Emmental diirften die mittelalterlichen Hand-
schriften und frithen Drucke in den Wirren der Reformation
vernichtet oder zerstreut worden sein. Als die Ménche 1528 nach
Feldkirch flohen, gelang es ihnen offenbar nicht mehr, neben
dem Kirchenschatz auch die Bibliothek vor dem Bildersturm in
Sicherheit zu bringen. Es kénnte auch sein, dass die beiden Klos-
terbrinde von 1568 und 1626 die Bibliothek — oder was davon
noch tibrig geblieben war — vernichteten.

Wir kennen nur drei Handschriften aus dem Mittelalter, die
sich moglicherweise in der Bibliothek von St. Johann befanden:
Zwei davon werden heute in der Stiftsbibliothek St. Gallen, der

Aus der Frihzeit des Klosters St. Johann

33



34

Nachfolgerin von St. Johann, aufbewahrt: die Handschriften Nr.
469 und 472. Die Handschrift Nr. 469 stammt aus dem 13. Jahr-
hundert. Der kleinformatige, schlichte Codex enthilt Gebete fiir
die private Andacht, den Marien-Psalter, die Allerheiligenlitanei
u. a. Geschmiickt ist er mit einigen einfachen Miniaturen, der ge-
kronten Madonna mit dem Jesuskind, Jesus an der Geisselsdule.
Die Handschrift wurde vielleicht fiir ein Frauenkloster geschrie-
ben — dabei denken wir unwillkiirlich an die Frauen im Doppel-
kloster von St. Johann. Die zweite Handschrift, Nr. 472 aus dem
13./14. Jahrhundert, ist ebenfalls von kleinem Format und
schlicht ausgestattet. Sie enthalt liturgische Gesdnge, Hymnen
und Antiphonen (Wechselgesinge), und ist vermutlich im Bis-
tum Konstanz entstanden. Besitzeintrige weisen in beiden
Handschriften auf St. Johann hin.

Eine dritte Handschrift aus dem Kloster St. Johann tauchte
im Sommer 2001 an einer Auktion bei Christie's in London auf.
Sie stammt aus dem 13./14. Jahrhundert und enthilt theologi-
sche Kommentarliteratur sowie eine lateinische Ubersetzung
der Metaphysik des Aristoteles. Zweifellos gehort sie ins Umfeld
von Universitdt und Scholastik und ist nicht in St. Johann ge-
schrieben worden. Aber ein Moénch mag sie nach dem Studium
mit nach Hause gebracht haben. Sie befand sich jedenfalls in die-
ser Klosterbibliothek, wie aus einer eingebundenen Urkunde
von St. Johann vom 9. Juli 1374 hervorgeht. Die so unvermittelt
aufgetauchte Handschrift suchte die Stiftsbibliothek St. Gallen
an der Auktion in London zu erwerben. Aber leider reichten die
finanziellen Mittel nicht aus, um dieses Kulturgut in die Heimat
zurtickzufiithren. Es verschwand, vielleicht auf Nimmerwieder-

sehen, im Banktresor eines anonym gebliebenen Sammlers oder
Hindlers...

Theologenstreit liber das Jenseits

Unser Wissen iiber das geistige Leben in St. Johann ist bruch-
stiickhaft. Ein Zeugnis aus der Friihzeit zeigt indessen, dass man
den Bildungsstand der Ménche nicht unterschitzen darf. Die
Abgeschiedenheit des Tals und die Stille hinter den Klostermau-
ern hinderten die St. Johanner nicht daran, theologische Debat-
ten tiber aktuelle Fragen mit auswirtigen Gesprichspartnern zu
fithren. Abt Burchard (1152-1190/91), vielleicht der Griinderabt
oder der zweite Abt von St. Johann, der uns als Empfanger des
Privilegs von Papst Eugen II1. von 1152 bereits begegnet ist, war
an einem solchen Theologenstreit fithrend beteiligt. Seine Kon-
trahenten waren die Abte Berthold von Engelberg (1178-1197)

Aus der Friihzeit des Klosters St. Johann



WLV ¢ g fnmuj fanmf ‘{1 wrtial uLL T damnm, loca. ubrq figrdiers ek

m{mw} ,n{ /\{ weraf filnf ablab’s fw{m[ Lm’»mg, mhhmfugszndmdlnam »ﬂz.bg.m;‘
et &tn Q. thu‘l{ U nt‘nmué {-‘ﬂmit i “‘b‘m ‘“MM&MW&"(AP’, e
-{’n BTy {! PR ERR LY lffﬂm nufu e 7un132f:1 Wliu 1 T8, 4B T‘l'ql’fﬂﬂn’ [‘Tf'i”"“" qunJu uum'jd

regiie revsronmio aftsaree bibisd /.ip{ms besasd, Yaae. ez e v aerirrw feref alwuly et
wretliriag eera -M;mtrrwm by 11144} . ;.;;:]m- pgtuxﬁx‘ﬁrtpwm du ra st "‘*W;“&@ ants

Anunaf loee 13 ozl mrﬁlt‘w"‘f”ﬁ’wam

ne il ncsamqumgpmﬁw%w

o Hesn ;msi{mn :gam gqpuﬁ L,w& re - ?J’w wurda{'q nows relavin pdﬁwm"mbmﬂ‘

selladera erpaa itim,mrm .fmu Pt £y \’ndﬁuzb&vfapmmﬂwfw}wm
agiee dne {‘th"’ [EITIN ﬁw = ,rmq palia 1{; "taral w i &1 & h:ju o tHof ror s ma nifi Sﬁﬁ‘mﬁ?

baminis nake Pege m{"n'wrn.){ FRRULTIE JOR wmors, il gu s mm-gmmqumgﬁmpim

fex nuuia‘mmuw «’m mm mir )nmpﬂ nm{n
o !’ﬂ*m*n Srtada, ;um ot rahes obtaer.

1, '[’x”f‘i‘ﬁ.«)f itngu‘. i}} {m, ul‘i hi,’ Ao M&M’FWW‘}‘AMPWW
wdent ot ;pmwp 03 }muuu Jocterare rew, treawsa Peattis fm&mwwW
onmatulm aft’ sl o 2 fafhaear Mﬂ Pmm@bauﬂ&ﬁnﬁ‘mdﬁﬂiﬁ’mm

e junu iui‘fﬂm f’«’h"ﬂ" are ﬂmh‘um ¥ u L M’mhﬁwﬂm‘f*"’“ “W ”"2""“7"“"
hov, r}“’ (.m'n{ ;mrﬁ.n of oHica r&'b;’m't af  bek “‘J‘*’ ‘2" m et pﬂﬂﬂﬁm gmm
J Shsreraf .({!ud:! T Jdg LBE A8 TP D g L k‘“b“m fﬁm&‘“‘m '
reorgd {Bﬁmr’ﬂmz; 5:“ At ,hw)u g }Ti awmivqqu.l 1mmWJvP mwm i, ldw a i
o e ix"lsa? T S pafliv :ui.;.m Aduons oforss ;f mq&fmu q&f‘}fﬂnﬂfm M.
118 aw&mlm fiiag, ma ebsgd Em bl byl wdds wfinaare f‘mwmm
il -t ot sntacerra: e fbg.mh:m"waﬁffu& Wﬂmﬁgwm
erii. Serspfindanre o uid cundd amscon s unlores b reguans Vocart die, Jreenfsw e veceli
fomnmond fud ofenmact mag il weracet. defendon 4 ,mtpf"!m .&hqqu'w ‘“’WW"' W
wreduferremnifershonng yepiogares fory anmt naha gk MWM 5@7%!’%“%%
ufwmuuﬁmhmiughfmnm WMM%MMM il %W
J:&MW WolhAT 2o oS SIS gd;d ml«mlgw wlille PaMp u:;;‘;ut P hfe‘ suifocros
Wm wre.sibal el ditiderio nio. il 0} geod e indoloriWeraz: wf’i{rg”ﬂnd ufer nL e
bl ps:m' prné ure. q,:)gga &t madrcars dreae 444;13@11‘3 lnsw magnu chaommﬁiﬁwmﬁ
nades Sew hersbon’ $aarii rdlmwred foryiariidi . e b 5 (ot swas wieTy ne 1111&
wr sl wnfia frafin habunda bt omost nftsg e d*‘"&iﬂnﬁ:ﬂg‘rm’;«
aue xp paffornd arhac goa migraze Gammad Duelylepatdlc Wi&w kmdpMm
ap s fiorsmi o denrial v, g3 mumrmas R S TAVE I g, wferay finons: d etada
.gofuu{’imwﬁﬁmafqum e pangd § infiapplicso dunnf oo auge,
adrone thedhas: - hopuenet auderimn canonics %d’mﬁ fugre, mM’M%
P fswEird fonfiffe wdioary, drbreramen finid abbefoiei od
potic & 4 Mﬁmm n\‘&m’fnw; oné mg&mmwmé Agfzggr
Pisears Wm:mﬁrm mtrere, § @ Iiu spla neroaf L8 M uln vaud aberiemey
bamam Wmmymw«w% aond et recibon e abbae iy vaeal p;wad‘:
Mfw“”mm?w#mm@ Quf%ymyxm o e el v

Beginn der Streitschriften der Abte Burchard von St. Johann und Hugo von Allerheiligen Uber den jenseitigen
Aufenthaltsort der alttestamentlichen Gerechten (limbus patrum). Abschrift um 1200. Schaffhausen,
Ministerialbibliothek, Cod. Min. 56, fol. 250°.

Aus der Fruhzeit des Klosters St. Johann



36

und Hugo von Allerheiligen in Schatthausen (1187—vor 1193/94).
Berthold gehort mit seinem Vorganger Frowin (1143-1178) zum
Kreis der Monche von St. Blasien im Schwarzwald, die das Klos-
ter Engelberg reformierten, zu kultureller Bliite fithrten und sei-
ne Bibliothek begriindeten. Bereits Frowin hatte sich als theolo-
gischer Schriftsteller betdtigt und unter anderem einen Kom-
mentar zum Vaterunser verfasst. Abt Hugo von Allerheiligen gilt
als Gelehrtennatur, er erweist sich in den zehn von ithm tiberlie-
ferten Briefen als sehr belesen. Mit diesen beiden Amtsbriidern
kreuzte Burchard von St. Johann um 1190 die Klinge. Er war ih-
nen intellektuell ebenbiirtig und ist offensichtlich auch dem
geistig regsamen Umfeld von St. Blasien zuzurechnen.

In der Uberlieferung von St. Johann hat sich von der theolo-
gischen Kontroverse unter den drei alemannischen Abten keine
Spur erhalten — was ein weiteres Mal zeigt, wie liickenhaft unse-
re Kenntnisse sind und wie zurtickhaltend man mit Schlussfol-
gerungen sein muss. Was wir wissen, beruht auf Texten, die in
Engelberg und Schaffhausen tiberliefert sind: in Engelberg ein
oder zwéi Brieftraktate von Abt Burchard an Abt Berthold, eine
Urkunde an denselben Adressaten und die Antwort Bertholds in
Form einer Streitschrift, in Schaffhausen fiinf Briefe Burchards
an Abt Hugo mit den entsprechenden Antworten, die sich eben-
falls zu eigentlichen theologischen Traktaten ausgeweitet haben.
Weitere Briefe, vielleicht auch an andere Gesprachspartner, wa-
ren diesen Schriften vorausgegangen.

Wo warteten die Gerechten des
Alten Testamentes auf die Hollenfahrt Christi?

Woriiber handelt der Theologenstreit, der damals die Tinte
fliessen liess und offenbar die Gemiiter bewegte? Der Engelber-
ger Kontrahent Abt Berthold oder ein unter ihm wirkender
Monch gab Burchards Traktat den Titel: Falsa et damnanda com-
pilatio abbatis Burchardi in Turtal de quibusdam iustis ante pas-
sionem Christi defunctis. Es ging also um Fragen des Jenseits,
namlich um das Schicksal der Gerechten, die vor dem Erlgsungs-
tod Christi am Kreuz gestorben waren. Den Ausgangspunkt bil-
det das Apostolische Glaubensbekenntnis mit dem Satz, dass
Christus nach seinem Tod in die Unterwelt, das Reich der Toten
oder der Viter, hinabgestiegen und am dritten Tag auferstanden
sei. Darauf griindete die Kirche seit den Kirchenvitern ihre Leh-
re, Christus habe bei seiner Hollenfahrt die Gerechten des Alten
Testamentes erlost und mit sich zur Anschauung Gottes hinauf-
gefiihrt.

Aus der Frihzeit des Klosters St. Johann



s PO

Ny

Hollenfahrt Christi. Der Auferstandene befreit Adam und Eva und die Patriarchen und Propheten aus der
Vorholle. Meister von St. Laurenz, 1425-30. K6In, Wallraf-Richartz-Museum, WWRM 27.

Aus der Friihzeit des Klosters St. Johann | 37



38

Ausgeldst wurde der Disput durch Burchard von St. Johann.
Dieser empfand es als ungerecht und im Widerspruch zur voll-
kommenen Gerechtigkeit Gottes, dass die Patriarchen und Pro-
pheten nach ihrem Tod in der Unterwelt festgehalten worden
wiren, bis Christus sie befreit hitte. Demgegentiber postulierte
Burchard, dass die alttestamentlichen Gerechten schon vorher
zur Anschauung Gottes gelangt wiren. Unser Abt spricht es zwar
nicht aus — aber ein Hauptgrund fiir seine Haltung dirfte gewe-
sen sein, dass ja auch sein eigener Klosterpatron davon betroffen
war: Johannes der Tdufer wurde von Herodes einige Jahre vor
dem Tod Jesu enthauptet. Er hatte also trotz seinem Martyrium
und seinem Status als christlicher Heiliger nach der geltenden
Lehre bis zur Befreiung durch Christus fiir kurze Zeit in der Hol-
le auszuharren. In bildlichen Darstellungen von Christi Hollen-
fahrt erscheint der Téufer denn auch nicht selten zuvorderst un-
ter den Befreiten, in einer Reithe mit den Ureltern Adam und Eva.
Burchard nahm seine Beweisfithrung mit Hilfe der dialektischen
Methode vor und stiitzte sich wie seine Gegner, welche die tra-
ditionelle Lehre vertraten, auf zahlreiche Bibel- und Viterzitate.
Zuletzt musste er sich, widerstrebend, von den Argumenten der
Gegenseite geschlagen geben und seinen damals neuen Denkan-
satz aufgeben.

Aus heutiger Sicht wundert man sich vielleicht, dass weder
Burchard noch seine Gesprichspartner von der Universalitit
von Gottes Heilswirken her argumentierten. Dieses kommt der
Menschheit in ihren verschiedenen Epochen und tberall auf
gleiche Weise zu. Fiir solche Uberlegungen war die damalige Zeit
offenbar noch nicht reif. Eine Losung der Streitfrage im Sinne
Burchards hitte sich ergeben konnen, wenn man die Stellung
Marias innerhalb der Erlosung miteinbezogen hitte. Maria wur-
de nach der Lehre der Kirche von ihrer Empfingnis an vor der
Erbstinde und jeder anderen Siinde bewahrt, obwohl der Erlo-
sungstod Christi erst Jahrzehnte spiter stattfand. Aber diese
Klarung, die Entwicklung der Lehre von der unbefleckten Emp-
fingnis Mariens, bahnte sich erst spiter an.

Folgen des Gelehrtenstreits:
Die Geographie des Jenseits nimmt Konturen an

Die ganze Kontroverse hat bei spéteren Theologen kaum
grossere Beachtung gefunden. Fiir die damalige Zeit bedeutete
der Streit dennoch einen Fortschritt im theologischen Denken.
Er trug dazu bei, die bisher wenig gegliederten Rdume in den
Jenseitsvorstellungen begrifflich genauer zu erfassen und von-

Aus der Friihzeit des Klosters St. Johann



b Vi

ok

ffie oft 1

Viergliedrige Topographie der Unterwelt in einer Heilsspiegel-Handschrift, Provence?, um 1470/80: zuoberst
der /imbus patrum, darunter nacheinander das Fegefeuer und der limbus puerorum der ungetauften Kinder,
zuunterst die Hélle der ewig Verdammten. Marseille, Bibliothéque Municipale, Ms. 89, fol. 28".

Aus der Frihzeit des Klosters St. Johann

39



40

einander zu unterscheiden. Der «Schoss Abrahams», worin die
Gerechten ruhten, trat nun topographisch klarer hervor, er loste
sich von der Holle der Verdammten und wurde an den Saum
(limbus) der Unterwelt verlegt.

Der dafiir geprigte Begriff limbus inferorum war ein Novum
in der damaligen theologischen Terminologie. Burchard ver-
wendet ihn in diesem Sinn in seinem zweiten Brief an Hugo von
Schafthausen — und liefert damit eines der frithesten Zeugnisse
tiberhaupt. Man war in den siidalemannischen Klostern St. Jo-
hann, Engelberg und Allerheiligen offenbar gut informiert tiber
die Entwicklungen der frithscholastischen Lehre der Pariser Ma-
gistri, auf die Burchard im gleichen Atemzug verweist. Es waren
niamlich diese Theologieprofessoren, unter ithnen an erster Stel-
le Hugo von St. Viktor (f 1141), Petrus Lombardus (1 nach 1160),
Petrus Comestor (1 1178) und Johannes Beleth (1 um 1183), die
in ihren Werken die Grundlagen fiir die neue Jenseitstopogra-
phie geschaffen hatten. Der Abt von St. Johann wird ihre Schrif-
ten gekannt haben, die eine oder andere diirfte in seiner Klos-
terbibliothek vorhanden gewesen sein. Vielleicht haben auch zu
seiner Zeit begabte Konventualen in Paris studiert und entspre-
chende Literatur nach Hause gebracht — wie man es fur die im
Jahr 2001 auf der Londoner Auktion aufgetauchte Handschrift
aus dem 13./14. Jahrhundert vermutet.

Die Unterwelt in verschiedene Rdume zu gliedern, entsprach
dem dialektischen und exploratorischen Denken des 12. Jahr-
hunderts. Auch der jenseitige Ort der Lauterung fiir die armen
Seelen, der bereits in der Vorstellung der Alten Kirche lebendig
war, wurde erst jetzt als Fegefeuer genauer umschrieben. Als
vierter Ort der Unterwelt kam wenig spiter der Limbus der un-
getauften Kinder hinzu. Dadurch wurde die weitere Unterglie-
derung in den limbus patrum fir die Gerechten des Alten Testa-
mentes, der seit der Hollenfahrt Christi leer war, und den lirmbus
puerorum fir die unschuldigen, aber ungetauft gestorbenen und
damit nicht erlsten Kindlein notig.

Von Burchard von St. Johann
zu Dantes «Divina Commedia»

Als in der folgenden Generation der Hochscholastik Thomas
von Aquin (1225-1274) und Albertus Magnus (um 1200-1280)
ihre Werke schrieben, war diese viergliedrige Topographie der
Unterwelt bereits voll ausgebildet. Als vierstockiges Schema des
Totenreiches ist das Bild auch in die zahlreich iiberlieferten
Heilsspiegel («Speculum humanae salvationis») des Spitmittel-

Aus der Frihzeit des Klosters St. Johann



alters eingegangen. Dem limbus patrum hat Dante Alighieri
(1265-1321) im IV. Gesang der Holle seiner «Divina Commedia»
ein bertihmtes literarisches Denkmal gesetzt. In diesen ersten
Kreis der Holle, den die alttestamentlichen Gerechten nach
Christi Hollenfahrt leer zurtickgelassen hatten, versammelte
Dante die heidnischen Gerechten, Dichter und Denker: allen
voran Vergil, aber auch Homer, Ovid, Horaz, Aeneas, Hektor,
Caesar, die griechischen Philosophen Platon und Sokrates, den
Muslim Saladin, die arabischen Philosophen Avicenna und
Averroes und weitere von ihm hochgeschitzte Personlichkeiten
der Weltgeschichte.

Abt Burchard von St. Johann stand sozusagen an den Wur-
zeln dieser spdteren Ausformungen. Er lieferte einen eigenstian-
digen und zeitgemdssen, ja gegeniiber seinen Kontrahenten fort-
schrittlichen Beitrag zur Entwicklung der Jenseitsvorstellungen.
Mit seinen Brieftraktaten loste er einen spekulativen Disput aus,
der in die Theologiegeschichte als «Conflictus Helveticus de
Limbo Patrum» eingegangen ist. Der Briefwechsel Burchards
und seiner beiden Amtsbriider in Engelberg und Allerheiligen
gewdhrt einen «charakteristischen Einblick in den Stand der
Schriftexegese und der Viterkenntnis, in das Ringen zwischen
traditioneller und moderner Theologie, in den Glaubenseifer
und das theologische Denken und Suchen» (Stegmiiller) in
siidalemannischen Benediktinerklostern in der zweiten Hailfte
des 12. Jahrhunderts, wie sie auch in dem abgelegenen und we-
niger bedeutenden St. Johann lebendig waren. Abt Burchards
«lebhaftes wissenschaftliches Interesse» (Cavelti) und sein kriti-
scher, fragender Geist kamen gewiss auch seiner Kommunitit
zugute. In St. Johann im Thurtal lebten damals offenbar Mon-
che, die in selbstgewidhlter Abgeschiedenheit nicht selbstge-
niigsam, sondern offen waren fiir die geistigen Stromungen der
Zgit,

Aus der Frihzeit des Klosters St. Johann

41



42

Quellen und Literatur

AUF DER MAUR, IvO: Theologie in St. Johann im 12. Jahr-
hundert. Die theologische Kontroverse zwischen Abt
Burchard und Abt Berchtold von Engelberg, in: Kloster
St. Johann (siche dort), S. 33-42.

CAVELTI, SIGISBERT: Die Streitschrift des seligen Abtes
Berchtold von Engelberg, in: Jubiliumsgabe fiir Abt Leo-
degar I1. Angelomontana, Blitter aus der Geschichte von
Engelberg, 1914, S. 1-175.

Chartularium Sangallense, bearb. von OTTO P. CLAVADET-
SCHER [ab Bd. VIII:] und STEFAN SONDEREGGER,
Bde. I11[-IX], St. Gallen 1983~[2003].

Die Chronik des Klosters Petershausen, neu hrsg. und iibers.
von OTTO FEGER, Konstanz 1956, Neudr. Sigmaringen
1978 (Schwibische Chroniken der Stauferzeit, Bd. 3), V,
18—20, S. 220-223; Praef., 9, S. 24 f. [zu den Frauenklostern
in der Petershauser Reform].

Die Chroniken Bertholds von Reichenau und Bernolds von
Konstanz, 1054-1100, hrsg. von IAN S. ROBINSON (Mo-
numenta Germaniae Historica, SS rer. Germ. N. S. 14),
Hannover 2003, S. 491 [iiber die religitse Aufbruchstim-
mung in Alemannien um 1100].

CLAVADETSCHER, OTTO P: Zum Urkundenwesen des
Klosters St. Johann im 13. Jahrhundert, in: Kloster St. Jo-
hann (siehe dort), S. 56-63.

Conradus de Fabaria: Casuum sancti Galli continuatio / Die
Geschicke des Klosters St. Gallen 1204-1234, hrsg. und

CHARLOTTE GSCHWIND-GISIGER,

Ziirich 1989, ¢c. 2629, S. 64-77 [tiber den Grafenmord von

ibers. von

Toggenburg].

Frowinus Abbas: Explanatio dominicae orationis. Additus
Tractatus de veritate, hrsg. von SIGISBERT BECK (Cor-
pus Christianorum. Continuatio Mediaevalis, Bd. 134),
Turnhout 1998.

GILOMEN-SCHENKEL, ELSANNE: Das Doppelkloster — ei-
ne verschwiegene Institution. Engelberg und andere Bei-
spiele aus dem Umkreis der Helvetia Sacra, in: Studien
und Mitteilungen zur Geschichte des Benediktinerordens
und seiner Zweige 101 (1990), S. 197-211.

Das Kloster St. Johann im Thurtal. Eine Ausstellung des Stifts-
archivs St. Gallen... vom 13. April bis 5. Mai 198s. Katalog,
hrsg. von WERNER VOGLER, St. Gallen 198s.

LE GOFF, JACQUES: La naissance du Purgatoire, Paris 1981.

Aus der Friihzeit des Klosters St. Johann

LETT, DIDIER: De l'errance au deuil. Les enfants morts sans
baptéme et la naissance du «Limbus puerorum» aux
XIIe-XTII¢ siecles, in: La petite enfance dans I'Europe mé-
diévale et moderne, Toulouse 1997, S. 77-92.

MULLER, ANNELIESE: Zur Besitzes- und Wirtschaftsge-
schichte von St. Johann, in: Kloster St. Johann (siche
dort), S. 81-86.

MULLER, ANNELIESE: St. Johann, in: Helvetia Sacra I11/1, 2:
Friihe Kloster, die Benediktiner und Benediktinerinnen in
der Schweiz, Teil 2, Bern 1986, S. 1397-1433.

RUDISUHLI, JAKOB: Ein Brudermord, der keiner war, in:
Toggenburger Annalen 1983, S. 81-84.

STEGMULLER, FRIEDRICH: Conflictus Helveticus de Lim-
bo Patrum, in: Mélanges Joseph de Ghellinck S. J., Gem-
bloux 1951, S. 723-744.

STUDER, DANIEL: Das ehemalige Kloster St. Johann im
Thurtal (= Schweizerische Kunstftihrer GSK), Bern 2002.

TREMP, ERNST: Trub, in: Helvetia Sacra I11/1, 2: Frithe Klos-
ter, die Benediktiner und Benediktinerinnen in der
Schweiz, Teil 3, Bern 1986, S. 1564-1601.

TREMP, ERNST: Chorfrauen im Schatten der Minner. Friithe
Doppelkloster des Pramonstratenserordens in der West-
schweiz — eine Spurensicherung, in: Zeitschrift fur
Schweizerische Kirchengeschichte 88 (1994), S. 79-109.

TREMP, ERNST: Abgeschieden und weltoffen. Aus der Frith-
zeit des Klosters St. Johann im Thurtal, in: Lesen — Schrei-
ben — Drucken. Fiir Ernst Ziegler, hrsg. von MARCEL
MAYER, STEFAN SONDEREGGER und HANS-PE-
TER KAESER, St. Gallen 2003, S. 49-60.

VORGRIMLER, HERBERT: Geschichte der Holle, Ziirich
1983.

Bemerkung

Der Aufsatz ist aus einem Vortrag tiber die Anfinge und die
frithe Geschichte des Klosters St. Johann hervorgegangen, den
der Verfasser aus Anlass des Jubiliums 1152-2002 am 23. Juni
2002 in Alt St. Johann gehalten hat. In modifizierter Form und
mit Fussnoten versehen, wurden die Teile iiber das Doppel-
kloster und tiber den Theologenstreit des 12. Jahrhunderts ver-
Sffentlicht in: «Lesen — Schreiben — Drucken. [Festschrift] fiir
Ernst Ziegler» (siehe Literatur).



	Unter dem Krummstab im Thurtal : aus der Frühzeit des Klosters St. Johann

