
Zeitschrift: Toggenburger Jahrbuch

Band: - (2005)

Artikel: Unter dem Krummstab im Thurtal : aus der Frühzeit des Klosters St.
Johann

Autor: Tremp, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882824

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882824
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Unter dem Krummstab im Thurtal

Aus der Frühzeit des Klosters St. Johann

Das Benediktinerkloster St. Johann im Thurtal wird in einer

Papsturkunde vom 4. Oktober 1152 erstmals erwähnt. Im Jahr 2002

beging Alt St. Johann das Kloster- und Dorfjubiläum mit
verschiedenen Feiern. Unter anderem bot es dem Verfasser dieses

Aufsatzes die Gelegenheit, über die Frühzeit des Klosters zu
berichten. Die ersten Mönche suchten in der Einsamkeit des noch

kaum bewohnten Tals den asketischen Idealen ihrer Zeit, die von

religiöser Aufbruchstimmung getragen waren, nachzuleben.

Zugleich festigten ihre Niederlassung und die nachfolgende Besiedlung

im Zug des hochmittelalterlichen Landesausbaus den Grenzraum

Alemanniens zu Rätien und des Bistums Konstanz zum
Bistum Chur. Eine Blütezeit erlebte St. Johann im frühen 13. Jahrhundert

unter dem bedeutenden Abt Konrad von Dussnang, der aus

dem Reformkloster Petershausen bei Konstanz gekommen war.

Damals gab es neben dem Mönchskloster auch einen Frauenkonvent.

Von dieser verschwiegenen Institution des Doppelklosters
wissen wir nur durch ein einziges schriftliches Zeugnis. Schon der

erste Abt Burchard war theologisch gebildet und schriftstellerisch

tätig. Er führte einen Gelehrtenstreit mit den Äbten von Engelberg
und Schaffhausen über das Jenseits, wobei er neueste Theorien der

damaligen Pariser Theologen vertrat. Das Kloster St. Johann war
in der Frühzeit trotz seiner abgeschiedenen Lage im obersten

Thurtal weltoffen und nahm an den religiösen Bewegungen und

geistigen Strömungen seiner Zeit regen Anteil.

Ernst Tremp

Das erste schriftliche Zeugnis

«Eugenius, Bischof, Diener der Diener Gottes, an seine

geliebten Söhne Burchard, Abt des Klosters des heiligen Johannes
des Täufers, das im Bistum Konstanz liegt, und seine Brüder,
sowohl die gegenwärtigen als auch die zukünftigen, die ein Leben

nach der Regel gelobt haben, in alle Ewigkeit.» So lautet in
deutscher Übersetzung (übersetzt von Lorenz Hollenstein) der

Anfang der ältesten überlieferten Urkunde für das Kloster St.

Johann im Thurtal. Sie wurde am 4. Oktober 1152 durch Papst

Aus der Frühzeit des Klosters St. Johann 17



Eugen III. (1145-1153) in Segni in der Nähe von Rom ausgestellt

und wird heute im Stiftsarchiv St. Gallen aufbewahrt. Darin wird
das Kloster, das auch dem Dorf den Namen gegeben hat,

erstmals erwähnt.

Die Empfänger des päpstlichen Privilegs von 1152, Abt

Burchard und seine Brüder, hatten den Papst darum gebeten.

Das Kloster bestand offenbar bereits seit einiger Zeit. Wann und

von wem es gegründet worden war, erfahren wir aus der Urkunde

nicht. Eugen III. erwähnt zwar den Stifter, dieser habe dem

Kloster das Recht übertragen, seinen Vogt selbst zu bestimmen,

einzusetzen und abzusetzen. Dem Papst beziehungsweise seiner

Kanzlei wird demnach ein früheres Schriftdokument mit den

Bestimmungen über die Vogtei, vielleicht sogar die Gründungsurkunde

von St. Johann vorgelegen haben. Den Namen des Stifters

nennt das Privileg von 1152 aber nicht, er war in diesem

Zusammenhang auch nicht wichtig. Den Bittstellern ging es nämlich

darum, ihr Kloster unter päpstlichen Schutz zu stellen, seine

Rechte und Besitzungen zu sichern. Wie Eugen III. festhält,

lebten die Mönche nach der Regel des heiligen Benedikt und
unterstanden in kirchlichen Dingen dem Bischof von Konstanz.

Ausdrücklich wird neben dem Recht der freien Vogtwahl auch

jenes der freien Abtwahl genannt.
War die Sicherung dieser wichtigen Rechte durch den Papst

eine vorsorgliche Massnahme? Oder hatte das Kloster Streit mit
Adligen, die sich vielleicht als Vögte zu sehr einmischten und
klösterlichen Besitz entfremdeten? Für die zweite Annahme

sprechen die von Eugen III. namentlich aufgeführten und

bestätigten Besitzungen. Sie lagen nicht, wie man hätte erwarten
können, in Klosternähe, im obersten Thurtal, wo das Gotteshaus

die Grundherrschaft über ein ziemlich geschlossenes Gebiet
ausübte. Vielmehr handelte es sich um einige weiter entfernte Orte,
deren Besitz offenbar nicht unumstritten war: Illnau im heutigen

Zürcher Oberland, Mogeisberg, Bussnang im Thurgau, Hil-
tisau (Gem. Mogeisberg) und Altenriet (Gem. Kirchberg).
Wahrscheinlich waren diese Besitzungen durch die Herren und

späteren Grafen von Toggenburg gefährdet, die mit ihrer
Herrschaftsbildung bereits um die Mitte des 12. Jahrhunderts die

Interessen der Abtei St. Johann durchkreuzten.

Fürs Erste gilt es festzuhalten, dass das Kloster St. Johann, als

es im Jahr 1152 in das Licht der Geschichte trat, schon seit einiger

Zeit bestanden haben muss. Über die Gründung selbst

berichten spätere legendäre Überlieferungen, namentlich ein aus

dem 15. Jahrhundert stammendes Fragment des sogenannten

18 Aus der Frühzeit des Klosters St. Johann



,-4

81111111

TBifebûâÉsi ••1 ^^-M)laix-, ,vi...lk....ax, „...vi. A •—Vir-~- Vfe ä~~kiX-,

*£' X: i. t., X.-Vr- ti-, i-
- IC. ; -

IL _ 1
„LUV. X

3ÏT .— Vi —

l~ V W _.ts- i->
ii a:x. _, Ai...L^:;:ii":::viu
„V. I iv ^ 0J„ JL» - -r : - «»-»

L ,> - tr - x. u 4, —.. 4a - - A. '-'t r ; v Lut <*—
tSfSM—A. -l~r -A lf-,J.,.. J >1„ l\L ,t. i - \\r n n, ii I

J_-ü ...U.M1, r .1,1. 1,'AL. U.MW '-y. 4 »
-'A— L. «I—,. - XL X'j 1Û.4 i X L-" X- rr-r ••««•.:

~ -iJL r. X Uill -L X1—. Jr A-JA-- lL- T,"T-v r' " ' luXXXX-i-XL..
_ k: X. I Iii« .X. -&£*;

—- -! •_ L V U# i I X X X- - • J U - L v- *" 7",,' '

1*. - U l'~ X X—w- -, „.! #2 X:J x. - .1- Jfrr-
X- „..„J., ^ iL iü l-
c::.Xw a1:
— ,C«/—V. ® L L J- i. f.„L. I ,,V. 1 -t L. - L li-X rr~ ' ^
Xr~-r-~~.ü '

j~ !» X»' ;4^Jv

jV' ,<*»A&u>m<l rti-J'•r-SrC.Jf S^X

i irxu :LL
,;.

• 1 w-Uj ;LLi : ^|,UVM ^.;
T W rlxi-S Au^u:-^

|> CjU -,17 (ü fyj. /4>V .x? '

f "~N ' ' /i
k-.p„iu> ,x -«I —4,,, ^

*

.Hi X-..-JXX-M
rctttki i-,.;LU.

"t ein e ; :- L'CI

' t
" ' k.Jjl, f-"' C.V.jjX

"1" (Ci \: .:. ,i c t %

Lipfried. Danach sollen zwei Waldbrüder namens Milo und

Thüring in stiller Abgeschiedenheit ein gottgeweihtes Leben

geführt haben. Ihnen habe der Adlige Wenzel von Ganterschwil

Grund und Boden am Oberlauf der Thür geschenkt, um mit
ihrer Hilfe in diesem noch kaum besiedelten Tal ein Kloster zu

errichten. Ausserdem seien, laut einer anderen Überlieferung, die

ersten Mönche und auch der erste Abt aus dem Kloster Trub im
Emmental ins Land gekommen. Urkundlich nachweisen lassen

sich diese Berichte nicht. Und doch fügen sie sich gut in das Bild

ein, das wir von der damaligen Zeit besitzen.

Religiöse Aufbruchstimmung um das Jahr 1100

Die Zeit um und nach 1100 ist von einer tiefen religiösen

Aufbruchstimmung geprägt. Wie der Chronist Bernold von
Konstanz, Mönch von Allerheiligen in Schaffhausen, schreibt, ver-
liessen zahlreiche Männer und Frauen, ganze Familien, ja die

Einwohnerschaft ganzer Dörfer die Welt und folgten dem Ruf zu
einem gottgeweihten Leben. Sie hielten in ihrem vorgegebenen

Lebensweg inne, brachen aus dem Alltag aus und suchten ihre

Existenz auf das Ziel der geistlichen Vervollkommnung hin neu
auszurichten. Mitten aus ihrem Leben zogen sich fromme Laien

Urkunde Papst Eugens III. vom
4. Oktober 1152 für St. Johann

mit der Ersterwähnung des

Klosters. St. Gallen, Stiftsarchiv,
PP.4.C.1.

Aus der Frühzeit des Klosters St. Johann 19



in die Einsamkeit zurück oder traten in ein Kloster ein. Sie

gaben eine berufliche Laufbahn auf, verliessen Haus und Familie,

verzichteten auf Ämter und Macht, Besitz und soziale Stellung.

In unseren alemannischen Gegenden übte vor allem das bene-

diktinische Mönchtum der Reformklöster von St. Blasien und

Hirsau im Schwarzwald sowie von Schaffhausen eine starke

Anziehungskraft auf die Gläubigen aus. Zur selben Zeit und aus

den selben Wurzeln entstand in Burgund der Orden der

Zisterzienser, der jüngste Reformzweig innerhalb der benediktini-
schen Ordensfamilie. Ihm gehörten Bernhard von Clairvaux

und übrigens auch, als Schüler Bernhards, der spätere Papst Eugen

III. an, der 1152 die erste Urkunde für St. Johann ausstellen

sollte. Doch die Zisterzienser griffen zunächst noch nicht über

Burgund hinaus. In Alemannien, diesseits der jahrhundertealten

Sprach- und Kulturgrenze, orientierte man sich an den genannten

süddeutschen Reformklöstern.

Einen mit St. Johann vergleichbaren Gründungsvorgang
erlebte das Kloster Trub zuhinterst im Emmental. In den zwanziger

Jahren des 12. Jahrhunderts wollte der Edle Thüring von
Lützelflüh auf seinem Besitz am Trubbach am Fuss des Napfs ein

Gotteshaus errichten. Er liess Mönche aus St. Blasien kommen
und trat selbst in sein Kloster ein, um hier ein kontemplatives
Leben (ein schowend Leben) zu führen. Später löste Thüring seine

Stiftung aus der Abhängigkeit von St. Blasien. Als selbständiges

Benediktinerkloster stand Trub fortan unter königlichem
und päpstlichem Schutz und besass wie St. Johann das Recht,

den Abt frei zu wählen.

Die Gründung von St. Johann

Ähnlich wie Thüring von Lützelflüh dürfte Wenzel von
Ganterschwil bei seinem frommen Plan vorgegangen sein. Ein

Wezilo von Ganterschwil im Untertoggenburg ist in den Jahren

1102 und 1106 nachgewiesen. Beide Male tritt Wezilo in Urkunden

als Zeuge für das Kloster Allerheiligen auf, er gehört also auf
nicht näher bestimmbare Weise zum adligen Umkreis dieses

bedeutenden Reformklosters am Hochrhein. Möglicherweise ist

Wezilo identisch mit dem Wenzel der St. Johanner Gründungstradition.

Dieser Wenzel also, vielleicht unterdessen alt geworden

und kinderlos, wollte auf seinem Grund und Boden im
obersten Thurtal ein Gotteshaus errichten. Er hatte für sein

Unternehmen die Zustimmung der öffentlichen Gewalten in
diesem Teil des Reiches, des Herzogs von Schwaben und des

Landgrafen im Thurgau, einzuholen; die Angelegenheit scheint auf

20 Aus der Frühzeit des Klosters St. Johann



einem der schwäbischen Landtage von 1128,1134 oder 1140

verhandelt und beschlossen worden zu sein. Gewiss besass der Stifter

auch die Erlaubnis des zuständigen Bischofs von Konstanz.

Als Laie war Wenzel für sein Vorhaben auf Fachleute

angewiesen. Zunächst wandte er sich an die Einsiedler Milo und

Thüring, die bereits in der abgeschiedenen Gegend als Waldbrüder

lebten. Vielleicht sie selbst oder nach ihnen andere Mönche

waren aus dem emmentalischen Kloster Trub hergekommen.
Die beiden Gründergruppen brauchen sich gegenseitig nicht

auszuschliessen, sondern können verschiedenen Phasen eines

länger dauernden Prozesses entsprechen. Der Gründungsvorgang

wird nicht vor dem zweiten Viertel des 12. Jahrhunderts

abgeschlossen gewesen sein; denn das Kloster Trub war selbst erst

ab 1130/35 in der Lage, eigene Mönche ins Thurtal zu entsenden.

St. Johann wurde als letztes Benediktinerkloster in der Schweiz,

nach Trub und auch nach Engelberg, errichtet. Wenzel von
Ganterschwil trat dann, gleich wie Thüring von Lützelflüh und
viele andere adlige Klosterstifter, in sein Kloster ein und beendete

hier sein Leben. Noch im frühen 17. Jahrhundert wusste der

St. Galler Mönch P. Jodokus Metzler, der eine Klostergeschichte

schrieb, wo sich das Stiftergrab in der Klosterkirche von Alt
St. Johann befand.

Lage, Besiedlung und wirtschaftliche Verhältnisse

Nicht allein religiöse Motive dürften den Stifter Wenzel

bewogen haben, im damals sehr abgelegenen obersten Thurtal ein

Kloster zu gründen. Die Lage war strategisch günstig gewählt:

am Übergang ins nahe Rheintal, an der Grenze zum rätischen

Bistum Chur und zum Siedlungsgebiet der Rätoromanen. Diese

hatten vom Rheintal her die Alpen und Berghänge bewirtschaftet,

lange bevor der Talgrund bewohnt wurde. Das Tal sollte mit
Hilfe der Mönche besiedelt und erschlossen werden.

Damals erlebte Europa die Zeit des hochmittelalterlichen
Landesausbaus. Unter längerfristig günstigen klimatischen

Bedingungen wuchs die Bevölkerung und suchte sie sich neue

Siedlungsgebiete. Bisher unerschlossene, weite Grenzräume

wurden aufgefüllt, es bildeten sich allmählich feste politische
und kirchliche Grenzen heraus. St. Johann war als ausgeprägtes

Rodungskloster an diesem Vorgang beteiligt. Hand in Hand mit
seiner Urbarisierungsarbeit vollzog sich die alemannische

Besiedlung im obersten Talkessel der Thür. Damit schob sich auch

die politische Grenze der Landgrafschaff Thurgau bis zur
Wasserscheide vor. Dies dürfte erklären, weshalb der Landgraf im

Aus der Frühzeit des Klosters St. Johann 21



Thurgau an der Gründung beteiligt war. Schliesslich half das

neue Kloster auch die Bistumsgrenze festigen. Die

Grenzbeschreibung des Bistums Konstanz im Privileg Kaiser Friedrichs I.

Barbarossas (1152-1190) von 1155 hält erstmals fest, dass die Grenze

zum Bistum Chur zwischen Alt St. Johann und Wildhaus die

Thür überschreitet.

Im Wirtschaftssystem des Hochmittelalters war ein

Benediktinerkloster wie jenes von St. Johann auf die Leistungen von

Eigenleuten, auf Zins- und Zehntabgaben angewiesen. Nur so

konnten die Mönche wirtschaftlich selbständig sein und sich

dem kontemplativen Leben widmen. Die eigene Handarbeit

nahm im Klosteralltag einen bescheidenen Platz ein. Laienbrüder

wie bei den Zisterziensern, die auf die Landarbeit spezialisiert

waren und eine Klosterwirtschaft mit eigenen Gutshöfen

betrieben, gab es nicht. Daher stützte sich das Kloster wie ein

weltlicher Grundherr auf Land und Leute, es errichtete eine so

genannte Grundherrschaft.

Besitz und Grundherrschaft von St. Johann

Das Privileg Eugens III. von 1152 und ausführlicher eine weitere

Besitzbestätigung durch Papst Alexander III. (1159-1181) von
1178 geben Einblicke in die besitz- und grundherrschaftlichen
Verhältnisse von St. Johann. Der engere Klosterbereich erstreckte

sich von der Bistumsgrenze vor Wildhaus bis nach Nesslau

und vor Kappel. Dazu gehörten schon früh die umliegenden

Alpen, die im 13. und 15. Jahrhundert durch Schenkungen oder

Kauf vermehrt wurden. Im eigentlichen Klosterbezirk übten die

Mönche über ihre Vögte und weltlichen Beamten auch das Nieder-

und Hochgericht selbst aus. Ausserhalb dieses Bereichs

gehörte zu St. Johann ausgedehnter, mehr oder weniger grosser
Streubesitz. Diesen zu einem eigentlichen Territorium
auszubauen, gelang aber nicht; solchen Bestrebungen stand der

Aufstieg der Grafen von Toggenburg im Wege.

Vor 1178 war das kleine Rodungskloster St. Peterzell bei

Hemberg samt den dazugehörigen Besitzungen an St. Johann

übertragen worden. Es bildete fortan eine eigene Propstei mit
gesonderter Verwaltung und Vogtei. Zu St. Johann gehörten weitere

Orte, u. a. Hof und Kirche von Flawil, Güter in Mogeisberg,

Bussnang und Märwil im heutigen Thurgau, Uznaberg, Schme-

rikon, Illnau und Bubikon im Zürcher Oberland.

Am Ende des 12. Jahrhunderts kam es zu handgreiflichen
Auseinandersetzungen mit den Klostervögten, den Toggenbur-

gern. Die Grafen nutzten ihre Stellung aus, um sich und ihre

22 Aus der Frühzeit des Klosters St. Johann



eigenen geistlichen Stiftungen, wie das Johanniterhaus in Bubikon,

auf Kosten des Klosters St. Johann zu bereichern. Ihre

Raubzüge wurden durch die Schwäche der damaligen Äbte

begünstigt. Erst mit dem Amtsantritt des Abtes Konrad von

Dussnang im Jahr 1209 wandte sich das Blatt und konnte das

heruntergekommene Kloster einen neuen, bisher ungekannten

wirtschaftlichen Aufschwung erleben.

Blütezeit im frühen 13. Jahrhundert
Konrad von Dussnang (1209-1242) wird zu Recht als zweiter

Klostergründer bezeichnet. Vor seiner Wahl zum Abt war er laut

der späteren Klostertradition Mönch und Prior im Kloster
Petershausen bei Konstanz. Allem Anschein nach hatte der Bischof

von Konstanz, Konrad von Tegerfelden (1208-1233), als geistliche

Obrigkeit eingegriffen und den tüchtigen Mann an die Spitze

von St. Johann gestellt. Konrad besass nicht nur Weitblick und

diplomatisches Geschick, sondern war auch ein weltläufiger

Mann, mit Verbindungen zu den Grossen seiner Zeit. Er wirkte
während seiner langen Amtszeit weit über die engen Grenzen

des Thurtals hinaus und gehörte zu den bedeutendsten, kirchlich

und politisch einflussreichen Persönlichkeiten im damaligen

südlichen Alemannien. Dies zeigt schon ein Blick auf sein

Itinerar und seine vielfältigen Beziehungen.

Schon Konrads Abtweihe fällt aus dem üblichen Rahmen. Er

empfing sie am Karsamstag 1209 in Rom durch Erzbischof Siegfried

von Mainz (1200-1230), den er offenbar in die Ewige Stadt

begleitete. 1215 hielt er sich erneut in Rom auf und nahm mit
über achthundert anderen Äbten und vierhundert Bischöfen am

IV. Laterankonzil, der wichtigsten und glänzendsten

Kirchenversammlung des Mittelalters, unter der Leitung von Papst

Innozenz III. (1198-1216) teil. Diesmal gehörte er zur Schar von
Äbten, Pröpsten und anderen Prälaten in der Begleitung Bischof

Konrads von Konstanz. Und nachdem Bischof Konrad am
6. März 1219 die Kirche von Kappel an St. Johann übertragen hatte,

liess sich der Abt diese Verleihung bei günstiger Gelegenheit
durch hochrangige Prälaten bestätigen: am 30. Dezember 1219

durch Erzbischof Siegfried von Mainz und am 29. Januar 1225

durch den päpstlichen Legaten Konrad von Urach.

«Brudermord» von Toggenburg -
Befreiung von der Vogteiabhängigkeit

Dank seinen weitreichenden Beziehungen gelang es Abt

Konrad, St. Johann aus der Vogteiabhängigkeit der Grafen von

Aus der Frühzeit des Klosters St. Johann 23



Toggenburg zu lösen. Er konnte sich dabei auf das päpstlich
verbriefte Recht der freien Vogtwahl berufen. Bei der Durchsetzung

dieses Rechts kam ihm aber vor allem eine Familientragödie im

Grafenhaus zu Hilfe, der sogenannte Brudermord an Graf Friedrich

I. am 12. Dezember 1226 auf der thurgauischen Burg Reng-

gerswil. Über die aufsehenerregende Bluttat berichten die lokalen

Geschichtsquellen voll Anteilnahme, aber nicht unparteiisch.

So bezichtigt der ausführliche Bericht des sankt-gallischen

Geschichtsschreibers Konrad de Fabaria ohne Umschweife,

doch wahrscheinlich zu Unrecht Graf Diethelm V. (II.) des Mordes

an seinem jüngeren Bruder.

Nach diesem tragischen Geschehen nützte Abt Konrad von
St. Johann zusammen mit dem Abt von St. Gallen und dem

Bischof von Konstanz die angeschlagene Stellung Diethelms aus,

um die Macht des «Brudermörders» zurückzubinden. Es zeugt

von politischem Geschick Konrads, dass er die Schirmvogtei
über St. Johann und dessen Besitz nun an das Reich übertrug.
Im Dezember 1227 begab er sich zu König Heinrich (VII.)
(1222-1235) nach Nürnberg und übergab ihm die Schirmvogtei
über sein Kloster. Diethelm der Jüngere von Toggenburg wehrte

sich gegen seine Amtsenthebung und reiste zwei Monate später

ebenfalls zum Hoflager, das inzwischen nach Ulm weitergezogen

war. Hier wollte er seine Beschwerde persönlich vor dem

König vorbringen. Dass Graf Diethelm den Mut hatte, sein

Recht vor dem Angesicht des Herrschers zu vertreten, weist

übrigens auf seine Unschuld an der Ermordung seines Bruders

hin. Im Ruche eines Mörders hätte er sich den weiten Weg

ersparen können, er hätte am Hof kaum auf rechtliches Gehör

zählen können.

Um gegen den Grafen zu gewinnen, musste sich Abt Konrad

in den Verhandlungen vor dem König auf andere Argumente
stützen. Es gelang ihm, mit dem Privileg Papst Eugens III. von
1152 in der Hand das Recht der freien Abtwahl für sein Kloster zu
beweisen. Darauf musste der Graf am 20. Februar 1228 den

Kürzeren ziehen, seine Übergriffe (als unrechtmässiger Vogt)
gegenüber St. Johann und dessen Leuten öffentlich eingestehen

und für sich und seine Nachkommen auf die Vogtei verzichten.

Das war für die Toggenburger ein herber Verlust. Um den

Königsschutz über sein Kloster endgültig zu sichern, liess der politisch

weitsichtige Konrad von Dussnang im Dezember 1231, vier
Jahre vor dem Sturz Heinrichs (VII.), die Vogtei vom kaiserlichen

Vater Friedrich II. (1212-1250) in Ravenna bestätigen. Damit

wurde St. Johann zum Reichskloster.

24 Aus der Frühzeit des Klosters St. Johann



Die Reise nach Italien zum Kaiser hatte Konrad vielleicht

zusammen mit dem St. Galler Abt unternommen; dieser weilte in

Begleitung König Heinrichs am Kaiserhof. Die Urkunde Friedrichs

II. vom Dezember 1231 für St. Johann ist mit ihrem goldenen

Kaisersiegel die einzige Goldene Bulle in den heutigen
Beständen des Stiftsarchivs St. Gallen. Die aufgezeigten

Zusammenhänge machen deutlich, dass Konrad von Dussnang einer

der tüchtigsten Äbte seiner Zeit in Alemannien war. Unter seiner

Regierung gelangte das Kloster im obersten Thurtal trotz der

abgeschiedenen Lage zu erstaunlicher Bedeutung.

Besitzungen im Vorarlberg
Ebenfalls in der Abtszeit Konrads von Dussnang wurde der

Grund für die später wichtigen Besitzungen St. Johanns in

Vorarlberg gelegt. 1237 schenkten die Grafen von Montfort Güter in

Kalchern (Klaus) in der Nähe von Feldkirch. Mit der Ausweitung
ihres Einflusses ins Rheintal hinunter und über den Rhein hinaus

konnte sich die Abtei aus der Umklammerung durch die

Toggenburger endgültig lösen. Nach dem Interregnum im Reich

nahm König Rudolf von Habsburg (1273-1291) eine aktive

Schutzpolitik wieder auf. Wie schon die staufischen Herrscher

übte er die Kastvogtei nicht selbst aus, sondern bestimmte
wahrscheinlich die Grafen von Werdenberg zu Untervögten des

Reiches. Im ausgehenden 14. Jahrhundert gelangte die Vogtei über

St. Johann an die Herren von Feldkirch, die Herzöge von Österreich.

Für diese besass die Abtei strategische Bedeutung. Seit

nämlich Österreich im Jahr 1363 das Tirol erworben hatte, wurde

der Verbindungsweg zu seinen Besitzungen im Thurgau und

Aargau, der alte Saumpfad von Garns her über St. Johann, zu

einer wichtigen Militärstrasse.

Goldene Bulle Kaiser Friedrichs II.

für St. Johann vom Dezember

1231. Der Kaiser bestätigt die von
ihm bei der Übertragung der

Klostervogtei übernommenen

Verpflichtungen. Das Goldsiegel

zeigt auf der Vorderseite den

thronenden Herrscher, auf der
Rückseite die Stadt Rom. Einzige
Goldene Bulle im Besitz des

Stiftsarchivs St. Gallen. St. Gallen,

Stiftsarchiv, PP.4.D.3.

Gotteshausleute von St. Johann

Die Quellen über das Leben der Untertanen von St. Johann

im Mittelalter sind nicht sehr ergiebig. Es fehlt im Klosterarchiv

(das heute im Stiftsarchiv St. Gallen aufbewahrt wird) vor 1500

an Urbarien und Lehenbüchern. Solche Verzeichnisse gäben

Auskunft über die Grundherrschaft, die Familienverhältnisse

der Leibeigenen, den Grund und Boden in ihrem Besitz, die Art
und Weise, wie sie ihn bebauten, oder die Leistungen und Abgaben

an den klösterlichen Grundherrn. Auch Klosterrechnungen
sind erst aus der Zeit nach dem Übergang an das Kloster St. Gallen

im Jahr 1555 erhalten. Die zahlreichen Einzelurkunden aus

dem 13. bis 15. Jahrhundert befassen sich immerhin häufig mit

Aus der Frühzeit des Klosters St. Johann 25



den Leibeigenen. In der Regel ging es dabei um Abmachungen

mit benachbarten Grundherren, wenn Hörige ihrem Herrn
entflohen waren oder untereinander heirateten.

Die Leute aus dem St. Johanner Tal mussten wie alle Eigenleute

von dem, was sie anbauten, dem Kloster den Zehnten

abliefern. Aus diesem Zehnt zu schliessen, baute man Korn, Weizen,

Hafer und Gerste an. Die Getreidewirtschaft war aber in

diesem voralpinen Hochtal nie von grosser Bedeutung, sie diente

allein der Selbstversorgung. Den wirtschaftlichen Reichtum

des Tals machten schon damals die ausgedehnten Alpen und

Weidegebiete aus. Mit den Produkten aus der Vieh- und

Milchwirtschaft sowie aus der Weissküferei (Herstellung von

Holzgeschirr) trieb man Handel hauptsächlich ins nahe Rheintal

hinunter. Die bedeutendsten Abgaben aus der Umgebung des

Klosters stammten aus der Viehzucht und aus der Alpwirtschaft.
Dies macht die folgende Episode aus dem Toggenburger
Erbfolgekrieg (Alter Zürichkrieg) aus dem Jahr 1445 deutlich: Damals

liess der gegnerische österreichische Hauptmann, Graf Wilhelm

von Werdenberg-Sargans, über die Felsen des Chäserruggs einen

Fusssteig bauen, um den Leuten im Johannertal über 600 Stück

Vieh von ihren Alpen zu rauben. Einige wagemutige Burschen

aus dem Toggenburg erwiderten diesen «Besuch». Sie holten von
den Walenstadter Alpen 80 Stück Vieh herüber. Von kriegerischen

Ereignissen scheint das oberste Toggenburg im Übrigen
ziemlich verschont geblieben zu sein.

Seelsorge der Mönche

Die Beziehungen des Klosters als geistlicher Grundherr zu

seinen Untertanen unterschieden sich von jenen weltlicher
Grundherren dort, wo es um die Seelsorge ging. Die Benediktiner

wollten nicht nur ein beschauliches Leben nach der Regel des

heiligen Benedikt führen, sondern wirkten auch in der kirchlichreligiösen

Betreuung der Bevölkerung. Darin unterscheiden sie

sich etwa von den Zisterziensern oder den Kartäusern, die eine

solche Vermischung mit der Welt strikt ablehnten. Beim Kloster
St. Johann selbst errichteten wohl bereits die Gründermönche
des 12. Jahrhunderts für die Talbewohner eine eigene Pfarrei. Die
Klosterkirche diente zugleich den Laien als Pfarrkirche, Mönche
wirkten als Pfarrer.

An anderen Orten erwarb die Abtei Patronats- und Vogtei-
rechte über eine Kirche als Teil ihrer Grundherrschaft. Solche

Rechte umfassten die Kontrolle über das Vermögen und die

personelle Besetzung einer Pfarrei; mit dem Patronatsrecht waren

26 Aus der Frühzeit des Klosters St. Johann



'
"W'

Wappenscheibe der Abtei St. Johann im Thurtal, um 1515. Der vor Johannes dem Täufer kniende Abt dürfte
Christian Stör (1513-1520) sein. Zürich, Schweizerisches Landesmuseum, Inv. Nr. LM 5543.

Aus der Frühzeit des Klosters St. Johann 27



bedeutende Einkünfte verbunden. St. Johann besass Kirchen-

patronate in Stein, Nesslau, Kappel, Hemberg, Mogeisberg, Fla-

wil, Alt Rapperswil (Altendorf) am Zürichsee, dem auch Lachen

unterstand, Kalcheren und Götzis in Vorarlberg.
Solche Kirchen konnten vom frühen 15. Jahrhundert an

durch die sogenannte Inkorporation (Einverleibung) noch enger

an das Kloster als Patronatsherrn gebunden werden. Nun

trat der Abt an die Stelle des Pfarrers, für die Seelsorge stellte er

Vikare an oder schickte eigene Mönche hin. Dem Kloster St.

Johann wurden durch den Bischof von Konstanz die Kirchen von

Stein, Mogeisberg, Götzis und Altendorf inkorporiert; auch

St. Peterzell wurde direkt von Mönchen betreut. Mit
Priestermönchen als Pfarrern übte die Abtei neben dem wirtschaftlichen

nun auch einen beträchtlichen geistlichen Einfluss auf die

Bevölkerung aus. Nicht selten wurden die fähigsten und tüchtigsten

unter den Mitbrüdern auf solche Aussenposten gesetzt.

Hier sammelten sie in der Seelsorge Erfahrungen, die danach

auch dem Kloster zugute kamen. Mehrere Äbte des ausgehenden

Mittelalters waren zuvor Pfarrer in Klosterpfarreien.
Den Äbten war das Wohl der ihnen anvertrauten Gläubigen

nicht gleichgültig. So erlangte im Jahr 1515 Abt Christian Stör

(1513-1520) um teures Geld vom Apostolischen Legaten einen

sogenannten Butterbrief, d. h. die Befreiung seiner Untertanen von
den strengen Fastengeboten, die Erlaubnis, an Abstinenztagen

Milchspeisen und sogar Fleisch zu gemessen. Der gleiche Abt
erwarb drei Jahre später einen Ablassbrief für die Kirche von St.

Johann.

Konflikte mit den Untertanen, Reformation
und Übergang an St. Gallen

Solche äbtische Fürsorge kann aber nicht verdecken, dass es,

wie anderswo, auch in St. Johann zu Auseinandersetzungen mit
den Gotteshausleuten kam. Diese strebten von der Mitte des

15. Jahrhunderts an nach mehr Selbständigkeit. Ihr Vorbild waren

die benachbarten Appenzeller, Glarner oder Schwyzer Bauern.

Nicht alle Zugeständnisse des Abtes an seine Untertanen
scheinen aus freien Stücken gewährt worden zu sein; eher

vermitteln sie den Eindruck einer latenten Auseinandersetzung.
Besonders «aufmüpfig» waren die Kirchgenossen von Altendorf
am Zürichsee. Wie es die eidgenössischen Orte vormachten,
wollten auch sie ihren Pfarrer selbst bestimmen, statt sich diesen

von dem weit entfernten Abt von St. Johann vorsetzen zu lassen.

Um dies zu erreichen, führten sie 1456 einen Prozess vor der

28 Aus der Frühzeit des Klosters St. Johann



^Bussnang

Unterwasser

JOHANN

Mäder O

6
Götzis

"Klausè
Röthis. O _

Sulzas

OSchaan

\OVaduz/

Malans
O

bischöflichen Kurie in Konstanz und schalteten 1461 sogar eine

Vermittlung von Schwyz ein - allerdings ohne Erfolg, die bisherige

Gewohnheit ruhte auf soliden, unanfechtbaren Rechtstiteln.

Die latenten Spannungen zwischen dem Kloster und seiner Umwelt

am Ausgang des Mittelalters brachen in offene Wirren aus,
als sich von 1526 an die Reformation im Toggenburg durchsetzte.

Auch die Schirmorte Schwyz und Glarus konnten nicht
verhindern, dass am 14. September 1528 das Kloster von Neugläubigen

geplündert wurde. Abt und Konvent hatten sich samt dem

Kirchenschatz vor dem Bildersturm nach Feldkirch geflüchtet.
Erst der Ausgang der Schlacht bei Kappel am Albis 1531, bei

der Zwingli fiel, ermöglichte dem Konvent die Heimkehr nach
St. Johann.

Die frühere Ordnung konnte allerdings nicht wiederhergestellt

werden. Die Untertanen waren selbständig geworden und
erkannten die Rechte des Klosters nicht mehr an. Die Gebäude

waren geplündert, die Wirtschaft lag darnieder. Die wenigen
verbliebenen Mönche hatten sich an einen lockeren, üppigen
Lebensstil gewöhnt. Nach mehreren Verbesserungsversuchen wurden

die Zustände schliesslich unhaltbar. Im Jahr 1555 hob der Abt

von St. Gallen als Schirmvogt die Eigenständigkeit des Klosters
auf. Gegen den Widerstand der Mönche und der Landschaft

Kirchenpatronate im Besitz von
St. Johann. Grundlage: Karte des

Grundbesitzes des Klosters

St. Johann im Mittelalter, von
Anneliese Müller, in: Kloster

St. Johann, S. 83.

Aus der Frühzeit des Klosters St. Johann 29



Toggenburg gliederte er St. Johann dem Galluskloster ein. Damit

war die über vierhundertjährige Geschichte der Abtei im

obersten Thurtal beendet. Fortan bildete St. Johann ein Priorat

von St. Gallen.

Geistliches Leben im Verborgenen:
Mönche und Nonnen in St. Johann

Das Leben nach der Regel des Mönchsvaters Benedikt spielte

sich im Verborgenen hinter Klostermauern ab. Wie die Mönche

Tag für Tag lange vor dem Morgengrauen vom Schlafsaal in
den Chor der Kirche hinunterstiegen und den ersten Chorgesang

anstimmten, wie sie die Konventmesse feierten, sich im

Kapitel versammelten und im Refektorium das gemeinsame Essen

einnahmen, im Kreuzgang meditierten, wie sich das Konventsleben

im Tageslauf und im Jahreslauf abspielte - darüber sind

kaum Nachrichten überliefert.

Eine geistliche Blütezeit muss es im frühen 13. Jahrhundert

unter Abt Konrad von Dussnang gegeben haben. Ein Kennzeichen

dafür ist, dass damals neben dem Brüderkonvent auch eine

Schwesterngemeinschaft bestanden hat. Der Hinweis auf die

Existenz eines Doppelklosters ist versteckt in einer Urkunde

vom 6. März 1219 enthalten. Darin übertrug Bischof Konrad von
Konstanz Seelsorge und Einkünfte der Kirche Kappel an St.

Johann und erlaubte den Pfarrgenossen von Kappel, die zum
bischöflichen Hof Sirnach gehörten, dem Kloster Land und
Besitz zu übertragen. Diese Verleihung ist Teil der erfolgreichen

Bestrebungen von Abt Konrad, das Benediktinerkloster im obersten

Thurtal nach einer kritischen Zeit am Ende des 12.

Jahrhunderts wirtschaftlich und institutionell zu festigen.

Nicht um den Inhalt der Urkunde von 1219 geht es hier, auch

nicht um die illustre Zeugenschar des versammelten Konstanzer

Domkapitels. Ein einziges Wort zieht unsere Aufmerksamkeit

auf sich: Neben den «armen Brüdern» nennt die Urkunde als

Mitglieder der klösterlichen Gemeinschaft auch Schwestern

(sorores), die in der tiefen Waldeinsamkeit als Gotteskämpferinnen

lebten. Dies ist das einzige Zeugnis in der frühen schriftlichen

Überlieferung zum Kloster St. Johann, das von einer
geistlichen Frauengemeinschaft berichtet. Die Nachwelt wüsste

nichts von ihrer Existenz, wenn der bischöfliche Urkundenschreiber

in Konstanz in diesem einen Fall die Schwestern nicht
für erwähnenswert gehalten hätte.

Der gleiche Notar hatte schon im Jahr zuvor eine Urkunde
für St. Johann verfasst, gemäss welcher der Bischof dem Kloster

30 Aus der Frühzeit des Klosters St. Johann



bereits das Patronatsrecht der Kirche Kappel im Tausch gegen

Besitz übergab. Dabei hielt er fest, dass Abt Konrad zum
Tauschgeschäft die Zustimmung der Brüdergemeinschaft eingeholt
hatte; Schwestern werden dabei mit keinem Wort erwähnt, ihre

Zustimmung war rechtlich auch nicht erforderlich. Die Frauen

traten eben nach aussen nicht auf, sie führten ein stilles Leben

im Schatten und in der Obhut des Mönchskonvents, unter der

gemeinsamen Leitung des Abtes. Doppelklöster waren in der Tat

eine «verschwiegene Institution» (Gilomen-Schenkel). Nur
Zufälle der Überlieferung wie für St. Johann die Urkunde von 1219

werfen darauf ein schwaches Streiflicht.

Durch das eine Wort sorores, durch den Nachweis eines

Doppelklosters, gewinnen das Wirken und die geistlichen

Verbindungen des Abtes Konrad von Dussnang an Tiefenschärfe.

Konrad war zuvor wahrscheinlich Mönch von Petershausen bei

Konstanz gewesen und vom gleichen Bischof von Konstanz,

Konrad von Tegerfelden, der die Urkunde von 1219 ausgestellt

hat, zehn Jahre zuvor als Abt von St. Johann eingesetzt worden.

Mit der Verbindung zu Petershausen ist der Zusammenhang mit
einem bedeutenden alemannischen Reformkloster gegeben.

Petershausen lag auf der nördlichen Rheinseite gegenüber der

Bischofsstadt und gehörte den Bischöfen von Konstanz. Auf
deren Betreiben war es schon im ausgehenden 11. Jahrhundert von
Hirsau, dem cluniazensischen Reformzentrum im Schwarzwald,

erneuert worden. Mit dem Amtsantritt des früheren Petershau-

ser Mönchs Konrad in St. Johann schloss sich das Kloster im
Thurtal der monastischen Erneuerung im Geiste von Hirsau
und Cluny an.

Damit wird ein scheinbarer Gegensatz in der Geschichte von
St. Johann sichtbar: seine Abgeschiedenheit und Weltoffenheit

zugleich. Das Kloster stand in enger Verbindung zur fernen

Bischofsstadt, man war auf dem Laufenden über das Geschehen

im kirchlichen Zentrum und aufgeschlossen gegenüber den

Veränderungen in der klösterlichen Welt. Dies, obwohl man weitab

von den Städten und wichtigen Verbindungswegen lebte, am
Rand des alemannischen Siedlungsgebietes, am Übergang zum
rätisch besiedelten Rheintal und an der Grenze zum rätischen

Bistum Chur, und obwohl die Klostergründer eine unwirtliche
voralpine Gegend ausgesucht hatten. Die Urkunde von 1219

beschreibt eindringlich die einsame Lage: Der Ort sei nahezu

unbewohnbar, und die Gottesstreiter müssten viele Beschwernisse

und Mangel erleiden wegen der undurchdringlichen, schattigen
Wälder und der schneereichen, felsigen Bergspitzen. Wer denkt

Aus der Frühzeit des Klosters St. Johann 31



bei solcher Schilderung nicht an das Alpsteinmassiv und die

Churfirstenkette, die das oberste Thurtal markant gegen Norden

und Süden abschliessen?

Das Doppelkloster - eine nicht unumstrittene
Einrichtung der Reformbewegung

Dass in solcher Abgeschiedenheit, im Schutz des Mönchsklosters

und im Zusammenleben mit diesem, auch ein

Schwesternkonvent gedieh, ist ein Merkmal der Petershauser Reform.

Unterstützt vom Bischof von Konstanz, wirkte Petershausen an

verschiedenen Orten als Vorbild und Vermittler von
Doppelgemeinschaften von Männern und Frauen. Solche sind neben

Petershausen selbst und neben St. Johann in den Benediktinerklöstern

Wagenhausen bei Stein am Rhein, Rheinau und

Fischingen fassbar.

Die Petershauser Chronik des 12. Jahrhunderts berichtet im
fünften Buch in drei Abschnitten über das heiligmässige Sterben

von Petershauser Nonnen. Darüber hinaus enthält sie im
Vorwort die einzige bekannte programmatische Verteidigung des

Doppelklosters als Institution. Der Verfasser beschreibt zuerst

die Bedeutung der klösterlichen Klausur für die Mönche als

Zeichen ihrer Apostelnachfolge. Dann stellt er das Zusammenleben

der beiden Geschlechter im gleichen Kloster ebenfalls in den

Zusammenhang der vorbildlichen urchristlichen Gemeinschaft:

«Von den Nonnen. Hier ist auch daraufhinzuweisen, dass [in
der Urkirche] die frommen Frauen gemeinsam mit den heiligen

Jüngern Gott dienten; es ist daher nach diesem Beispiel nicht zu

tadeln, sondern vielmehr zu loben, wenn Klosterfrauen in den

Klöstern der Diener Gottes Aufnahme finden, damit beide

Geschlechter am gleichen Ort, wenn auch voneinander getrennt,
zum Heile geführt werden.» Mit diesem Plädoyer für die

Aufnahme frommer Frauen in die Obhut der Mönchsklöster stellte

sich der Petershauser Chronist den Ansichten einflussreicher

zeitgenössischer Kirchenmänner wie Bernhard von Clairvaux

entgegen; dieser lehnte das Zusammenleben von Frauen- und
Männerkonventen am selben Ort vehement ab.

Seit wann in St. Johann Nonnen lebten und wie lange das

Doppelkloster bestand, ist schwer zu sagen. Da in allen

Rechtsgeschäften und Beziehungen nach aussen der Abt auch die Frauen

vertrat und Quellen zum inneren Klosterleben ganz fehlen,

stehen wir vor einer unüberwindlichen Wissenslücke. Es ist

nicht ganz auszuschliessen, dass schon seit der Gründung um
die Mitte des 12. Jahrhunderts dem Kloster eine Frauengemein-

32 Aus der Frühzeit des Klosters St. Johann



schaft angegliedert war. Wahrscheinlicher ist für St. Johann

allerdings der Zusammenhang mit dem eindrücklichen geistlichen

und wirtschaftlichen Aufschwung, den es in den ersten

Jahrzehnten des 13. Jahrhunderts durch die Reform von Peters-

hausen-Hirsau unter Konrad von Dussnang erlebte. Es dürfte

Konrads Persönlichkeit und Initiative zuzuschreiben sein, dass

dem Männerkloster ein Frauenkonvent angegliedert wurde.

Eine solche Symbiose von Doppelklöstern am gleichen Ort
stellte hohe Anforderungen und konnte sich als sehr fruchtbar
erweisen. Ein Beispiel dafür ist Engelberg mit seinem Frauenkloster

St. Andreas. Dieses wurde von Hunderten von Nonnen besiedelt

und erlangte für die deutsche Mystik grosse Bedeutung. Das

Frauenkloster von St. Johann war aber aus unbekannten Gründen

keine dauerhafte Einrichtung. Über ihre einzige Erwähnung
im Jahr 1219 hinaus scheint die Frauengemeinschaft nicht lange

bestanden und ihren Stifter nicht überlebt zu haben.

Bildung und Bibliothek
Das geistige Leben in St. Johann muss im 15. Jahrhundert

erneut eine beachtliche Höhe erreicht haben. Einer der Äbte,

Bernhard Eichhorn aus Lichtensteig (1470-1483), hatte in

Bologna studiert und wirkte zeitweilig als Prokurator des

Benediktinerordens. Er und seine Nachfolger schickten begabte Mönche

zum Studium an die Universitäten Leipzig, Basel, Freiburg i. Br.

und Wien. Unter den Studiosi befand sich übrigens Jakob

Zwingli, der zweitjüngste Bruder des späteren Zürcher
Reformators.

Über diese dürren Fakten hinaus wissen wir freilich wenig
darüber, ob und in welchem Ausmass im voralpinen Thurtal
Bildung und Wissenschaft gepflegt wurden. St. Johann besass wie

jedes andere Benediktinerkloster eine Bibliothek, davon sind
aber nur kümmerliche Reste erhalten geblieben. Ähnlich wie im
Kloster Trub im Emmental dürften die mittelalterlichen
Handschriften und frühen Drucke in den Wirren der Reformation
vernichtet oder zerstreut worden sein. Als die Mönche 1528 nach

Feldkirch flohen, gelang es ihnen offenbar nicht mehr, neben

dem Kirchenschatz auch die Bibliothek vor dem Bildersturm in
Sicherheit zu bringen. Es könnte auch sein, dass die beiden
Klosterbrände von 1568 und 1626 die Bibliothek - oder was davon

noch übrig geblieben war - vernichteten.

Wir kennen nur drei Handschriften aus dem Mittelalter, die

sich möglicherweise in der Bibliothek von St. Johann befanden:

Zwei davon werden heute in der Stiftsbibliothek St. Gallen, der

Aus der Frühzeit des Klosters St. Johann 33



Nachfolgerin von St. Johann, aufbewahrt: die Handschriften Nr.

469 und 472. Die Handschrift Nr. 469 stammt aus dem 13.

Jahrhundert. Der kleinformatige, schlichte Codex enthält Gebete für
die private Andacht, den Marien-Psalter, die Allerheiligenlitanei

u. a. Geschmückt ist er mit einigen einfachen Miniaturen, der

gekrönten Madonna mit dem Jesuskind, Jesus an der Geisseisäule.

Die Handschrift wurde vielleicht für ein Frauenkloster geschrieben

- dabei denken wir unwillkürlich an die Frauen im Doppelkloster

von St. Johann. Die zweite Handschrift, Nr. 472 aus dem

13./14. Jahrhundert, ist ebenfalls von kleinem Format und

schlicht ausgestattet. Sie enthält liturgische Gesänge, Hymnen
und Antiphonen (Wechselgesänge), und ist vermutlich im
Bistum Konstanz entstanden. Besitzeinträge weisen in beiden

Handschriften auf St. Johann hin.

Eine dritte Handschrift aus dem Kloster St. Johann tauchte

im Sommer 2001 an einer Auktion bei Christie's in London auf.

Sie stammt aus dem 13./14. Jahrhundert und enthält theologische

Kommentarliteratur sowie eine lateinische Übersetzung
der Metaphysik des Aristoteles. Zweifellos gehört sie ins Umfeld

von Universität und Scholastik und ist nicht in St. Johann

geschrieben worden. Aber ein Mönch mag sie nach dem Studium

mit nach Hause gebracht haben. Sie befand sich jedenfalls in dieser

Klosterbibliothek, wie aus einer eingebundenen Urkunde

von St. Johann vom 9. Juli 1374 hervorgeht. Die so unvermittelt

aufgetauchte Handschrift suchte die Stiftsbibliothek St. Gallen

an der Auktion in London zu erwerben. Aber leider reichten die

finanziellen Mittel nicht aus, um dieses Kulturgut in die Heimat
zurückzuführen. Es verschwand, vielleicht auf Nimmerwiedersehen,

im Banktresor eines anonym gebliebenen Sammlers oder

Händlers...

Theologenstreit über das Jenseits

Unser Wissen über das geistige Leben in St. Johann ist
bruchstückhaft. Ein Zeugnis aus der Frühzeit zeigt indessen, dass man
den Bildungsstand der Mönche nicht unterschätzen darf. Die

Abgeschiedenheit des Tals und die Stille hinter den Klostermauern

hinderten die St. Johanner nicht daran, theologische Debatten

über aktuelle Fragen mit auswärtigen Gesprächspartnern zu
führen. Abt Burchard (1152-1190/91), vielleicht der Gründerabt
oder der zweite Abt von St. Johann, der uns als Empfänger des

Privilegs von Papst Eugen III. von 1152 bereits begegnet ist, war
an einem solchen Theologenstreit führend beteiligt. Seine

Kontrahenten waren die Äbte Berthold von Engelberg (1178-1197)

34 Aus der Frühzeit des Klosters St. Johann



•& dUniunx^ W«j » 1**%*««» "'Jf;
b««%«£.« Ubr» f«(i yadinuud **«•

HiHro muauife«fiHW->«f"'^dPP'Ûaœj ** *"**

r* Mme *MÄ W
liu<t<f«*m mit »t ««rum* mfiovl'dtatbi udmm>^

pi>1>u&- ièrifuun iu «a.tat fatuwuta-j

Jumid'luia-n<nnuïttirnqtt'ha0ùanff^^l^"i

na rjilt nt^Um- if ftrf'li ap tltJfT 'ttfdaeHtif^itiHh
^

|<f«Tumf'^iwui irftamn pay»«
wa>tt/i#tfc>«wir-

« »MJta &bynr. dtai'mrw im. «4t *

wn. t& au «utpaafta£t,^^eu m^ki para

MSt <(« iutocp iirpMrJtw •} U%MV pdaçeitdm

ra* aamû Heat*" fuitw <&. *&£ i& trtartr& tfJ**?

-^jnuiM'ti'uhan^ßfinfam k***

fcott uui&qn em tum pjupii'erpmtB* tfeaeaefo

Mtt

fhltn:,(mdafmftmfwfomaia-imx

St V icttx i p<- faruuf fa-u«^ 'it natLiliiii

J/ jn-f M <y<f\ jn! 'y)xtœif fiiitj-4^6 I. p paht i j.

l'Hit t-irt'ö. tt,uif>.'oMt"cW»ttiX UhmwiMh,

y .ir !?mi>uil.ff<jitr niitn-n• ?untiil>> ppi^1,1

iTK,"<' > tt(t<!ti»u< "Ihutlu t lint /4}j|jCii fvttt^.

lji'i-Wfjri.4 wn .(iffotrrunw •rffnixym '/ij'lne
Uj M man' <*itntit» rct/f 7 «tijttî "y;Hfjn rnv '/wtüLv 1'iiti.irtti rulti <4mi.irr

m ij "U'littn mn'tfi/al tf»i> .tyri'ij Jtyt'U'tf
•'<"•*'"a .Mty»t«.t .jtrwV por' tuff (à

Mrittr jjtt. |'ii,i,,ttit Jinny pm*ip.t(u fiimtl
Lmtiiik» .'vfvytj.l. .tixurmtf ('(M'uit)i {ftfi

tiltrif. 7 (vnlbf'i«»p;.!bf.' tify,.t<l,*> .X.tnt

tirlmi rtftru ypxvtji.rt mituu i<>r«t<»rr

oîntittu| itt ,IJT drinf '""'17 jitjltjtrat '/fin»
Xf Uiit«( iuSv,t>tr p<orrl4i«r W.-Jt.irtv «it >L

/IwHr-.rfV-urttf ^Hhiuf'dinn.i y<liyr,n.ml"
Ji(hnenf^iuJt!<"ft<i Jtlvwn >« -..rww« mtfu
wit) a $LÂ*iU i ft

IMJ« !tÜva»tj*i«<iM,Ä. pn/fc» xiUf^MitUnnnn ri'<r.»gp*w»w.fft /«fi&fiBW

fßMjJ*» <h#v uilatu S.anMstnï mi &4'tn*'bti'btsB^imffmJ(£ iuihtiiarc feneeuatu,
M ï fîbt murr# jrpr-tfr^rn&ri fw$&. iMwU ïîl^hM
mî. ScnpWa/rm mtfjh^nuijMnuvnrr lultrrvUÜ rtgjumü Uaun 4rv3urcaf-ff

Wrtttuftw<Ä»t«u«E mayi'y uxrMrtliefaiAamtf «j~. Jtt^<FÎOtaHJ alttf fmffaß" Iw^ta
rtï&mzrz OrvMxui

•mtrrnn uiduu Umrmut iuphtiaadumïfvu hxjum buxdfhggtturfïm mnteltWU <ujß«j {«Ç'olidMItJtas.
A àf-ùi-r4%rtt>Sfu0hax avuiufâutHOUMtt fyibd tttfiy iUUui^dJiha utd}c fUUf mftntt efthue iTtniewt**

• tu <mjmaux*ffurfau »rtt.nihil tihcfdeliäeri» ttro- ft'ifsuj tfeai'efwduherii/enti- inr^ru y tMd atfiertuttfl
<>ibUpanaf malnart ileae a-^fUiiïaOTI» harm'mu^nîï i-huofftmunn, f, rura^'wtft
TutrJtv S«.$<Cu*fct rrééhxr0reffcnfniu*u.fiÛ4it * ruitt Jifh 1 jdiitiii if.iitifinv itt#n meye:iHu
Mtu^mfafb&hUujuUhatinmmd ~>.dKrn ab^ußf,»ihm

huef*i fcpui/è^lérnu.fticutpxnShvffmnrm
Tift&')e<,Sh4ttnvmq,. infn-tÇt tntitmè. nêèrfyMd

«trompa»jiU! f, inj'uppluru) âuuztfJf«t»«Hfc

'"g"*.
rwaaiWÄi' rtjtm fw^kcpotuj-^ ttao^f,«
«wt<in»fi<6ttottplta»fmerh* afapunr-<&]&*$>&,

^ti «pû jttra*/*uauctai»riratr^
«xJmi**tTt£l'twmu&^jrùutvuw-b vttroefc
1«"

^
n*t4nunaT

«V «iftr-a« èêiaaiafiUaMmdm. fii mmmth

riïfztpmrv fenftfle wdtunm.irhtOTtmettiOf

ïfm &?***>& ftmulGfâ, ytéran^upaifi:
tmftnu mimert*$ ush;

huenmi üirmjffe*ia$i!M
X*<su* fiebuen&m ntfitnfynyu tnamimia

Beginn der Streitschriften der Äbte Burchard von St. Johann und Hugo von Allerheiligen über den jenseitigen
Aufenthaltsort der alttestamentlichen Gerechten (limbus patrum). Abschrift um 1200. Schaffhausen,

Ministerialbibliothek, Cod. Min. 56, fol. 250".

Aus der Frühzeit des Klosters St. Johann 35



und Hugo von Allerheiligen in Schaffhausen (1187-vor 1193/94).

Berthold gehört mit seinem Vorgänger Frowin (1143-1178) zum
Kreis der Mönche von St. Blasien im Schwarzwald, die das Kloster

Engelberg reformierten, zu kultureller Blüte führten und seine

Bibliothek begründeten. Bereits Frowin hatte sich als theologischer

Schriftsteller betätigt und unter anderem einen

Kommentar zum Vaterunser verfasst. Abt Hugo von Allerheiligen gilt
als Gelehrtennatur, er erweist sich in den zehn von ihm überlieferten

Briefen als sehr belesen. Mit diesen beiden Amtsbrüdern

kreuzte Burchard von St. Johann um 1190 die Klinge. Er war
ihnen intellektuell ebenbürtig und ist offensichtlich auch dem

geistig regsamen Umfeld von St. Blasien zuzurechnen.

In der Überlieferung von St. Johann hat sich von der

theologischen Kontroverse unter den drei alemannischen Äbten keine

Spur erhalten - was ein weiteres Mal zeigt, wie lückenhaft unsere

Kenntnisse sind und wie zurückhaltend man mit Schlussfolgerungen

sein muss. Was wir wissen, beruht auf Texten, die in

Engelberg und Schaffhausen überliefert sind: in Engelberg ein

oder zwei Brieftraktate von Abt Burchard an Abt Berthold, eine

Urkunde an denselben Adressaten und die Antwort Bertholds in

Form einer Streitschrift, in Schaffhausen fünf Briefe Burchards

an Abt Hugo mit den entsprechenden Antworten, die sich ebenfalls

zu eigentlichen theologischen Traktaten ausgeweitet haben.

Weitere Briefe, vielleicht auch an andere Gesprächspartner, waren

diesen Schriften vorausgegangen.

Wo warteten die Gerechten des

Alten Testamentes auf die Höllenfahrt Christi?

Worüber handelt der Theologenstreit, der damals die Tinte
fliessen liess und offenbar die Gemüter bewegte? Der Engelber-

ger Kontrahent Abt Berthold oder ein unter ihm wirkender
Mönch gab Burchards Traktat den Titel: Falsa et damnanda com-

pilatio abbatis Burchardi in Turtal de quibusdam iustis ante
passionein Christi defunctis. Es ging also um Fragen des Jenseits,

nämlich um das Schicksal der Gerechten, die vor dem Erlösungstod

Christi am Kreuz gestorben waren. Den Ausgangspunkt bildet

das Apostolische Glaubensbekenntnis mit dem Satz, dass

Christus nach seinem Tod in die Unterwelt, das Reich der Toten

oder der Väter, hinabgestiegen und am dritten Tag auferstanden

sei. Darauf gründete die Kirche seit den Kirchenvätern ihre Lehre,

Christus habe bei seiner Höllenfahrt die Gerechten des Alten
Testamentes erlöst und mit sich zur Anschauung Gottes

hinaufgeführt.

36 Aus der Frühzeit des Klosters St. Johann



Höllenfahrt Christi. Der Auferstandene befreit Adam und Eva und die Patriarchen und Propheten aus der
Vorhölle. Meister von St. Laurenz, 1425-30. Köln, Wallraf-Richartz-Museum, WRM 27.

Aus der Frühzeit des Klosters St. Johann 37



Ausgelöst wurde der Disput durch Burchard von St. Johann.

Dieser empfand es als ungerecht und im Widerspruch zur
vollkommenen Gerechtigkeit Gottes, dass die Patriarchen und

Propheten nach ihrem Tod in der Unterwelt festgehalten worden

wären, bis Christus sie befreit hätte. Demgegenüber postulierte

Burchard, dass die alttestamentlichen Gerechten schon vorher

zur Anschauung Gottes gelangt wären. Unser Abt spricht es zwar
nicht aus - aber ein Hauptgrund für seine Haltung dürfte gewesen

sein, dass ja auch sein eigener Klosterpatron davon betroffen

war: Johannes der Täufer wurde von Herodes einige Jahre vor
dem Tod Jesu enthauptet. Er hatte also trotz seinem Martyrium
und seinem Status als christlicher Heiliger nach der geltenden

Lehre bis zur Befreiung durch Christus für kurze Zeit in der Hölle

auszuharren. In bildlichen Darstellungen von Christi Höllenfahrt

erscheint der Täufer denn auch nicht selten zuvorderst unter

den Befreiten, in einer Reihe mit den Ureltern Adam und Eva.

Burchard nahm seine Beweisführung mit Hilfe der dialektischen

Methode vor und stützte sich wie seine Gegner, welche die

traditionelle Lehre vertraten, auf zahlreiche Bibel- und Väterzitate.

Zuletzt musste er sich, widerstrebend, von den Argumenten der

Gegenseite geschlagen geben und seinen damals neuen Denkansatz

aufgeben.

Aus heutiger Sicht wundert man sich vielleicht, dass weder

Burchard noch seine Gesprächspartner von der Universalität

von Gottes Heilswirken her argumentierten. Dieses kommt der

Menschheit in ihren verschiedenen Epochen und überall auf

gleiche Weise zu. Für solche Überlegungen war die damalige Zeit
offenbar noch nicht reif. Eine Lösung der Streitfrage im Sinne

Burchards hätte sich ergeben können, wenn man die Stellung
Marias innerhalb der Erlösung miteinbezogen hätte. Maria wurde

nach der Lehre der Kirche von ihrer Empfängnis an vor der

Erbsünde und jeder anderen Sünde bewahrt, obwohl der

Erlösungstod Christi erst Jahrzehnte später stattfand. Aber diese

Klärung, die Entwicklung der Lehre von der unbefleckten

Empfängnis Mariens, bahnte sich erst später an.

Folgen des Gelehrtenstreits:
Die Geographie des Jenseits nimmt Konturen an

Die ganze Kontroverse hat bei späteren Theologen kaum

grössere Beachtung gefunden. Für die damalige Zeit bedeutete

der Streit dennoch einen Fortschritt im theologischen Denken.

Er trug dazu bei, die bisher wenig gegliederten Räume in den

Jenseitsvorstellungen begrifflich genauer zu erfassen und von-

38 Aus der Frühzeit des Klosters St. Johann



Viergliedrige Topographie der Unterwelt in einer Heilsspiegel-Handschrift, Provence?, um 1470/80: zuoberst
der limbus patrum, darunter nacheinander das Fegefeuer und der limbus puerorum der ungetauften Kinder,

zuunterst die Hölle der ewig Verdammten. Marseille, Bibliothèque Municipale, Ms. 89, fol. 28".

Aus der Frühzeit des Klosters St. Johann 39



einander zu unterscheiden. Der «Schoss Abrahams», worin die

Gerechten ruhten, trat nun topographisch klarer hervor, er löste

sich von der Hölle der Verdammten und wurde an den Saum

(limbus) der Unterwelt verlegt.

Der dafür geprägte Begriff limbus inferorum war ein Novum

in der damaligen theologischen Terminologie. Burchard
verwendet ihn in diesem Sinn in seinem zweiten Brief an Hugo von
Schaffhausen - und liefert damit eines der frühesten Zeugnisse

überhaupt. Man war in den südalemannischen Klöstern St.

Johann, Engelberg und Allerheiligen offenbar gut informiert über

die Entwicklungen der frühscholastischen Lehre der Pariser Ma-

gistri, auf die Burchard im gleichen Atemzug verweist. Es waren
nämlich diese Theologieprofessoren, unter ihnen an erster Stelle

Hugo von St. Viktor (| 1141), Petrus Lombardus (t nach 1160),

Petrus Comestor (t 1178) und Johannes Beleth (t um 1183), die

in ihren Werken die Grundlagen für die neue Jenseitstopographie

geschaffen hatten. Der Abt von St. Johann wird ihre Schriften

gekannt haben, die eine oder andere dürfte in seiner

Klosterbibliothek vorhanden gewesen sein. Vielleicht haben auch zu

seiner Zeit begabte Konventualen in Paris studiert und entsprechende

Literatur nach Hause gebracht - wie man es für die im
Jahr 2001 auf der Londoner Auktion aufgetauchte Handschrift

aus dem 13./14. Jahrhundert vermutet.
Die Unterwelt in verschiedene Räume zu gliedern, entsprach

dem dialektischen und exploratorischen Denken des 12.

Jahrhunderts. Auch der jenseitige Ort der Läuterung für die armen
Seelen, der bereits in der Vorstellung der Alten Kirche lebendig

war, wurde erst jetzt als Fegefeuer genauer umschrieben. Als

vierter Ort der Unterwelt kam wenig später der Limbus der un-
getauften Kinder hinzu. Dadurch wurde die weitere Untergliederung

in den limbus patrum für die Gerechten des Alten
Testamentes, der seit der Höllenfahrt Christi leer war, und den limbus

puerorum für die unschuldigen, aber ungetauft gestorbenen und
damit nicht erlösten Kindlein nötig.

Von Burchard von St. Johann

zu Dantes «Divina Commedia»
Als in der folgenden Generation der Hochscholastik Thomas

von Aquin (1225-1274) und Albertus Magnus (um 1200-1280)

ihre Werke schrieben, war diese viergliedrige Topographie der

Unterwelt bereits voll ausgebildet. Als vierstöckiges Schema des

Totenreiches ist das Bild auch in die zahlreich überlieferten

Heilsspiegel («Speculum humanae salvationis») des Spätmittel -

40 Aus der Frühzeit des Klosters St. Johann



alters eingegangen. Dem limbus patrum hat Dante Alighieri
(1265-1321) im IV. Gesang der Hölle seiner «Divina Commedia»

ein berühmtes literarisches Denkmal gesetzt. In diesen ersten

Kreis der Hölle, den die alttestamentlichen Gerechten nach

Christi Höllenfahrt leer zurückgelassen hatten, versammelte

Dante die heidnischen Gerechten, Dichter und Denker: allen

voran Vergil, aber auch Homer, Ovid, Horaz, Aeneas, Hektar,

Caesar, die griechischen Philosophen Piaton und Sokrates, den

Muslim Saladin, die arabischen Philosophen Avicenna und

Averroes und weitere von ihm hochgeschätzte Persönlichkeiten

der Weltgeschichte.

Abt Burchard von St. Johann stand sozusagen an den Wurzeln

dieser späteren Ausformungen. Er lieferte einen eigenständigen

und zeitgemässen, ja gegenüber seinen Kontrahenten
fortschrittlichen Beitrag zur Entwicklung der Jenseitsvorstellungen.

Mit seinen Brieftraktaten löste er einen spekulativen Disput aus,

der in die Theologiegeschichte als «Conflictus Helveticus de

Limbo Patrum» eingegangen ist. Der Briefwechsel Burchards

und seiner beiden Amtsbrüder in Engelberg und Allerheiligen
gewährt einen «charakteristischen Einblick in den Stand der

Schriftexegese und der Väterkenntnis, in das Ringen zwischen

traditioneller und moderner Theologie, in den Glaubenseifer

und das theologische Denken und Suchen» (Stegmüller) in
südalemannischen Benediktinerklöstern in der zweiten Hälfte
des 12. Jahrhunderts, wie sie auch in dem abgelegenen und
weniger bedeutenden St. Johann lebendig waren. Abt Burchards

«lebhaftes wissenschaftliches Interesse» (Cavelti) und sein

kritischer, fragender Geist kamen gewiss auch seiner Kommunität

zugute. In St. Johann im Thurtal lebten damals offenbar Mönche,

die in selbstgewählter Abgeschiedenheit nicht selbstgenügsam,

sondern offen waren für die geistigen Strömungen der

Zeit.

Aus der Frühzeit des Klosters St. Johann 41



Quellen und Literatur
AUF DER MAUR, IVO: Theologie in St. Johann im 12. Jahr¬

hundert. Die theologische Kontroverse zwischen Abt

Burchard und Abt Berchtold von Engelberg, in: Kloster

St. Johann (siehe dort), S. 33-42.

Cavelti, Sigisbert: Die Streitschrift des seligen Abtes

Berchtold von Engelberg, in: Jubiläumsgabe für Abt Leo-

degar II. Angelomontana, Blätter aus der Geschichte von

Engelberg, 1914, S. 1-175.

Chartularium Sangallense, bearb. von OTTO P. CLAVADET-

SCHER [ab Bd. VIII:] und STEFAN SONDEREGGER,

Bde. III[-IX], St. Gallen 1983-12003].

Die Chronik des Klosters Petershausen, neu hrsg. und übers,

von OTTO Feger, Konstanz 1956, Neudr. Sigmaringen

1978 (Schwäbische Chroniken der Stauferzeit, Bd. 3), V,

18-20, S. 220-223; Praef., 9, S. 24 f. [zu den Frauenklöstern

in der Petershauser Reform].

Die Chroniken Bertholds von Reichenau und Bernolds von

Konstanz, 1054-1100, hrsg. von IAN S. ROBINSON (Mo-

numenta Germaniae Historica, SS rer. Germ. N. S. 14),

Hannover 2003, S. 491 [über die religiöse Aufbruchstimmung

in Alemannien um 1100].

Clavadetscher, Otto P.: Zum Urkundenwesen des

Klosters St. Johann im 13. Jahrhundert, in: Kloster St.

Johann (siehe dort), S. 56-63.

Conradus de Fabaria: Casuum sancti Galli continuatio / Die

Geschicke des Klosters St. Gallen 1204-1234, hrsg. und

übers, von CHARLOTTE GSCHWIND-GlSIGER,

Zürich 1989, c. 26-29, S. 64-77 [über den Grafenmord von

Toggenburg].

Frowinus Abbas: Explanatio dominicae orationis. Additus

Tractatus de veritate, hrsg. von SIGISBERT BECK (Corpus

Christianorum. Continuatio Mediaevalis, Bd. 134),

Turnhout 1998.

Gilomen-Schenkel,Elsanne: Das Doppelkloster - ei¬

ne verschwiegene Institution. Engelberg und andere

Beispiele aus dem Umkreis der Helvetia Sacra, in: Studien

und Mitteilungen zur Geschichte des Benediktinerordens

und seiner Zweige 101 (1990), S. 197-211.

Das Kloster St. Johann im Thurtal. Eine Ausstellung des Stifts¬

archivs St. Gallen... vom 13. April bis 5. Mai 1985. Katalog,

hrsg. von WERNER VOGLER, St. Gallen 1985.

LE GOFF, JACQUES: La naissance du Purgatoire, Paris 1981.

LETT, Didier: De l'errance au deuil. Les enfants morts sans

baptême et la naissance du «Limbus puerorum» aux

XIIc-XIIIe siècles, in: La petite enfance dans l'Europe

médiévale et moderne, Toulouse 1997, S. 77-92.

MÜLLER, ANNELIESE: Zur Besitzes- und Wirtschaftsge¬

schichte von St. Johann, in: Kloster St. Johann (siehe

dort), S. 81-86.

MÜLLER, ANNELIESE: St. Johann, in: Helvetia Sacra III/i, 2:

Frühe Klöster, die Benediktiner und Benediktinerinnen in

der Schweiz, Teil 2, Bern 1986, S. 1397-1433.

RÜDISÜHLI, JAKOB: Ein Brudermord, der keiner war, in:

Toggenburger Annalen 1983, S. 81-84.

Stegmüller, Friedrich: Conflictus Helveticus de Lim¬

bo Patrum, in: Mélanges Joseph de Ghellinck S. J., Gem-

bloux 1951, S. 723-744.

STUDER, DANIEL: Das ehemalige Kloster St. Johann im

Thurtal Schweizerische Kunstführer GSK), Bern 2002.

TREMP, ERNST: Trub, in: Helvetia Sacra III/i, 2: Frühe Klös¬

ter, die Benediktiner und Benediktinerinnen in der

Schweiz, Teil 3, Bern 1986, S. 1564-1601.

TREMP, ERNST: Chorfrauen im Schatten der Männer. Frühe

Doppelklöster des Prämonstratenserordens in der

Westschweiz - eine Spurensicherung, in: Zeitschrift für
Schweizerische Kirchengeschichte 88 (1994), S. 79-109.

TREMP, ERNST: Abgeschieden und weltoffen. Aus der Früh¬

zeit des Klosters St. Johann im Thurtal, in: Lesen - Schreiben

- Drucken. Für Ernst Ziegler, hrsg. von MARCEL

Mayer, Stefan Sonderegger und Hans-Pe-
TER KAESER, St. Gallen 2003, S. 49-60.

VORGRIMLER, HERBERT: Geschichte der Hölle, Zürich

1983.

Bemerkung
Der Aufsatz ist aus einem Vortrag über die Anfänge und die

frühe Geschichte des Klosters St. Johann hervorgegangen, den

der Verfasser aus Anlass des Jubiläums 1152-2002 am 23. Juni

2002 in Alt St. Johann gehalten hat. In modifizierter Form und

mit Fussnoten versehen, wurden die Teile über das Doppelkloster

und über den Theologenstreit des 12. Jahrhunderts

veröffentlicht in: «Lesen - Schreiben - Drucken. [Festschrift] für
Ernst Ziegler» (siehe Literatur).

42 Aus der Frühzeit des Klosters St. Johann


	Unter dem Krummstab im Thurtal : aus der Frühzeit des Klosters St. Johann

