
Zeitschrift: Toggenburger Jahrbuch

Band: - (2003)

Artikel: Die kopernikanischen Gedanken des Hans Jakob Ambühl

Autor: Kauffmann, Frank / Amgarten, Melchior

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882675

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882675
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die kopernikanischen Gedanken
des Hans Jakob Ambühl

Hans Jakob Ambühl lebte von 1699 bis 1773 in Wattwil im
Toggenburg. Über seine Jugend ist nur wenig bekannt. Mit vierzehn

Jahren führte er kurzzeitig die Schule im Wattwiler Steintal.

Danach ging er einem Handwerk nach. In dieser Zeit legte sich

Ambühl als Autodidakt eine breite Bildung zu. 1739 übernahm er

die Wattwiler Dorfschule, die er bis zu seinem Tode führte.

Frank Kauffmann / Melchior Amgarten

Aus seiner Zeit als Schulmeister hat Ambühl sechs umfängliche

Manuskripte hinterlassen. Sein Hauptwerk, der «Schauplatz

Eidgenössisch und Toggenburger Geschichten», umfasst vier je
tausend Seiten starke Foliobände. In ihnen hat der Vielschreiber

Ambühl seine gesammelten historischen Nachrichten
niedergeschrieben. Als Chronist war er vornehmlich kompilatorisch tätig
und ist deshalb für Historiker nur mässig interessant.

1762 erkrankte Ambühl an beiden Augen am grauen Star und

erblindete in der Folge beinahe vollständig. Am schwersten traf
ihn, dass er seiner «wissenschaftlichen Tätigkeit», d. h. dem

Zusammentragen von Nachrichten aus aller Welt, nicht mehr

nachgehen konnte: «Wann Licht, und Wüsenschaft, mein Arbeit
soll missen, Was mir am liebsten wart, der Augen Lust entrissen».'

Da es ihm nun nicht mehr möglich war, Quellen zu kopieren, er

jedoch auf das Schreiben nicht verzichten wollte, begann er, seine

eigenen Gedanken zu Papier zu bringen, oft in Form von -
wie er sie nannte - «zufälligen» Gedichten.

Über den literarischen Wert seiner Gedichte lässt sich sicher

streiten. Sie sind oftmals recht ungehobelt zusammengezimmert.

Ihr Inhalt jedoch ist sozialhistorisch interessant. Aus ihm
erfahren wir etwas über das Denken eines aus dem Bauernstand

stammenden Autodidakten im 18. Jahrhundert. An Ambühl

zeigt sich wie auch später an seinem Landsmann Ueli Bräker,

dass die Bedeutung religiöser ländlicher Schulen nicht
unterschätzt werden darf. Die durch diese Schulen vermittelten

Fertigkeiten des Lesens und des Schreibens von Psalmen ermöglichten

den Interessierten, sich auch weltlich weiterzubilden.

Kopernikanische Gedanken H. J. Ambühl 181



Dass es auch für finanziell schlecht gestellte Personen wie Am-
bühl möglich war, sich profundes Wissen anzueignen, soll im

Folgenden anhand seines Gedichtes zum kopernikanischen

Weltgebäude aufgezeigt werden.

Das Copernicanische Welt Gebaü

Im Jahr 1768 schreibt Ambühl ein Gedicht mit dem Titel
«Gedanken und Betrachtung über das Copernicanische Systema und

Welt Gebaü aufA° 1768». Das Gedicht besteht aus 158 Versen -
grösstenteils Alexandriner - und gliedert sich in einen Rahmentext

(Zeilen 1-10 sowie 145-158) und einen Binnentext (11-144).

Am Anfang (1-10) und am Schluss (145-158) des Gedichts preist
Ambühl Gott als den weisen, allmächtigen Schöpfer des Weltgebäudes.

Ambühl folgt im Aufbau des Gedichts wohl der

bekannten Bibelstelle in der Offenbarung des Johannes: «Ich bin
das Alpha und das Omega, spricht Gott, der Herr » Joh 1,8

In diesen beiden Stellen offenbart sich Ambühls Gottesbild
sowie sein Natur- und Weltverständnis. Sie bilden den Rahmen

zum Binnentext (11-144). In diesem reproduziert Ambühl einen

Grossteil des damaligen aktuellen physikalischen Wissens.

Zunächst bringt er einen allgemeinen Einstieg (11-40), in
welchem er auf das neue Weltbild, seine Entstehung und die es

begründenden Tatsachen eingeht. Daran schliesst die
wissenschaftliche Beschreibung der einzelnen Planeten sowie deren

Grössen und Distanzverhältnisse an (41-144). Ambühls ko-

pernikanische Gedanken folgen einem streng logischen Leitfaden.

Schritt für Schritt entwickeln und begründen sie das ko-

pernikanische System, mit dem Anspruch, dieses unwiderlegbar
zu beweisen. So entpuppt sich des Schulmeister Ambühls Text

geradezu als ein ausgefeiltes Lehrgedicht des kopernikanischen

Systems und seiner Begründung.
Dieses Lehrgedicht stellt den längsten Text dar, den Ambühl

nach seiner Erblindung geschrieben hat. Es handelt sich jedoch
nicht um ein Gelegenheitsgedicht. Schon 1761 schrieb er ein
Gedicht mit dem Titel «Weltbetrachtung: Sofür mich zur Übung, des

Nachdenckens, gemacht». Darin vertritt er ebenfalls das koperni-
kanische System,, ohne es jedoch mathematisch und
wissenschaftlich zu begründen. Gregorius Grob berichtet ausserdem in
der Biographie über Ambühls Sohn Johann Ludwig (1750-1800),

dass dieser schon in der Jugendzeit mehrere Modelle der

verschiedenen Himmelskörper besessen habe. Es ist anzunehmen,
dass der junge Ambühl diese Vorliebe zur Astronomie von
seinem mathematikbegeisterten Vater übernahm.

182 Kopernikanische Gedanken H. J. Ambühl



Iilu

iilLîii:

yi-iuu- V-

3 : faismi ùemftffltfê
Zhitljöräi itilfïditmujML
lamcti
totttÄffÄiwWS'fni

Qlîtçt} tîhd mîckit-^êfçv.
èrrfiruD (ôirtj

t'
QCvràiift/f/'ÎWSk tvitrihut.

u-îlmr.i;
ô'-t" infini

Doch was bewegt einen Toggenburger Landschullehrer 325

Jahre nach dem Erstdruck von Kopernikus' «De revolutionibus»,

ein Lehrgedicht auf dessen System zu verfassen? Um die Relevanz

von Ambühls Text zeitlich zu erfassen, soll im Folgenden
zunächst ein Blick auf die Rezeptionsgeschichte des kopernika-
nischen Systems geworfen werden. Hernach ist - ausgehend

vom Binnentext des Gedichts - zu zeigen, dass Ambühls Gottes-

und Weltverständnis ausgeprägt aufklärerisch waren.

Rezeption des kopernikanischen Weltsystems
Nicolaus Kopernikus (1473-1543) hatte Anfang des 16.

Jahrhunderts nach einem System zur befriedigenden Darstellung der

Himmelsvorgänge gesucht. Mit der revolutionären Annahme,
die Planeten kreisten um die Sonne und nicht um die Erde,

konnte er mathematische Tafeln zur Planetenbahnstellung
erstellen, welche die ptolemäischen Tafeln bei weitem übertrafen.

«Schauplatz Helvetisch und Eid'

genössischen Geschichten...»:

Titelblatt zum ersten Band,

gezeichnet und gestaltet vom
Verfasser Hans Jakob Ambühl
1754 (Tusche, Ausschnitt).

Kopernikanische Gedanken H. J. Ambühl 183



Schon bevor es gedruckt war, erregte die Kunde des koperni-
kanischen Systems Aufsehen. Der Reformator Martin Luther

äusserte sich missbilligend:

Es ward gedacht eines neuen Astrologi, der wollte beweisen, dass die

Erde bewegt würde und umginge, nicht der Himmel oder das Firmament,

Sonne und Mond; Der Narr will die ganze Astronomia

umkehren! Aber wie die heilige Schrift anzeigt, so hiess Josua die

Sonne still stehen und nicht das Erdreich.2

Auch Melanchton äusserte sich später abfällig über die neue

Lehre. Ganz anders die katholische Kirche: Sie nahm die neue

Lehre anfänglich mit grossem Wohlwollen auf. Die Theorie wurde

im Sommer 1533 dem Papst im Beisein zweier Kardinäle,

eines Bischofs und eines Arztes in den vatikanischen Gärten von

Johann Albrecht von Widmannstetter vorgetragen, wofür dieser

eine wertvolle Handschrift zum Geschenk erhielt. Doch die

wohlwollende Haltung der katholischen Kirche zur neuen Lehre

sollte nicht lange währen.

Es war der junge Wittenberger Mathematikprofessor Rheti-

cus, der 1539 Kopernikus veranlasste, sein Werk zu veröffentlichen.

«De revolutionibus» wurde in den Jahren 1542/43 bei

Johann Petreius in Nürnberg in einer Auflage von 1000 Stück

gedruckt. Gegen den Willen von Kopernikus und ohne dessen

Wissen liess der protestantische Theologe und Hauptgeistliche

Nürnbergs, Andreas Osiander, eine Vorrede beifügen. Da diese

nicht gekennzeichnet war, wurde sie allgemein als Vorrede von

Kopernikus verstanden. In dieser Vorrede stellt Osiander das

ganze Buch mitsamt seinen Annahmen als rein hypothetisch
hin.

Der Geist dieses Vorwortes ist bezeichnend für die Haltung,
die dem kopernikanischen System allerorten entgegengebracht

wurde. Als mathematisches Hilfsmittel, als rein rechnerische

Hypothese, hatte die Kirche nichts gegen die neue Lehre

einzuwenden. Doch als Faktum widersprach sie der göttlichen
Sonderstellung des Menschen und der Erde, wie sie die Bibel lehrte.

So wurde zwar oft mit den kopernikanischen Tafeln gerechnet,

für dessen System jedoch öffentlich Stellung zu beziehen, das

wagte man nicht.

Kopernikus' «De revolutionibus» wurde also nur sehr

zögernd oder ablehnend aufgenommen. Ein wenig Anerkennung
fand das neue Weltgebäude in England - aber auch dort sehr

verhalten.

Den letzten Rettungsversuch für das geozentrische Weltbild
unternahm der dänische Astronom Tycho Brahe (1546-1601). Er

184 Kopernikanische Gedanken H. J. Ambühl



liess zwar die Planeten die Sonne umkreisen, doch dieses System

umkreiste wiederum die unbewegliche Erde. Das brahesche

System wurde während des 17. Jahrhunderts bis zur Mitte des

18. Jahrhunderts zum allgemein anerkannten und vornehmlich

gelehrten Weltsystem.

Erst durch Johannes Kepler (1571-1632) gelang der koperni-
kanischen Lehre der wissenschaftliche Durchbruch. Nachdem er

sich intensiv mit der Marsbahn befasst hatte, stiess Kepler 1607

auf die beiden ersten nach ihm benannten Gesetze, ein drittes

folgte später. Das erste Gesetz besagt, dass die Planeten sich nicht
in Kreisen, sondern in Ellipsen um die Sonne bewegen, wobei

die Sonne einen der Brennpunkte einnimmt. Mit dieser

bahnbrechenden Entdeckung Hessen sich genaue astronomische
Tafeln erstellen. Das zweite und das dritte keplersche Gesetz bezichen

sich auf die Planetenbewegung. Mit ihrer Hilfe lassen sich

Umlaufgeschwindigkeiten und Abstände der Planeten berechnen.

Bei der Ausarbeitung seiner Gesetze stand Kepler übrigens

Jost Biirgi aus Lichtensteig zur Seite. Jost Bürgi baute sehr präzise

Uhren und hat ausserdem als Erster mit Logarithmen gerechnet,

ohne dies jedoch zu publizieren.
Um 1608 erfand der Holländer Lipperhey das Fernrohr.

Galileo Galilei entdeckte damit 1610 die vier Jupitermonde und

veröffentlichte seine Entdeckung in seiner Schrift «Sidereus nun-
cius», die ihn schlagartig berühmt machte. Galilei begann nun
öffentlich das kopernikanische System zu propagieren und
begab sich auf Konfrontationskurs mit der katholischen Kirche.

Als der Karmeliterpater Foscarini dann 1616 eine Schrift mit
Bibelstellen zur Begründung des kopernikanischen Systems

veröffentlichte, verbot die katholische Kirche die kopernikanische
Lehre und setzte alle Schriften, die sie verfochten, auf den Index.

Sie wurden erst 1835 vom Index gestrichen.

Dessen ungeachtet setzte sich die neue Lehre allmählich

durch. Entscheidend dazu beigetragen hat Isaac Newton. Seine

Lehre konnte sich jedoch auf dem Kontinent erst nach und nach

verbreiten. In der reformierten Schweiz ist es das Verdienst von
Gabriel Cramer und David Bernoulli, in den dreissiger Jahren

des 18. Jahrhunderts den Widerstand der Cartesianer gegen

Newton gebrochen zu haben. Bis zu diesem Zeitpunkt war auch

in der Schweiz das kopernikanische System der Kirche ein Dorn
im Auge. Im protestantischen Basel war von der Kirche 1662 die

Unbeweglichkeit der Erde festgelegt worden. In der Folge wurde

dem Basler Rektor Peter Mergelin 1675 verboten, Vorlesungen

Kopernikanische Gedanken H. J. Ambühl 185



liber die kopernikanische Lehre zu halten. Ebenfalls wurde ihm

untersagt, seine Schrift «Systema mundi copernicanum argumenta

invictis demonstratum» in Basel oder an einem anderen Ort
drucken zu lassen.

Auch der Zürcher Mathematikprofessor und Naturforscher

Johann Jakob Scheuchzer kam mit der Kirche in Konflikt. Als er

seine «Physica sacra» 1721 drucken lassen wollte, erhielt er von den

Zürcher Zensoren die Weisung, «das Weltsystem des Kopernikus
auszustreichen, weil es [seiner] Herren Satzung zuwider sei».3

Erst nachdem sich die Aufklärung gegen die alte Orthodoxie

durchgesetzt und sich ein neues Gottesverständnis etabliert hatte,

nahmen ab Mitte des 18. Jahrhunderts weder die protestantische

noch die katholische Kirche mehr Anstoss am kopernika-
nischen Weltbild. Es wurde nun zumindest in protestantischen

Gymnasien gelehrt.

Rezeption der neuen Lehre auf Volksebene

Auf Volksebene verzögerte sich die Akzeptanz der neuen
Lehre noch mehr. Johann Jakob Scheuchzer bemerkt dazu in seiner

«Physica sacra»:

Dem gemeinen Volk stehet die Ruhe der Erde hesser an: ihm will die

24 stündige Umträhunggar nicht ein: vilförchten, es mächt die

Erden in ihrem jährlichen Umlauf auswitschen / an benachbarte

Planeten anstossen / und als wir alle Schiffbruch leiden.4

Gottsched kommt in seinem «Biedermann» von 1727 auf den

Aberglauben zu sprechen und erzählt, wie er und ein ihn
unterstützender Landgeistlicher «wegen der Behauptung des Co-

pernicanischen Welt-Baues» von dessen ganzer Nachbarschaft

in «nicht geringen Verdacht und grosse Ungunst» geraten seien.

Ein unterschiedliches Bild liefern die verschiedenen Kalender.

Sie stellten die ersten periodischen Schriften dar und waren
sehr weit und zahlreich verbreitet. Wenn Ambühl davon spricht,

er habe einen grossen Teil seines Wissens aus allerlei «Ma-

nuscripten und anderen Büchern» zusammengetragen, so spielt

er damit auch auf verschiedene Kalender an.

Von acht untersuchten Kalendern nahmen nur zwei explizit
Stellung für das kopernikanische System. Es handelt sich bei

ihnen um wissenschaftlich orientierte, aufklärerische Kalender.

Diese so genannten «verbesserten» Kalender konkurrierten mit
den «alten», den Volkskalendern und sahen anstatt der üblichen

Kalendergeschichten vernünftige und nützliche Mitteilungen
vor. Sie konnten sich wohl gerade deshalb auf Volksebene nicht
durchsetzen.

186 Kopernikanische Gedanken H. J. Ambühl



onart

Dafür, dass sich das kopernikanische System auch im
ausgehenden 18. Jahrhundert bei der Mehrzahl der Bevölkerung noch

nicht durchgesetzt hatte, gibt es ein weiteres Indiz: eine Notiz

von Ueli Bräker. Im Dezember 1796 schreibt er nach der Lektüre

von Herrn Bodes «Anleitung zur Kenntnis des gestirnten
Himmels» in sein Tagebuch:

So viele Jahre glaubte ich, wie noch jetzt die mehrsten Menschen, die

Sonne gehe um unseren Erdball herum. Aber sitdem mich die Herren

Astronomen ein bisgen mit den Planeten und ihrer Bewegung
bekannt gemacht, scheint es mir, viel natürlicher, die Erde wälze sich

um, damit die Sonne alle ihre Seiten bescheinen könne.5

Dabei bleibt zu beachten, dass Ueli Bräker als Mann aus dem

Volk eine Ausnahme darstellt; er ist ein Privilegierter. Als einziges

nicht standesgemässes Mitglied der Toggenburgischen
Moralischen Gesellschaft hatte er Zugang zu der gemeinsamen
Bibliothek. Uelis Standesgenossen hatten keine Möglichkeit, an

Die ersten Zeilen von Ambühls
«Gedanken und Betrachtung
über das Copernicanische

Systema und Weit Gebaü auf
A° 1768».

Kopernikanische Gedanken H. J. Ambühl 187



solche Literatur zu gelangen. Ausserdem war es unter ihnen

äusserst verpönt, andere als religiöse Schriften zu lesen. Das lässt

sich in Bräkers Bauerngespräch sowie in seinen Tagebüchern gut

verfolgen.
Daraus ergibt sich, dass zur Zeit, als Ambühl seine Gedanken

niederschrieb, das kopernikanische Weltbild sich gerade erst bei

der kleinen Gruppe der Gebildeten durchgesetzt hatte, während

es im Volk entweder aufAblehnung stiess oder gar nicht bekannt

war. Die zunehmende Akzeptanz des kopernikanische Systems

ging einher mit einem neuen Gottes- und Weltverständnis und

läutete damit die Aufklärung ein. Paul Wernle schreibt darüber:

Die Begriffe vom Wesen Gottes wurden gründlich umgebildet.

Gott erschien nun vor allem als die ewige Ordnung der Dinge, und

sein Wirken streifte allmählich den Willkürcharakter ab. Unter allen

göttlichen Eigenschaften trat als die wichtigste die Weisheit hervor,

kraft welcher Gott von Ewigkeit her die Ordnung des Geschehens für
alle späteren Zeiten festgesetzt hatte und die ihn zum mindesten für
die Gegenwart der Notwendigkeit, durch Wunder wieder einzugreifen,

enthob.6

Ambühls Bekenntnis zum kopernikanischen System ist gleichzeitig

ein Bekenntnis zur Aufklärung. Dies sieht man noch
deutlicher, wenn man einen näheren Blick auf Ambühls Gottes- und

Weltverständnis wirft, wie er es in seinem bereits genannten
Gedicht darlegt.

Ungrunds Gründt / die Vernunft verschwindt:
Zu Ambühls Weltverständnis

Im Binnentext seines Gedichts «Gedanken und Betrachtung
über das Copernicanische Systema und Welt Gebaü aufA° 1768»

beschreibt Ambühl den ihm bekannten Kosmos - exakt nach

den kopernikanischen Vorgaben. Die Sonne bildet den ruhenden

Mittelpunkt der Welt. Um sie kreisen die Erde und andere

Planeten; um die Erde kreist der Mond, um den Saturn wiederum

dessen fünf Monde. Mitten in der Beschreibung des Weltbaus,

die er mit genauen Zahlen ausschmückt, hält Ambühl
jedoch inne und schreibt: «Mein Geist verlieret sich in diesen

Ungrunds Gründen, / Der grossen Cörper Welt, Muss die Vernunft
verschwinden» (Zeilen 49/50). Dieselbe Formulierung verwendet

er auch am Schluss seines Gedichtes wieder (157/158). Hinter
den riesigen Zahlen, der Weitläufigkeit des Alls und dessen

physikalischer Beschaffenheit entdeckt Ambühl Gott. Er vergleicht
«die grosse Cörper Welt» mit einem Uhrwerk, welches von Gottes

Allmacht und Weisheit gelenkt wird. Für Ambühl steht Gott

188 Kopernikanische Gedanken H. J. Ambühl



CurtutBari Ant itL.

Titelbild zu J. B. Ricciolis «Almagestum novum», Bologna 1651, darstellend das Übergewicht des

braheschen Weltgebäudes gegenüber dem kopernikanischen (Zinner 1943, S. 377).

Kopernikanische Gedanken H. J. Ambühl 189



als Uhrmacher da. Gott ist sowohl der Schöpfer der verschiedenen

ineinander greifenden Zahnräder als auch die Antriebskraft
des Uhrmechanismus. Er ist der Schöpfer der Welten, das erste

Prinzip: dem «Liechten ihr Sonne, und Ursprung des Lebens» (4).

Er offenbart sich dem Menschen in seiner Schöpfung: «Wie

gläntzet die Natur, voll Wunder Zierd und Pracht, / Die gantze
Welt erzählt, die Weisheit deiner Macht» (jf.). Gott hat den Bau

der Welt «weislich» eingerichtet, «nach Mass, Zahl und Gewicht»

(i45f.).
Dass die Welt nach Gottes Mass, Zahl und Gewicht

eingerichtet sei, davon ging auch das mittelalterliche Weltbild aus.

Doch es war damals noch ausdrücklich das Mass Gottes: Das ko-

pernikanische System markiert hier eine deutliche Wende:

Die Problematik der theoretischen Neugierde, die unter der Vorstellung

der Welt als einer göttlichen Machtdemonstration und des

menschlichen Stupor als des korrespondierenden Effekts gestanden

hatte, wird paralysiert durch den Gedanken, dass Erkenntnis nicht

Anspruch aufdas Unerforschliche, sondern Freilegung der Notwendigkeit

sei.7

Dadurch ist es dem Menschen möglich, die Welt messend zu
erkennen, ohne dass dies in einem Widerspruch zu Gottes

Allmacht stünde. Kepler drückt dies in einem Brief an Mästlin vom

19. April 1597 treffend aus:

Nur Toren fürchten, dass wir damit den Menschen zu einem Gott

machen; denn die Ratschlüsse Gottes sind unerforschlich, nicht aber

seine körperlichen Werke."

Ambühl ist ein Vertreter dieses neuen Gottesbildes. Durch
Vernunft, Fleiss sowie mit Hilfe der Ferngläser sind die astronomischen

Wahrheiten entdeckt und «der klugen Welt bekandt» (138).

Gott offenbart sich für Ambühl in der Grossartigkeit seiner

Schöpfung, das heisst der Natur und ihren Gesetzmässigkeiten.

Deshalb ist es für ihn, wie für Kepler, «der schnöde Eigenwill,

Seite rechts: Johann Jacob Scheuchzer: «Physica sacra», 1731. Ausgewählt

und erläutert von Hans Krauss. Konstanz 1984 (Berühmte Bilder

zur Menschheitsgeschichte). Umschlagseite. Figur 1 : Ptolemäisches Weltbild.

Figur 11: Brahesches Weltbild. Figur 111 : Verbessertes ptolemäisches

System, worin Merkur und Venus sich um die Sonne bewegen, wie

es beispielsweise Eusebius Amort vertrat. Figur IV: Grössenvergleich von
Sonne und Planeten.

Grosses Bild: Erweitertes kopernikanisches Weltbild auf dem neusten
Stand der Kenntnisse zur Zeit Scheuchzers (Kepers elliptische Planetenbahnen,

Jupiter und Saturnmonde).

190 Kopernikanische Gedanken H. J. Ambühl



Kopernikanische Gedanken H. J. Ambühl 191



verblendter Aberglaub», der «verschreite solche Lehr, als grössten

Kirchen Raub» «Was will der Aberglaub, die Sonn machen

rennen, / Die Erd zum Mittelpunkt, ohne Lauf erkennen. /
Vernünftige Begriff, die Gsetze der Natur, / Weisen das Gegen theil,

und klare Wahrheitsspur» (loif.). Die Gesetze der Natur sind die

Wahrheitsspuren. Die Wahrheit dringt durch den Aberglauben
der Menschen hindurch (25), denn in ihr offenbart sich Gott.

Auch für Ambühl lassen sich Gottes körperliche Werke

erforschen, ohne dass sie mit Gott konkurrieren. Ambühl vertritt also

ein aufklärerisches Gottes- und Naturverständnis. Noch
deutlicher wird dies, wenn wir ihn mit dem jungen Haller vergleichen.

Ambühl und Haller

Ambühls Weltverständnis gleicht demjenigen, welches der

junge Albrecht von Haller in seinen Gedichten entwirft,
ausserordentlich stark. Ambühl kannte Hallers Schriften. 1763 schreibt

Ambühl Gedanken zu Hallers Gedicht über den verdorbenen

Hirten nieder. Im Folgenden werden einige Stellen aus Hallers

Gedicht «Gedanken über die Vernunft, Aberglauben und Unglauben»

Ambühls Gedicht gegenübergestellt.
Haller äussert am Anfang dieses Gedichts, dass des

Menschen Witz es möglich macht, die Gesetze der Natur zu
entdecken und einen Weg durch die Sternenwelt zu erdenken. Bei

Ambühl setzen sich Vernunft und Fleiss über den Aberglauben

hinweg und entdecken gleichfalls den neuen Plan der Welt.

Haller erkennt Gott in der Natur und ihren Gesetzmässigkeiten:

«Genug es ist ein Gott; es rufet die Natur, / Der ganze Bau

der Welt zeigt seiner Hände Spur.» Und bei Ambühl heisst es:

«Wie gläntzet die Natur, voll Wunder Zierd undPracht,/Diegant-
ze Welt erzählt, die Weisheit deiner Macht (7h) und wie wunderbar

sind deiner Hände Werk» (156). In der anschliessenden Stelle

spricht Haller über den Weltenbau:

Den unermessenen Raum, in dessen lichten Höhen

sich tausend Welten drehn, und tausend Sonnen stehen,

Erfüllt der Gottheit Glanz. Dass Sterne sonder Zahl

Mit immer gleichem Schritt und ewig hellem Strahl,

Durch ein verdeckt Gesätz vermischt und nicht verwirret,

Macht ihres Schöpfers Hand; sein Will ist ihre Kraft,
Er theilt Bewegung, Ruh, und jede Eigenschaft

Nach Maas und Absicht aus.9

Haller zeigt hier die Einrichtung des Weltgebäudes auf. Es handelt

sich dabei um einen unermessenen Raum, in dem sich eine

192 Kopernikanische Gedanken H. J. Ambühl



Unzahl von Welten und Sonnen durch ein dem Menschen
verdeckt Gesetz wohlgeordnet bewegen. Es entsteht der Eindruck
eines riesigen Mechanismus, welcher von Gott nach Mass und
Absicht eingerichtet ist und betrieben wird. Ambühl wählt
andere Worte, doch auch er kommt zum gleichen Schluss. Er
erkennt die präzise Ordnung, die nach Mass, Zahl und Gewicht die

Welt weislich eingerichtet hat. Er vergleicht diese Ordnung denn
auch mit einem Uhrwerk, durch welches sich Gottes unendliche
Allmacht und Weisheit offenbart.

Wie majestätisch gross, und weislich eingericht

Ist doch der Bau der Welt, Nach Mass, Zahl und Gewicht,

Wer hat die grossen Baal, in freye Luft gehenkt,

Mit Druck und Zwang der Luft, ihr Laufbahn, eingeschränkt.

Wer hat. ihr Centerum, und Poli eingesenkt,

Was für ein starke Hand, so diese Cörper lenkt.

So vieler Welt Baal Kreis, dass dem Uhrwerk entspricht

Gebogen und geschränkt, so künstlich zugericht

Von was für Gwicht und Trieb, kommt die Bewegung har,

Nach accuratstem Mass, vor etlich tausend Jahr.

Unendliche Allmacht, von Weisheit Gwalt und Stärk,

Wie wunderbar sind deiner Hände Werk.

Denken verliert die Kraft, Vernunft und Sinne schwinden,

Der Geist verlieret sich in den Ungrunds Gründen..."'

Die Ähnlichkeit der beiden Stellen ist verblüffend. Da Hallers

Buch in der Bibliothek der Moralischen Gesellschaft vorhanden

war - es trug dort die Nummer 104 -, ist es nicht auszuschlies-

sen, dass Ambühl den Text gekannt hat. Das Denken Ambühls

ist dem des jungen Haller auf jeden Fall ausserordentlich nahe.

In beiden Gedichten werden aufklärerische Positionen verfochten.

Die Welt ist messbar geworden, und der menschlichen
Vernunft gelingt es, die Gesetzmässigkeiten der Natur zu erforschen

und zu erkennen. Gott offenbart sich als Organisator und
treibende Kraft dieser nun einsichtbaren Ordnung.

Résumé

Betrachtet man Ambühls Gedicht vor dem rezeptionsgeschichtlichen

Hintergrund und wirft man einen Blick auf sein

darin zu Wort kommenden Welt- und Gottesbild, so zeigt sich,

dass Ambühls Gedicht sehr fortschrittliche und aufklärerische

Positionen beinhaltet. Ambühl offenbart sich als aufgeklärter

Landschullehrer, der sich autodidaktisch ein beträchtliches Wissen

angeeignet hat. Da die gängigen Kalender seiner Zeit
tendenziell konservativ und wenig aufklärerisch waren, scheint

Kopernikanische Gedanken H. J. Ambühl 193



Ambühl auch andere, weitaus teurere Quellen zur Verfügung
gehabt zu haben. Aus der Biographie von Ambühls Sohn durch

Gregorius Grob (Ambühl 1803) wissen wir, dass die Familie
Ambühl finanziell schlecht dastand und trotz zusätzlichen Einnahmen

aus dem kleinen Geschäft von Ambühls Frau zu kämpfen
hatte. Dennoch verfügte Ambühl über genügend Quellen, um
sich eine umfassende weitreichende Bildung anzueignen. Das

deutet daraufhin, dass bereits im frühen 18. Jahrhundert eine

gewisse Mobilität des Wissens gegeben war und dass dieses Wissen

auch fern städtischer Zentren selbst für ärmere Kreise der

Bevölkerung zugänglich war. Andererseits zeigt sich auch, dass die

Schreibe- und Lesekunst kein reines Privilegium der städtischen

Eliten mehr waren. Die Bedeutung protestantischer, religiöser

Bildungseinrichtungen, darf deshalb nicht unterschätzt werden.

Religiöse Mündigkeit setzt die Fertigkeit des Lesens und Schreibens

voraus. Konfirmanden mussten an ihrer Konfirmation
Proben ihrer diesbezüglichen Fertigkeiten ablegen. Die so

erlangte religiöse Mündigkeit führte auch zu einer lebensweltlichen

Mündigkeit. Ambühl und später auch sein Landsmann

Bräker gehen aus diesem Kontext hervor.

1 Ambühl, Schauplatz. Bd. IV. S. 617

2 Zinner 1943, S. 225

3 Wegelin 1921, Bd. II, S. 3

4 Scheuchzer 1711

5 Voellmy 1975, S. 43

6 Wernle, 1923, Bd.II, S. îof.

7 Blumenberg 1988, S. 202

8 Blumenberg 1988, S. 201

9 Haller, Versuch schweizerischer Gedichten

10 Ambühl, Schauplatz, Bd. IV, S. 8i6f., Zeilen 145-158

194 Kopernikanische Gedanken H. J. Ambühl



Bibliographie
AMBÜHL, JOHANN LUDWIG: Auswahl seiner Gedichte mit

einer Biographie (von Gregorius Grob). St. Gallen 1803.

BLUMENBERG, Hans: Der Prozess der theoretischen Neu¬

gierde. Frankfurt a. M. 1988.

BRÄKER, ULRICH: Räisonierendes Bauerngespräch über das

Bücherlesen und den üsserlichen Gottesdienst. Herausgegeben

von Alois Stadler und Peter Wegelin. St. Gallen 1985.

DlERAUER, JOHANNES: Aus Ambühls Toggenburger Chro-
1 nik. Vortrag, gehalten in Kappel an der Hauptversamm¬

lung des historischen Vereins des Kantons St. Gallen, 16.

Oktober 1893. Abgedruckt in 4 Teilen im «Toggenburger

Boten» (Lichtensteig) in den Ausgaben vom 29. November,

2., 6. und 9. Dezember 1893, jeweils auf der Titelseite.

GOTTSCHED, JOHANN CHRISTIAN: Der Biedermann. Fak¬

similedruck der Originalausgabe Leipzig 1727-1729. In

Deutsche Neudrucke: Reihe Texte des 18. Jahrhunderts.

Herausgegeben von Paul Böckmann, Friedrich Sengle

Stuttgart.

HALLER, ALBrecht von 1762: Versuch schweizerischer Ge¬

dichten. Neunte rechtmässig vermehrte Auflage 1762.

KlRCHGRABER, JOST: Das bäuerliche Toggenburger Haus

und seine Kultur im oberen Thür- und Neckertal in der

Zeit zwischen 1648 und 1798. St. Gallen 1990.

MÜLLER, ARMIN: Zu «Hans Jakob Ambühl» 1699-1773, dem

oft genannten und doch fast unbekannten Wattwiler

Chronisten. In: Toggenburgerblätter für Heimatkunde,

26. Heft 1966.

SCHEUCHZER, JOHANN JACOB: Physica, Oder Natur Wis¬

senschaft. Verfasset / Durch Joh. Jacob Scheuchzer / M.D.

Zürich / Getruckt bey Heinrich Bodmer. Zürich 1701.

SCHEUCHZER, Johann Jacob: Physica, Oder Natur Wis¬

senschaft. Verfasset Durch Joh. Jacob Scheuchzer. Med. D.

Math. P. Zweyte Verbesserte und vermehrte Auflag / so mit

nöthigen Kupferen versehen. Zürich In Verlegung Heinrich

Bodmers. Zürich 1711.

Toggenburgerblätter für Heimatkunde, 34. Heft: Jost Bürgi

1552-1632. Wattwil 1982.

VOELLMY, SAMUEL: Lieblingslektüre Ulrich Bräkers, des ar¬

men Mannes im Tockenburg. Basel 1975.

WERNLE, PAUL: Der schweizerische Protestantismus im

18. Jahrhundert. Tübingen 1923.

WOLF, RUDOLF: Die Entdeckung des Fernrohrs und ihre Fol¬

gen für die Astronomie. Vortr. Schulth. 1870.

WOLF, Rudolf: Johannes Kepler und Jost Bürgi. Vortr.

Schulth. 1872.

WOLF, Rudolf: Geschichte der Astronomie. München 1877.

ZINNER, ERNST: Entstehung und Ausbreitung der copernica-

nischen Lehre. In: Sitzungsberichte der Physikalisch-medizinischen

Sozietät, 1943.

Kopernikanische Gedanken H. J. Ambühl 195




	Die kopernikanischen Gedanken des Hans Jakob Ambühl

