
Zeitschrift: Toggenburger Jahrbuch

Band: - (2001)

Artikel: Islamisches Leben am Fusse des Säntis

Autor: Brunner, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882861

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882861
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Islamisches Leben am Fusse
des Säntis

Friedlich und ruhig liegt das nächtliche Toggenburg da. Plötzlich
fahren hupende Autos durchs Dorf. Männer lehnen sich aus den

Fahrzeugen und schreien ihre Freude in die Nacht. Doch für einmal

sind es nicht die Italiener oder Spanier, die sich über einen

fussballerischen Grosserfolg freuen. Nein, nun sind die Türken

an der Reihe. Vor wenigen Minuten hat Galatasary Istanbul den

Uefa-Cup-Final im Penaltyschiessen gewonnen. Obwohl der

Uefa-Cup nicht mehr das ist, was er einmal war, ist die Freude

verständlich. Schliesslich hat sich bis zu diesem denkwürdigen Tag

im Mai 2000 noch nie ein türkischer Fussballverein einen

europäischen Titel gesichert.

Michael Brunner

Eindrücklich wird an diesem Abend bewusst, dass es im
Toggenburg eine grosse türkische Kolonie gibt. Viele der Türken
sind hier aufgewachsen. Trotzdem gelten sie bei vielen als

problematische Ausländer. Das hat wohl mehr mit ihrer Religion zu

tun als mit ihrem tatsächlichen Verhalten. Das Wort «Islam» löst

im Toggenburg wie in ganz Westeuropa noch immer negative

Gefühle aus. Allein in Wattwil leben heute fast 400 Türken, das

sind 4,5 Prozent der Gesamtbevölkerung. Die meisten von ihnen

sind Moslems. Wie viele Moslems in Wattwil insgesamt wohnen,
ist der offiziellen Statistik nicht zu entnehmen. Moslems fallen

unter die Rubrik «Andere», ein Indiz für die wenig anerkannte

Stellung des Islams. Nach Schätzungen dürften in Wattwil etwa

600 bis 700 Moslems leben, was rund 8 Prozent der Bevölkerung
ausmacht. Neben der Hauptgruppe der Türken sind auch Araber

oder Personen aus dem Balkan hier.

Türken sind nicht die einzigen Moslems

Zu diesen nichttürkischen Moslems in Wattwil gehören der

Ägypter Yasser Mohamed und seine Frau. In ihrer Hochhauswohnung

deutet zunächst wenig auf ihren Glauben hin. Ange-

passt an die Schweizer Kultur, bieten sie dem Gast zunächst Kaffee

an. Doch auf Nachfrage erhält er einen Tee. Dies ist ein Erbe

Islamisches Leben am Fussse des Säntis 147



der englischen Kolonisation in Ägypten, wie Yasser Mohamed

erklärt. Doch etwas fällt sofort auf: Die Frau trägt ein Kopftuch
und versteckt damit ihre blonden Haare. Die helle Hautfarbe

aber ist zu erkennen und verwirrt immer wieder. Kein Wunder:

Die Frau des Ägypters Yasser Mohamed heisst Ilona Gehrig und

ist in Ebnat-Kappel aufgewachsen. Als sie in ihrem Leben nach

etwas Neuem suchte, entdeckte sie den Islam. Die evangelische

Frau begann im Koran, dem heiligen Buch des Islams, zu lesen.

Als sie zum ersten Mal nach Ägypten in die Ferien fuhr, weckten

die Einheimischen ihr Interesse weiter. Und so reiste sie, wieder

als gewöhnliche Badetouristin, nochmals nach Ägypten. In
Scharm el-Scheik lernte sie ihren Mann kennen, der als Kellner

arbeitete. Er berichtete ihr weiter vom Islam, und als sie bereits

zwei Jahre verheiratet waren, konvertierte sie. Sie legt Wert darauf,

aus eigener Überzeugung zum Islam übergetreten zu sein

und nicht etwa ihrem Mann zuliebe. Was bewegt eine Schweizerin

dazu? «Früher konnte ich mir das auch nicht vorstellen», gibt
Ilona Gehrig offen zu. «Doch dann stellte ich fest, dass diese

Religion Halt gibt und für jede Lebenssituation eine Antwort
bereit hält.» Zusammenhalt, Geborgenheit und der feste Glaube an

Gott sind weitere Punkte, die sie erwähnt.

Inzwischen ist die kleine Tochter der beiden an den Stubentisch

gekommen. Und schon ist die Diskussion beim Film

respektive Buch «Nicht ohne meine Tochter» angelangt. Die wahre

Geschichte erzählt davon, wie eine Amerikanerin zusammen

mit ihrer Tochter aus dem Iran flieht, wo sie ihr Mann festhalten

will. Ilona Gehrig und ihr Mann haben sich den Film schon

mehrmals angeschaut. «Von einem schlechten Mann darf man

doch nicht gleich auf eine ganze Religion schliessen», ärgert sich

Yasser Mohamed. Und auch Ilona Gehrig ist überzeugt, dass die

Rolle der Frau im Islam in Wirklichkeit nicht minderwertig ist.

Sie erzählt, wie Mann und Frau in der Familie eben ihre Rolle

hätten, wie der Mann für den Unterhalt zuständig sei, während

die Frau ihren Lohn gar für sich behalten dürfe, wie beide

Geschlechter Kleidervorschriften zu befolgen hätten. Und damit

kommt das Gespräch auf das Thema Schleier. «Die Frau soll sich

möglichst unauffällig und wenig körperbetont kleiden», erklärt

Ilona Gehrig. Sie trägt das Kopftuch aus Überzeugung und nicht

etwa auf Druck hin. Umgekehrt muss sich auch der Mann von
den Knien bis zum Bauchnabel bedeckt halten. Kurze Hosen

kommen also für einen islamischen Mann ebenso wenig in Frage

wie ein Auftritt oben ohne. Weder Mann noch Frau dürfen

sich alleine mit Vertretern des anderen Geschlechts treffen. All

148 Islamisches Leben am Fussse des Säntis



• • "Ay \v,:y

diese Regeln sollen dazu beitragen, den Ehebruch zu verhindern.

Im Gegensatz zum Katholizismus etwa ist im Islam eine Scheidung

aber möglich, wenn auch nur als letzter, schlechtester Ausweg.

Die Familie steht überhaupt im Zentrum. Yasser Mohamed

betont, dass sie viel Zeit gemeinsam in der Familie verbringen,
sich allenfalls mit Freunden zum Picknick treffen.

Strenge Regeln gelten auch beim Essen: Schweinefleisch ist

ganz verboten, und während des Fastenmonats Ramadan wird

von Sonnenaufgang bis Sonnenuntergang nicht gegessen und

getrunken. Der Konsum von Alkohol ist untersagt, das Rauchen

gilt als kleines Übel. Doch wie lebt es sich praktisch im Toggenburg

mit solchen Regeln? Nicht immer ganz einfach, wie die beiden

zugeben. Ilona Gehrig darf bei der Arbeit auf der Gemeinde

ihr Kopftuch nicht tragen. Das ärgert sie und ihren Mann.
«Ich verstehe nicht, dass das Kopftuch solche Kontroversen
auslöst», meint Yasser Mohamed. Schliesslich habe Maria auf den

Bildern seiner christlichen Kollegen immer ein Kopftuch an.

Und auch die Nonnen bedeckten sich ihren Kopf.

Ansonsten sind die beiden aber voll des Lobes für den

Schweizer Rechtsstaat. «Eigentlich können wir hier unseren
Glauben viel freier leben als in vielen islamischen Ländern»,
erklärt Ilona Gehrig. Und angenehmer, bequemer als in Ägypten
sei das Leben sowieso, meint Yasser Mohamed. Aber ein gläubi-

Jeder Moslem sollte einmal in

seinem Leben die heilige Stadt

Mekka besuchen. Suat Safranli

aus Bütschwil kam diesem Gebot

nach und schoss dabei dieses

Photo. Dabei musste er sehr

vorsichtig sein, denn die saudischen

Behörden haben das Photogra-
phieren an dieser Stelle verboten.

Islamisches Leben am Fussse des Säntis 149



ger Moslem zu bleiben in einer nicht-islamischen Welt, das fällt
ihm nicht immer ganz leicht. Das richtige Fleisch zu kaufen, ist

noch das kleinste Problem; dafür gibt es spezielle Metzgereien.

Während der Arbeit kann er die fünf täglichen Gebete aber oft
nicht so ausführen, wie das sein sollte. Er war auch schon im
Hallenbad in Bütschwil oder in der Badi Wattwil. Das wäre ihm

eigentlich verboten, da er selbst und die badenden Frauen sich

dort zu sehr entkleiden.

Bei all seinen Regelverstössen fürchtet Yasser Mohamed, ein

wirklich schlechter Moslem zu werden, wenn er noch lange in der

Schweiz bleibt. Dies, obwohl der Islam bei Sachzwängen tolerant

und pragmatisch ist. Zudem macht sich Yasser Mohamed Sorgen

um seine Tochter, die im Moment noch nicht zur Schule geht.

Daher wollen er und seine Frau nach Ägypten umziehen. «Doch

diese Idee findet meine Mutter gar nicht gut», erklärt Ilona Gehrig.

Einerseits habe auch sie den Film «Nicht ohne meine Tochter»

gesehen und fürchtet sich daher, wenn die Tochter auswandert.

Andererseits möchte sie diese ganz einfach in ihrer Nähe

haben. Damit wird die Situation schwierig. «Der Islam gebietet, seine

Eltern zu ehren, sie nicht einfach eines Tages ins Altersheim

abzuschieben», erklärt Yasser Mohamed. Nur diese Achtung vor
den Eltern führt dazu, dass die junge Familie noch hier ist. Ilona

Gehrig versteht, dass ihre Mutter zunächst geschockt war, als sie

konvertierte. «Neben der Angst um mich war sie wohl auch

enttäuscht. Schliesslich hatte sie mich als Christin erzogen, und

Religion ist ihr wichtig.» Yasser Mohamed erzählt, dass auch sein

Vater zu Beginn gar nicht begeistert war, dass er eine Schweizerin

heiraten wollte. Doch der Sohn setzte sich durch, denn der Islam

sagt nichts davon, dass Heiraten arrangiert sein sollten. Das sei in

vielen Ländern durch Kultur und Tradition, nicht durch die

Religion gegeben, erklärt Yasser Mohamed.

Der Ägypter verkehrt in der Schweiz vor allem mit anderen

Arabern. In Wattwil hat er drei, vier arabische Kollegen, einer

davon ist ein libanesischer Christ. Ilona Gehrig ihrerseits hat nur
noch wenige Kollegen von früher her. «Ich war damals in einer

Umbruchphase», erklärt sie. Einige wenige Schweizer Kolleginnen

sind ihr aber geblieben. Daneben verkehrt sie in islamischen

Frauenkreisen. Im Islam ist die Gesellschaft sehr stark zwischen

Männern und Frauen aufgeteilt. Um sich mit islamischen Frauen

zu treffen, fährt sie schon mal nach St. Gallen oder Näfels.

Zusammen mit Kolleginnen konnte sie bis vor kurzem das Hallenbad

im Kapplerhof mieten. Dort schwammen die Frauen

geschützt vor den Blicken von Männern.

150 Islamisches Leben am Fussse des Säntis



Ilona Gehrig und ihr Mann Yasser Mohamed waren auch

schon in der Moschee in Wattwil. Ilona Gehrig spricht aber von
einer «türkischen» Moschee, ihr Mann bevorzuge arabische

Gotteshäuser. Yasser Mohamed korrigiert sie: «Jedes Gotteshaus

steht allen Moslems offen.» Er gibt aber zu, dass er oft in eine

Moschee geht, in der Arabisch die Umgangssprache ist. Die

Sprache für die Rituale ist immer das Arabische, ähnlich dem

Latein im Katholizismus.

Die Toleranz und der Friede sind zentral
Doch wie hält es das Ehepaar mit der Politik? Oft ist das

Misstrauen gegen Moslems auch dadurch begründet, dass in
ihnen potenzielle Terroristen gesehen werden. «Gewaltanwendung

zu Angriffszwecken ist im Islam nicht vorgesehen», sagt

Yasser Mohamed. Er will mit seinen Nachbarn in Frieden leben

und beteuert immer wieder, dass er bereits in Ägypten christliche

Kollegen hatte. Die sogenannten Kopten stellen in Ägypten
eine christliche Minderheit. Dieses Bekenntnis zur friedlichen

Koexistenz steht nicht im Widerspruch dazu, dass für Yasser

Mohamed ein Staat mit moslemischer Bevölkerungsmehrheit auf
dem Koran Fussen muss. Denn seine Toleranz hat nichts damit

zu tun, dass er nicht absolut davon überzeugt wäre, dass der

Islam die beste Religion ist. Dies begründet er damit, dass im
Islam eins zu eins gilt, was im Koran steht. Gottes Wort gilt danach

unverändert. «Im Christentum hingegen haben Menschen die

Regeln immer wieder verändert.»

Demokratie und Islam sind für Yasser Mohamed keine

Gegensätze. An der Entwicklung in Ländern wie Ägypten und dem

Irak hat er wenig Freude. Saudi-Arabien halte zwar viele islamische

Gesetze ein, aber die Saudis seien nicht solidarisch mit ihren

ärmeren Glaubensgenossen. Der Islam verlange einen sozialen

Ausgleich. Iran entwickelt sich für Yasser Mohamed in eine gute

Richtung, zumindest soweit er dies aus der Distanz abschätzen

kann. Paradoxerweise hört er seit seinem Aufenthalt in der

Schweiz weit mehr von der Islamischen Republik Iran als zuvor.

Doch woher kommt der schlechte Ruf, der dem Islam
vorauseilt? «Vieles ist Propaganda aus den USA», ist Yasser Mohamed

überzeugt. Und welche Wünsche hat das junge Ehepaar an
die Schweiz und die Schweizer? Wodurch würde das Leben von
Moslems vereinfacht? Manchmal, so Ilona Gehrig, werde sie wegen

des Kopftuchs schon sehr kritisch angeschaut. Oft wird sie

in einem Laden auf Hochdeutsch angesprochen. «Ich erkläre

dann jeweils, dass ich Schweizerdeutsch spreche.» Doch mehr

Islamisches Leben am Fussse des Säntis 151



Die Moslems kennen ein Gebet,
das dem Rosenkranzbeten der

Katholiken sehr ähnlich ist. Dazu

benutzen sie kleine Ketten.

Sorgen als solche alltäglichen Probleme macht den beiden, dass

es ausser in Genf in der ganzen Schweiz keinen islamischen

Friedhof gibt. Moslems dürfen zwar neben Andersgläubigen
begraben sein, aber die islamischen Bestattungsvorschriften sind

auf einem christlichen Friedhof praktisch nicht zu verwirklichen.

Yasser Mohamed kann nicht verstehen, dass ihnen im
Rechtsstaat Schweiz bei dieser Frage immer wieder Steine in den

Weg gelegt werden. «Zudem, warum ist dies im Kanton Genf

möglich und in allen andern nicht? Seine Frau erklärt ihm, dass

in der Schweiz halt vieles kantonal geregelt ist.

Der Tee ist mittlerweile ausgetrunken. Yasser Momamed

verspricht für nächste Woche Freunde einzuladen, die dann ebenfalls

Auskunft geben wollen, wie sie als Moslems im Toggenburg
leben.

Tatsächlich sitzt Yasser Mohamed eine Woche später nicht
alleine in seiner Stube. Saad Ahmi (Allami), ein Iraker, leistet ihm
Gesellschaft. Die beiden Männer rauchen und trinken Tee. Sie

verstehen sich gut, und da ist durchaus auch wörtlich zu verstehen:

Beide sprechen Arabisch, nur einen unterschiedlichen Dialekt.

In religiösen Fragen scheinen sie sich meist einig zu sein.

Dies ist nicht ganz selbstverständlich, immerhin ist Saad Ahmi
Schiite. Yasser Mohamed hingegen gehört zur Sünna, der Haupt-

152 Islamisches Leben am Fussse des Säntis



gruppe des Islams. Manchmal gehen sie in die gleiche Moschee.

Am liebsten aber besuchten Saad Ahmi Gottesdienste in Zürich.
«Weil ich dort viele Kollegen habe.»

Nicht frauenfeindlich
Auch Saad Ahmi betont, dass er möglichst nach islamischen

Vorschriften lebt, und fügt ebenfalls sofort hinzu, dass die Frau

im Islam keine minderwertige Rolle hat: «Ich bin der König und
meine Frau ist die Untertanin. Es gibt zwar tatsächlich Ehen, wo
das leider so funktioniert, aber der Islam sieht dies nicht vor.»

Weiter führt er an, dass die Frauen in vielen islamischen Ländern

viel früher wählen konnten als in der Schweiz. Dass Frauen und

Männer in islamischen Gesellschaften aber oft getrennt seien,

bestreitet er nicht. «Das hat den Vorteil, dass die Männer über

Männerthemen sprechen können, während Frauen eben

Frauenthemen behandeln.» Das Einhalten der Regeln schränkt für
Saad Ahmi das Leben nicht ein: «Im Grossen und Ganzen lebe

ich genau so wie die Leute hier.»

Anders als Yasser Mohamed lebt Saad Ahmi nicht wegen seiner

Frau in der Schweiz. Sie ist ebenfalls Irakerin. Sein Weg vom
Zweistromland, wo er in Bagdad aufgewachsen ist, ins Toggenburg

ist etwas komplizierter: 1981 verliess er den Irak. Das

Innenarchitekturstudium war der eine Grund, der Iran-Irak-Krieg
der andere. Er schrieb sich an der Universität von Skopje in
Mazedonien ein. Erst später zog es ihn in die Schweiz, wo er seine

Frau kennen lernte. Die beiden haben zwei kleine Kinder. Bis vor
kurzem arbeitete Saad Ahmi im Migros-Restaurant in Wattwil.
Zurzeit bildet er sich im Computerbereich weiter.

Auf die Frage, ob er denn in den Irak zurückkehren wolle,
seufzt Saad Ahmi. Zurzeit ist das nicht möglich. «Ich habe an der

Uni in Mazedonien unter den Exil-Irakern meine Meinung zum
Regime in Bagdad zu deutlich gesagt. Solange sich die Verhältnisse

nicht ändern, kann ich nicht zurück.» Daher stellt er sich

auf einen längeren Aufenthalt in der Schweiz ein, will sich im

Toggenburg integrieren. Das ist grundsätzlich kein Problem, da

er für eine Koexistenz der Kulturen eintritt. Besonders achtet er

Menschen, die eine klare Linie haben. «Ob jemand nun Christ,
Moslem oder Kommunist ist, Hauptsache er vertritt eine

Überzeugung und lebt danach.» Trotzdem gibt es im Leben hier auch

Probleme. Oft fühlt er sich in Wattwil vom Umfeld misstrauisch

beobachtet: «Manchmal scheint es uns Moslems, alle Augen seien

kritisch auf uns gerichtet. Wir können dann tun, was wir wollen,

es ist auf jeden Fall nicht recht.» Im Gespräch merkt man,

Islamisches Leben am Fussse des Säntis 153



dass er sich zur Situation in der Schweiz Gedanken gemacht hat:

«Ich spüre, dass viele Leute hier, vor allem ältere, Angst haben.

Das betrifft nicht nur uns Moslems, sondern zum Beispiel auch

Europa. Ich weiss aber nicht, wovor sich die Leute genau fürchten.»

Den Einwand, die Geschichte zwischen Abendland und
Islam sei durch die Angst vor den Osmanen nachhaltig geprägt,

kontert Saad Ahmi: «Viele Osmanen waren nur auf dem Papier

Moslems. Mit dem Islam hatten sie nichts am Hut.»

Es klopft an der Wohnungstür. Ilona Gehrig bittet Salom

Muhamed (Salem Mohamed) herein. Der Zufall wollte es, dass

Yasser Mohamed in dieser Woche den Algerier kennen lernte.

Die beiden kamen beim Occasionsverkauf eines Autos in Kontakt.

Salom Muhamed ist erst seit vier Monaten im Toggenburg.
Seine Frau ist in Krummenau aufgewachsen. Salom Muhamed

lebte während knapp zweier Jahre in Genf, wo er seine Frau kennen

lernte.

Salom Muhamed setzt sich ebenfalls an den Stubentisch,

begnügt sich zuerst aber mit Zuhören. Er versteht noch nicht so gut
Deutsch, ist aber daran, es zu lernen. Wie viele Algerier spricht

er dagegen sehr gut Französisch. Und so läuft die folgende
Diskussion in drei Sprachen ab: Französisch, Deutsch und Arabisch,

je nachdem, wer gerade mit wem spricht. Salom Muhamed hat

sich im Toggenburg schon gut eingelebt. Er hat nicht das Gefühl,
dass er hier als Ausländer mehr Probleme hätte als in Genf.

Allerdings ist für ihn die ländliche Umgebung schon etwas Neues.

Schliesslich ist er in Algerien in einer Provinzstadt von der

Grösse Zürichs aufgewachsen. Kontakte hat er vor allem zu den

Bekannten seiner Frau. Das Verhältnis zu den Eltern seiner Frau

sei heute entspannter, am Anfang gab es Probleme. Auch Salom

Muhamed hält die islamischen Regeln aus Überzeugung ein. Ob

er je wieder nach Nordafrika zurückkehrt, weiss er nicht. Seine

Schwiegereltern hätten gar keine Freude, wenn er ihre Tochter

mit sich nach Algerien nehmen würde. «Dabei könnte ich ihr nie

etwas Schlechtes tun, schliesslich liebe ich sie», beteuert er. An

der Schweiz oder eigentlich allgemein stört ihn, dass Geld eine

viel zu wichtige Rolle spielt.

Viele junge Türken interessieren sich nicht für Religion

Im Vergleich zu dieser doch recht fremd und orientalisch
anmutenden Welt von Yasser Mohamed und seinen Freunden geht

es beim Türken Serkan Aslivar geradezu «urschweizerisch» zu.

In seinem Zimmer sieht es so aus wie im Zimmer von 23-jährigen

Schweizern eben auch. Sogar eine Europakarte liegt als Un-

154 Islamisches Leben am Fussse des Säntis



%

terlage auf. Schliesslich ist der junge Mann in der Schweiz

aufgewachsen. Serkan Aslivar wohnt noch bei seinen Eltern, da er

am Technikum in Rapperswil Maschinenbauingenieur studiert.

Übermorgen wird er für vier Wochen in die Türkei in die

Sommerferien fahren.

Wer mit Serkan Aslivar spricht, glaubt ihm kaum, dass er sich

für den Islam engagiert. Aber das tut er, und zwar stark, wie er

versichert. «Ich bewältige einen Grossteil des administrativen
Aufwandes des islamischen Kulturzentrums in Wattwil.» Doch
woher rührt dieser Einsatz? «Meine Eltern haben mir den Islam

eindrücklich vorgelebt. Ich werde ihn auch mal meinen Kindern

weitergeben.» Damit ist indirekt bereits gesagt, dass es sich Serkan

Aslivar nicht vorstellen kann, eine nichtmoslemische Frau zu
heiraten. «Meine Eltern hätten daran auch gar keine Freude.» Das

heisst aber nicht, dass Serkan Aslivar nicht mit Schweizern

verkehrt, ganz ihm Gegenteil: «Ich schaue darauf, dass ich sowohl

Schweizer als auch Türken und selbstverständlich auch andere

Ausländer als Kollegen habe.» Viele seiner türkischen Kollegen
nehmen es mit dem Islam nicht so genau wie Serkan Aslivar. Er

findet das zwar Schade, kann es aber problemlos akzeptieren. Seine

Beobachtung decken sich mit Erkenntnissen aus Deutschland,

wo nur ein Fünftel der Türken religiös-politisch organisiert ist.

Bei vielen Gelegenheiten
trinken Moslems Tee. Hier
betrachten Serkan Aslivar (rechts)
und Muzaffer Kayabasi (Mitte)
die Pilgerphotos von Suat Sa-

franli. Neben türkischem Gebäck

steht auch ein gut schweizerisches

Mineralwasser bereit.

Islamisches Leben am Fussse des Säntis 155



Dafür haben sich die Türken als grosse Gruppe im Toggenburg

auch gesellschaftlich, nicht nur religiös organisiert. Serkan

Aslivar nimmt an diesem Leben aber wenig teil. Im türkischen
Klub in Wattwil ist er nicht aktiv. «Dazu fehlt mir die Zeit.» Auch

in der türkischen Beiz im Dorfzentrum von Ebnat-Kappel war

er erst zwei, drei Male.

Was er genau machen würde, wenn er sich nun doch in eine

nicht-islamische Schweizerin verlieben würde, weiss er nicht.
«Ich bin bis heute noch nicht in die Situation gekommen. Ich

glaube aber, dass solche Mischehen meistens Probleme mit sich

bringen.»
Auch Serkan Aslivar gibt zu, dass es in der Schweiz kaum

möglich ist, sich zu 100 Prozent an den Koran zu halten. In
seiner Familie ist man zwar religiös, aber auch pragmatisch. Die

Mutter trägt seit etwa zehn Jahren das Kopftuch wieder. Die
beiden Töchter hingegen tragen kein Kopftuch und bewegen sich

von ihren Eltern wenig überwacht. «Das ist eben auch eine

Vertrauensfrage, und unsere Eltern vertrauen uns», erklärt Serkan

Aslivar. Zur Kopftuchfrage betont er, dass Frauen nicht von aussen

unter Druck gesetzt werden dürfen. «Das muss ein
Herzensentscheid sein.»

Serkan Aslivar selber findet in seinem Leben immer einen Weg,

um sich anzupassen und trotzdem den wichtigsten islamischen

Pflichten nachzukommen: «Nach der Schule gehe ich mit, wenn
alle gemeinsam ein Bier trinken. Ich nehme dann einfach ein

Cola.» Seine Klassenkollegen respektieren solche Entscheide.

Schweizer Kollegen stellen ihm oft Fragen zum Islam. Manchmal

gibt es negative Reaktionen. Trotzdem lobt er vieles in der

Schweiz. «Wir sind hier sehr frei. Wenn ich fünf Mal am Tag bete,

kümmert das niemanden.» Selbstverständlich lässt sich nun
im Gespräch das Thema türkischer Staat nicht mehr länger
ausklammern. Er beklagt sich über die schlechte Menschenrechtssituation.

Zudem ärgert ihn der Personenkult um Staatsgründer

Atatiirk: «Für Kollegen, die in der Türkei aufgewachsen sind, ist

Atatürk wie ein Gott. Das hat mit dem dortigen Schulunterricht

zu tun.» Allgemein sei das Bildungswesen in der Türkei qualitativ

weit weniger gut als in der Schweiz. «Und damit beginnen alle

Probleme.» Bei dieser kritischen Einstellung zum türkischen

Staat ist es verständlich, dass Serkan Aslivar und seine Schwestern

sich in der Schweiz einbürgern lassen wollen. In etwa einem

Jahr werden die Wattwilerinnen und Wattwiler darüber zu
befinden haben.

156 Islamisches Leben am Fussse des Säntis



Eine Moschee mitten in Wattwil

Einen grossen Vorteil haben die bescheidenen

Räumlichkeiten der Stiftung: Sie sind genau gegen
Mekka ausgerichtet. Daher stehen die wichtigsten
Bestandteile des Gebetsraums parallel zur Wand.

Wer würde hinter dieser Fassade eine Moschee

erwarten?

Endlich Wochenende. Der Freitagnachmittag neigt
sich dem Ende zu. In Wattwil sitzen viele Berufsleute

bereits beim wohlverdienten Feierabendbier in einer

der Gartenbeizen. Der Sommer zeigt sich jetzt im

August doch noch von seiner besten Seite.

Zumindest ein Teil der moslemischen Bewohner

von Wattwil und Umgebung stürzt sich aber nicht

direkt ins Vergnügen. Nein, sie kommen an die Ricken-

strasse, um gemeinsam zu beten. Hier befindet sich

ganz unauffällig im oberen Stockwerk der Garage

Edy Kobelt das islamische Kulturzentrum. Schliesslich

ist das Freitagsgebet das wichtigste religiöse Ereignis

der Woche, vergleichbar mit dem Kirchgang am

Sonntagmorgen für Christen.

Eigentlich hätte das Freitaggebet etwa um halb

zwei Uhr stattfinden müssen. Doch weil zu dieser Zeit

fast alle bei der Arbeit waren, wurde es auf vier Uhr

verschoben. Das Gebet leitet heute Imam Muzaffer

Kayabasi. Er ersetzt den ordentlichen Imam. Imam, also

Vorbeter, kann im Islam jeder sein, der es sich

zutraut. Er muss einfach die Regeln der Gebete sehr gut
kennen. Nur zwölf Männer sind hier, da viele noch in

den Ferien sind. Unterstützt wird der Imam beim

ritualisierten Gebet durch den Muezzin. Diese Aufgabe

kann jeder Moslem übernehmen. Verglichen mit

einem reformierten Gottesdienst predigt der Imam

nur in wenigen Phasen frei, der Hauptteil ist genau

vorgegeben.
Nach dem Gebet bleiben die Männer meist noch

etwas im Kulturzentrum. Dafür hat es neben dem

Gebetsraum weitere Zimmer. Auch der Religionsunter¬

richt für die Kinder und die Gebete der Frauen werden

in diesen Räumlichkeiten abgehalten. Das islamische

Kulturzentrum Wattwil wurde als Stiftung
organisiert. Präsident ist der Bütschwiler Zahnarzt Suat Sa-

franli. Mit der heutigen Situation ist er recht zufrieden,

auch wenn es Probleme gibt. «Viele unserer

Mitglieder kehren in ihre Heimat zurück, die Mitgliederzahl

sinkt dadurch. Zurzeit sind wir etwa hundert

Personen.» Die Kosten, welche durch Spenden gedeckt

werden, sind damit auf immer weniger Familien

verteilt. Sie werden nach «Schweizerpraxis» durch

Ehrenamtlichkeit und viel Einsatz tief gehalten. Trotzdem

schränkt das fehlende Geld die Möglichkeiten

ein. Ein Problem teilen die Wattwiler Moslems mit

den Kirchen: Es beteiligen sich kaum junge Erwachsene

am Gemeindeleben.

Manchmal gibt es laut Safranli auch in Wattwil

Missverständnisse zwischen Moslems und Einheimischen.

«Daher müssen wir uns gegenseitig besser

kennen lernen.» Er will aber nicht klagen: «In vielen

Fragen werden wir als Moslems dank der Glaubensfreiheit

sehr gut behandelt.» Safranli betont, dass die

Stiftung völlig unabhängig ist. Die Gemeinde der

Wattwiler Moslems ist in religiösen Fragen nur Allah

gegenüber verantwortlich.
Die Räumlichkeiten an der Rickenstrasse haben

einen nicht zu unterschätzenden Vorteil: Der Gebetsraum

ist zufällig genau Richtung Mekka ausgerichtet.

An Orten, wo das nicht so ist, sitzen und stehen die

Moslems quer im Raum, um in Richtung ihres

wichtigsten Heiligtums beten zu können.




	Islamisches Leben am Fusse des Säntis

