
Zeitschrift: Toggenburger Annalen : kulturelles Jahrbuch für das Toggenburg

Band: 25 (1998)

Artikel: Die Ursprünge der Sequenz und des Tropus im Blick auf St. Gallen

Autor: Ochsenbein, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883495

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883495
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Ursprünge der Sequenz und des

Tropus im Blick aufSt. Gallen

Dr. Peter Ochsenbein, St.Gallen

In der Musikwissenschaft ist es heute
unumstritten, dass das Kloster St.Gallen im 9. und
10. Jahrhundert für die Entwicklung des

Gregorianischen Gesangs wie für dessen Überlieferung

durch die Neumennotation Einzigartiges

geleistet hat - jedenfalls sind ähnlich
umfassende Leistungen in keinem andern Kloster
aus dieser Zeit nachzuweisen.1 Denn St.Gallen
hat um etwa 870 die beiden neuen Formen des

liturgischen Gesangs, die Sequenz und den
Tropus, zur ersten Hochblüte gebracht und
um 920 ein Neumensystem entwickelt, das

alle früheren rudimentären Aufzeichnungen
weit hinter sich lässt. Der wohl aus Jonschwil
gebürtige St.Galler Mönch Notker Balbulus
(um 840-912) ist nicht nur der erste Meister in
der Geschichte der Sequenz, er galt im Galluskloster

auch als wegweisende Autorität und
hat sicherlich die musikalische Praxis massgebend

beeinflusst. Ihm und seinem Freund
Tuotilo, dem ersten grossen Tropenkomponisten,

gelte dieser kleine Beitrag. Gleichzeitig
soll auch eine eben erschienene Faksimile-
Ausgabe der beiden wichtigsten St.Galler

Sequenzen- und Tropensammlungen gewürdigt
werden.

Notker Balbulus (also der Stammler) stammte
aus einem bedeutenden Grundherrengeschlecht

und war im unteren Toggenburg bei

Jonschwil beheimatet.2 Offenbar früh
verwaist, kam er zunächst in die Obhut eines

alten Kriegsmannes Adelbert, bevor er noch in
Knabenjahren als Oblate dem Kloster des

heiligen Gallus dargebracht wurde. Zusammen
mit seinen beiden besten Freunden Ratpert
und Tuotilo wurde er in der St.Galler Klosterschule

ausgebildet. Seine beiden wichtigsten
Lehrer Marcellus und Iso förderten früh seine
dichterische Begabung. Notker Balbulus
sprach zweifellos mit seinen Mitmönchen im
persönlichen Gespräch althochdeutsch, die

Notker Balbulus als Dichterkomponist der Pfingst-

sequenz «Sancti Spiritus assit nobis gratia». Sequen-

tiarium aus Minden, um 1025. Krakau, Biblioteka
Jagiellonska, Cod. theol. lat. quart. 11, fol. 144v).

Sprache seiner Kindheit. Aber geschrieben hat
er nur lateinisch, ähnlich wie wir heute zwar
Dialekt sprechen, aber in hochdeutscher Sprache

einen Text niederschreiben. Notker
beherrschte wie kein anderer in seiner Zeit die
lateinische Sprache. Er liebt die ausgesuchtesten

und seltensten Wörter, sein Prosastil ist
leicht maniriert, spätantiken Texten nachempfunden.3

Völlig frei von solcher Maniriertheit
sind jedoch seine vierzig Sequenzen, die
teilweise in einer schlichten, teilweise monumentalen

Sprache gefasst sind.

95



Der Komponist, Maler undElfenbeinschnitzer Tuo-

tilo. Kupferstich (zum 28. April) aus dem

Benediktiner-Kalender des Aegidius Rambeck von 1678,

gestochen von Melchior Kusel.

Der Basler Mediävist Wolfram von den Steinen

(1892-1967) hat in jahrelanger Arbeit die
authentischen Sequenzen Notkers aus dem
Wust des anonym Mitüberlieferten erstmals

herausgeschält, ediert und ausführlich
kommentiert in zwei Bänden mit dem programmatischen

Titel: «Notker der Dichter und seine

geistige Welt» (Bern 1948). Im Folgenden
versuche ich Notkers Leistung als Sequenzendichter

an seiner Mariä Himmelfahrt-Sequenz
zu erläutern.
Im Hochamt zum Fest Mariä Himmelfahrt am
15. August wurde in St.Gallen jeweils im
Anschluss an die Lesung ein Alleluja-Vers mit
einer überlangen melismatischen Melodie auf
das Schluss-A des Allelujas gesungen, die
sogenannte Mater-Melodie, welche die St.Galler
Mönche aus der altrömisch-gregorianischen
Gesangstradition wohl in freier Abwandlung
übernommen hatten. Im Widmungsbrief zum
«Buch der Hymnen» (Liber hymnorum), das

gegen 40 Sequenzen Notkers enthielt und
anfangs Dezember 883 dem Kanzler Liutward
von Vercelli wohl im Beisein von Kaiser Karl
III. in St.Gallen überreicht wurde, berichtet
Notker, dass er als Knabe (iuvenulus) solche
überlangen Melodien nicht im Gedächtnis
behalten konnte und deshalb nach einer Hilfe

suchte, wie er sie festmachen konnte, damit sie

nicht aus seinem «unbeständigen Herzelein
wieder entrannen» (instabile coruculum aufu-
gerent)7 Ein Mönch aus Jumièges gab ihm den
entscheidenden Hinweis. Seine Mitmönche in
Nordfrankreich würden diesen überlangen Al-
leluja-Vokalisen einen Text unterlegen, und
dergestalt wäre die Melodie viel leichter im
Gedächtnis zu behalten. Genau das begann
nun auch Notker zu tun. Sein Lehrer Iso riet
ihm nach ersten, noch unvollkommenen
Versuchen: «Jeder einzelne Ton in der Alleluja-
Melodie soll nur eine einzelne Textsilbe

tragen» (Singulae motus cantilenae singulas syllabas

debenthabere). Das neue Werk sollte also

monosyllabisch angelegt sein. Wie genau Notker
bei der Ausgestaltung seiner Sequenzen der

vorgegebenen Melodie folgte oder ob er selbst
die musikalische Struktur erweiterte, ist in der
musikwissenschaftlichen Forschung umstritten.

Jedenfalls hat er jeden einzelnen Melodiebogen

textlich repetiert und damit rhythmisch
wie melodisch zwei je gleich lautende Gebilde
geschaffen, die Strophe und die Antistrophe,
die nun im Wechsel von zwei Chören oder
auch einem Vorsänger und einem Chor im
Messgottesdienst vorgetragen wurden. So wurde

die Mater-Melodie - um auf die Mariä
Himmelfahrt-Sequenz zurückzukommen -
fast auf das Doppelte entfaltet. Lediglich der

Beginn, der Anfangsversikel, und die letzten
vier Melodiebögen sind nur einmal textiert.
Die von der Tradition mehr oder weniger
vorgegebene Alleluja-Melodie hatte einen
bestimmten Rhythmus mit teils stärker, teils
kaum hervorgehobenen Einzeltönen. Notker
war nun bestrebt, zu diesem Melodierhythmus

einen genau entsprechenden Textrhythmus

mit betonten und nicht betonten Silben
zu bilden. Jedem vorgegebenen Ton musste
demnach eine einzige Silbe, dem wechselnden
Rhythmus der einzelnen Melodiebögen ein
gleichartiger Text entsprechen. «Notker dichtete

- das geht aus seinem Werk deutlich hervor

- mehrere Texte zur gleichen Melodie, so
wie die Melodie seiner Sequenzen durch jüngere

mit weiteren Texten versehen wurde. Insofern

war die Formulierung von Texten zu
Melodien ein konstituierendes Merkmal der
älteren Sequenz. Die kürzeren sequentiae der

sogenannten aparallelen Sequenz finden sich
auch in die Wiederholung des Allelujas nach
dem Vers integriert. Die längeren Melodien
zeigen nur partiell einen Zusammenhang mit
dem Alleluja und sie dürften zumeist
teilweise als für sich stehende Tonfolgen komponiert

worden sein.»5 Insofern war Notker auch

Komponist. Aber er war vor allem Dichter.
«Ob und in welchem Umfang Notker ältere

Sequenzen kannte, ist offen. In den meisten

96



Fällen aber dürfte er beim Dichten von
vorgegebenen Tonfolgen ausgegangen sein... Der
'Liber hymnorum' enthält auch aparallele
Dichtungen. Der Schwerpunkt der Arbeit
Notkers liegt jedoch bei der Auseinandersetzung

mit dem speziellen Bauprinzip der

Sequenz, die dann Geschichte macht: in der
Reihung paralleler Textabschnitte, von denen
jeweils zwei zur gleichen Melodie gesungen
wurden.»6

Als Philologe habe ich bis jetzt zwei Sequenzen

Notkers neu zu interpretieren versucht:
seine schon genannte Mariä Himmelfahrt-Sequenz

und die Gallussequenz «Dilecte deo».

In der Mariä Himmelfahrt-Sequenz «Congau-
dent angelorum chori gloriosae virgini» habe
ich - auxiliante beato Notkero - deutlich
machen können, dass die Sequenz nach den fünf
Worten des Anfangsversikels gedanklich wie
verbal durchstrukturiert ist, wobei die Worte

virgo, congaudere, angelorum chori, gloriosa wie
Leitmotive fungieren.7 In der Gallussequenz
bin ich vom liturgischen Text der Gallusmesse

ausgegangen und habe versucht darzulegen,
dass Notkers Sequenz insbesondere die
vorangehende Lesung (Sir 45,1-6) und das auf die

Sequenz folgende, von den Mönchen bereits
in der Matutin vernommene Evangelium (Mt
19,27-29) meditiert und dass Notker sich und
seinen Mitkonventualen das Selbstverständnis
eines Gallusmönchs in den Mittelpunkt stellt.8

Der St.Galler Mönch Tuotilo (um 850 - 913?),
bekanntlich Notkers Freund, hat den Tropus
zur Blüte gebracht,9 und zwar, wie Ekkehart
IV. (gest. um 1060) in seinen «Geschichten des

Gallusklosters» («Casus sancti Galli») berichtet,

«von einzigartiger und unverkennbarer
Tongestaltung» (singulari et agnoscihili melodie).10

Ältere Formulierungen des Tropus müssen in
St.Gallen präsent gewesen sein, aber Tuotilo
hat dem Tropus seine unverwechselbare
Gestalt gegeben. Ähnlich wie die Sequenz ist der

Tropus eine Erweiterung einzelner gregorianischer

Messgesänge. Offenbar genügten den
St.Galler Mönchen der Introitus, das Kyrie
und Gloria, das Offertorium und die Commu-
nio nicht in ihrer knappen Gestalt. Sie fügten
zum bestehenden Text erläuternde, meditierende

Zusätze ein und komponierten sie aus,
wobei die Zusätze meist aus biblischem oder

liturgischem Wortgut herkommen.
Aus Eklceharts IV. «Casus sancti Galli» wissen

wir, dass Tuotilo mindestens fünf Tropen
geschaffen hat, die in der St.Galler Überlieferung

nachweisbar sind, darunter der berühmte
Introitus-Tropus zur dritten Messe am
Weihnachtstag Hodie cantandus est nobis puer, der in
über hundert mittelalterlichen Handschriften
bezeugt ist und der «der am meisten und am

Gesamtatisicht von Cod. Sang. 484, als Taschenformat

(10 x 8 cm) wohlfür den Magister choralis
bestimmt. Bindung aus dem 16. Jahrhundert.

längsten gesungene Tropus überhaupt» ist.11

Tuotilo und seine uns unbekannten Nachfolger

haben sich im späten 9. und im 10.

Jahrhundert ein eigentliches Tropen-Repertorium
erarbeitet, zunächst für die hohen Feste, dann
auch für weitere liturgische Messfeiern, «wobei
der Anteil des Übernommenen in der Erweiterung

des Offertoriums und der Communio
deutlich höher ist als beim Introitus».12
Tuotilos Weihnachtstropus Hodie cantandus est

nobis puer geht dem eigentlichen Introitus Puer

natus es nobis voraus und er ist nach einer
Einleitung in Frage und Antwortteil so gegliedert,
dass er textlich unmittelbar zum Introitus
hinführt. Es ist kunstvoll gefügte Prosa, und die

von Tuotilo komponierte Musik dazu passt
sich genau dem Sprachfall an. Die Melodie
steigt im Verlauf des Tropus auf, bis sie den

Höhepunkt des Introitus erreicht.13

Im zweiten Viertel des 10. Jahrhunderts wurden

die Sequenzen und die Tropen, die wohl
alle zunächst auf Einzelblätter notiert waren,
zu Sammlungen vereinigt, und diese liegen
uns in den Handschriften Nr. 381 und 484 der
St.Galler Stiftsbibliothek vor. Eine vor kurzem
erschienene Faksimile-Ausgabe mit ausführlichem

Kommentarband hat diese beiden so

wichtigen Codices für die musikwissenschaftliche

Forschung erschlossen.14 Die Seiten der
beiden Codices, in zwei Bänden angelegt,
sind farbig und in einer Originaltreue
wiedergegeben, dass die feinsten Haarstriche innerhalb

der Neumennotation erkennbar sind, was

97



W&Wtiï,:''. :

' /1 v><c y* A,/Z_A*£<C
- Je v a

U#v.'' ..'v
MAI'en.

• Ä-4 ;5
' \.oXBi«: " • /r -V.

zt- ..«/•

.rttsf/f*,At/t/rr- J^JfjfeTAi/ \

^gt/ÏA tAifÙ/f- -A^A-t'/f-Î»'

A'S v,> «t; </J ./*' v'* "J' "'/
•

°

v-.yy a-AA/ vyy v'f1

y//// A A. /T.y V-.V b. 4

ïun.

.*• - r-
Ay^'Ar-r^y-'^.^
J- J,yat\ Syy /.«MA

a sy,r ^
,</.. 4. A* v£_ sM.y
a, 4 ^"viT v>< kN-

ys-.ryAeAyfAAy

y~rA SA.S' AA\ yA.<T~

/._ yd y» 4" _A~J" A SA S"

^7f.

Textlose Neumen-Schrift zur Mater-Melodie in Cod.
des 10. Jahrhunderts.

Sang. 484, p. 270/71, geschrieben im zweiten Viertel

für ihre Interpretation von wirklichem Belang
ist. Vorwort, Inhaltsverzeichnis und Einleitung

(S. 5-18) sowie das abschliessende Kapitel
«Einordnungen und Ausblick» (S. 165-173)
sind in Deutsch und Englisch formuliert; die

übrigen Texte erscheinen je nach Verfasserschaft

englisch bzw. deutsch. Hauptergebnis
des differenzierten Kommentarbandes: Beide
Handschriften 484 und 381 wurden weitestgehend

vom gleichen Schreiber geschrieben, der
sich in einer Urkunde aus dem Jahr 926 oder
928 nachweisen lässt und vielleicht Salomon
hiess. «Damit erschloss sich bis ins erstaunliche

Detail ein Prozess des Sammeins und der
Redaktion der vielfältigen Materialien, die dieser

engagierte Mönch zusammentrug. Die
Identifikation des Hauptschreibers und die

Abgrenzung weiterer Hände boten einen
Ausgangspunkt für Untersuchungen zum Sankt
Galler Scriptorium, zu einzelnen Aspekten der

spezifischen musikalischen Notation, deren

man sich hier bediente, zu den Psalmversen
der antiphonalen Messgesänge (für die der
Codex 381 die umfangreichste erhaltene
Zusammenstellung bietet), zur Geschichte der
verschiedenen neuen Formen liturgischer
Gesänge und nicht zuletzt zur Rolle Sankt Gallens

in diesem Bereich.»15 In den beiden
Sammelhandschriften sind über 350 Tropen-Elemente

für die Erweiterung des Introitus, rund
150 Tropen für das Offertorium, 40 für die
Communio und einige tropierte Ordinariums-
gesänge überliefert, darunter solche mit
griechischem Text in lateinischer Umschrift. Die

beiden Sammlungen sind immer wieder
benützt und bearbeitet worden. Denn es Hessen

sich über 50 verschiedene Hände nachweisen,
davon 38 für das 10. und 11., 6 für das 12.

Jahrhundert, der Rest aus der Zeit des 13. bis 19.

Jahrhunderts. So vermitteln die differenzierten

Beobachtungen der beiden Kommentatoren

einen Blick in die Werkstatt des Sammeins
und Ordnens des Hauptschreibers und der
verschiedenen weiteren Hände, die bis ins 13.

Jahrhundert an diesem Bestand arbeiteten.
Den Inhalt der beiden Handschriften
erschlossen am Ende des Kommentarbandes In-
ventare und Indices.
Allzu oft wird in der Forschung noch heute
übersehen, dass St.Gallen auch massgeblich
beteiligt war an der dritten musikalischen
Gattung innerhalb des gregorianischen Gesangs:
Um 900 - also noch zur Zeit Notkers und Tuo-
tilos - entstehen in St.Gallen mit der «Historia
S.Galli» und etwas später mit der «Historia
sancti Otmari» Offiziumsdichtungen, die zwar
an französische Vorbilder anknüpfen, aber für
das 10. und noch das 11. Jahrhundert vorbildhaft

wurden. Sie sind uns mit Neumennotation
überliefert in Hartkers «Antiphonarium»

(Codices Sangallenses 390/91), das er um das

Jahr 1000 in St.Gallen für das Stundengebet
der Gallusmönche geschrieben hat und das

bekanntlich die wichtigste Quelle für die mo-
nastischen Offiziumsgesänge ist. Auch über
die beiden genannten Gallus- und Otmar-Offizien

habe ich erstmals eine philologische
Interpretation vorgelegt und dabei zeigen kön-



•• -S.?.*..*SSM X - - ; > v(
;

hp*, -^p.)
«V?. ft 41 J?y, /<" '

if«» «R«^"bTÖ ->>rl U«.tl» V
», - V yjf/K'w 4 s? \ 1 J- •

11 T Ciuf Mvvr-t vm> IT;A ViCïr^Vi^ V.'\;V:

* * ^\1>, V. ;
„. »v4y. s

' *
M «***»'«xpK* »wmiJjriA-^afïA-VonÂig

>« ^
l ^ v' ^

WJÇtS&Tf 4ÇNf Î*;T^*I A ^ — >.

HODIE CANTANDUS EST NOBIS PUER.
Tuotilos berühmter Weihnachtstropus in Cod.

Sang. 381, p. 199 mit Neumen über dem Text,
geschrieben im zweiten Vierteides 10. Jahrhunderts.

Der Beginn von Notkers Gallus-Sequenz: DIRECTE

DEO GALLE PERENNI, mit Neumen am
Rand, in Cod. Sang. 381,p. 455.

nen, wie sehr die Antiphonen und Responsori-
en Bezug nehmen auf die in der Matutin
verlesenen Viten der beiden St.Galler Heiligen.16
Zweifellos: St.Gallen hat im 9. und 10.

Jahrhundert, was die Entwicklung der Gregorianik
betrifft, Grossartiges geleistet. Dessen waren
sich die St.Galler Mönche bewusst. Notker
Balbulus heisst in St.Gallen - im Gegensatz zu
den drei weiteren bekannten Notkere - Notke-

rus qui sequentias fecit, also: Notker, der

Sequenzen geschaffen hat. Und Elckehart IV.
rühmt Tuotilo als den überragenden Tropen-
Komponisten. Dieser Ekkehart weiss zu
berichten, der Ire Marcellus habe die beiden
Knaben Notker und Tuotilo zu den sieben
Freien Künsten geführt, «besonders aber» - wie

er eigens betont - «zur Musik» (maxime ad mu-
sicam)}1 Und dass St.Gallen in der Wiedergabe
der fränkisch-römischen Gregorianik damals
führend war, verdeutlicht Ekkehart an der

etwas phantasievollen Geschichte, der Römer
Romanus, ausgesandt von Papst Hadrian I. für
Karl den Grossen, habe, in St.Gallen krank
geworden, das römische Antiphonar als Vorbild
und Authenticum den St.Gallern überlassen,

wo es noch im 11. Jahrhundert vorne im Chor
aufgestellt gewesen sei.18 Ekkehart IV. meinte
mit diesem römischen Antiphonarium wohl
die berühmte St.Galler Handschrift 359. Sie

ist leider erst etwa um 920 in St.Gallen
geschrieben und in einen wertvollen Elfenbeineinband

geschlossen worden. Aber Ekkeharts
schöne Geschichte birgt doch einen Kern
Wahrheit in sich: Kein anderes Kloster hat um

920 ein so hoch differenziertes Neumensy-
stem entwickelt wie gerade St.Gallen. Und das

heute in der musikalischen Praxis verwendete
Graduale triplex beweist aufs schönste, dass

St.Gallen eine Quelle des gregorianischen
Gesangs geworden ist.19

Anmerkungen

1 Wulf Arlt, Liturgischer Gesang und gesungene
Dichtung im Kloster St.Gallen, in: St.Gallen als

kulturelles Zentrum. Das Galluskloster in seiner
ersten Blütezeit (8.-11. Jahrhundert), hrsg. von
Peter Ochsenbein, Darmstadt 1997 (im Druck).

2 Vgl. Peter Ochsenbein und Karl Schmuki, Die
Notkere im Kloster St.Gallen. Träger von Wissenschaft

und Kunst im Goldenen und Silbernen
Zeitalter (9. bis 11. Jahrhundert). Ausstellungsführer,

St.Gallen 1992, bes. 17-24 (mit weiterer
Lit.).

3 Vgl. Walter Berschin, Biographie und Epochen¬
stil im lateinischen Mittelalter, Bd. 3, Stuttgart
1991 (Quellen und Untersuchungen zur lateinischen

Philologie des Mittelalters 10), S. 401-404.
4 Vgl. Johannes Duft, Der Impetus für Notkers Se¬

quenzen, in: J. Duft, Die Abtei St.Gallen, Bd. 2,
Sigmaringen 1991, S. 136-147.

5 Arlt, Liturgischer Gesang (wie Anm. 1).
6 Ebda.
7 Peter Ochsenbein, Des Notker Balbulus Maria

Himmelfahrt-Sequenz, «Congaudent angelo-
rum» als musikalisch-sprachliches Kunstwerk, in:
Philologia sacra. Biblische und patristische Studien

für Hermann J. Frede und Walter Thiele zu
ihrem siebzigsten Geburtstag, hrsg. von R. Gry-
son, Freiburg i. Br. 1993, S. 639-653.Vgl. auch

iufcep-r n*<rr

axéùthhibqùenn'rn .Tin 'V * />•

Vn'ttrx miliA .'. -. /'
: uarv.&cibaf-cuA nöfdme> '/N

i '

llerac «r.ioa- :1*:. 4 P '
.imi diictf feijut <•
:i<U mbmscaä ..• r
i a e i a u um' i't R c u «ci.\ • A ;

I MV
jus TWVVMRaL V 3 AU k-Tii, •

IX
JA

•A llfCT* DO 6-A&£'eflL(*t:Hi: At u a."
f. '.

ivnimLur'tj'/ V

êiiml'tiî" amp'fvrwvr • m,

;i! ntvxri vboeclinif ' M •

ArüiiA!.' fli.iÄon» -V i " 'Jiv

99



Ders., Notker Balbulus Deutsch, in: Verborum
amor. Studien zur Geschichte und Kunst der
deutschen Sprache. Festschrift für Stefan Sonderegger

zum 65. Geburtstag, hrsg. von H. Burger,
A.M. Haas und P. von Matt, Berlin u. New York
1992, S. 214-237.

8 Die Gallus-Sequenz «Dilecte Deo» des Notker
Balbulus, in: Non recedet memoria eius. Beiträge
zur Lateinischen Philologie des Mittelalters im
Gedenken an Jakob Werner (1861-1944). Akten
der wissenschaftlichen Tagung vom 9./10.
September 1994 am Mittellateinischen Seminar der
Universität Zürich, hrsg. von P. Stotz, Bern 1995

(Lateinische Sprache und Literatur des Mittelalters

28), S. 135-145.
9 Zu Leben und Werk Tuotilos vgl. Ernst Gerhard

Rüsch, Tuotilo: Mensch und Künstler, St.Gallen
1953 (Mitteilungen zur Vaterländischen
Geschichte 41,1).- Tuotilos Tropen: Gaudete et cantate.

Seid fröhlich und singet. Tropen aus den
Handschriften der Stiftsbibliothek St.Gallen,
ausgewählt und übersetzt von Ernst Gerhard Rüsch,
St.Gallen 1990.

10 Ekkehardt IV, St.Galler Klostergeschichten, latei¬

nisch und deutsch, übersetzt von Hans F. Haefe-
le, Darmstadt 1980, S. 104f. (Kap. 46).

11 Arlt, Liturgischer Gesang (wie Anm. 1).
12 Ebda.
14 Ebda.
14 Stiftsbibliothek Sankt Gallen, Codices 484 & 381,

kommentiert und in Faksimile hrsg. von Wulf
Arlt und Susan Rankin, Winterthur: Amadeus
Verlag 1996. 2 Faksimilia-Bände und Kommentarband

329 S.
15 Ebda. S. 5.
16 Peter Ochsenbein, Zum Text des ältesten Gallus-

offiziums, in: Lateinische Kultur im X.Jahrhun¬
dert. Akten des I. Internationalen Mittellateinerkongresses

Heidelberg 1988, Stuttgart 1991 (Mit-
tellateimsches Jahrbuch 24/25 [1989/90]), S. 17-

28. - Ders., Zum Text des Otmaroffiziums (im
Druck in: Liturgiewissenschaftliche Quellen und
Forschungen).

17 Kap. 33 (wie Anna. 10), S. 76f.
18 Kap. 47 (wie Anm. 10), S. 106-109.
19 Graduale triplex seu Graduale Romanum Pauli

PP. VI cura recognitum et rhythmicis signis a

Solesmensibus monachis ornatum, Solesmes 1979.

100


	Die Ursprünge der Sequenz und des Tropus im Blick auf St. Gallen

