Zeitschrift: Toggenburger Annalen : kulturelles Jahrbuch fir das Toggenburg
Band: 15 (1988)

Artikel: Christliche Konfessionen im Toggenburg : ihre Entstehung und
Entwicklung im 16. Jahrhundert

Autor: Bihler, Beat

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883621

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883621
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

B RS SRR LR

- T

[t g0ger e 12 |

ll LABLIR [P 2o
; TRy ¢ ‘
i 4

¥

freae

”M :’1 ;Ar 4
 F {e:\

] S TN T

€ (}?? s ’J/‘ [SH.

W Rdds uj ict c//m‘f*zj'.fféaﬁzb 4. ¢ Lfccr[orx’um,
< Jacellum B )" cHarice. 6. (ecoris 17 il

:]

; 58. (a}.ﬂ/]a Jj. L’Z relas ,C/% /.?. )' '7 {('nff/zzo /,é{t,/_;/ 7477/,

4

f \ ¥ .,\La?,?zu) ({[/;;1,71121}('343. Ca g /fi‘/'u//z = \z

Das Kloster Alt St.Johann um 1626. Kolorierte Federzeichnung von R Joseph Bloch nach P Gregor
Schnyder (1696). 1785. Stiftsarchiv St.Gallen, Bd. 289. — Legende zu den dargestellten Bauten:
1. Klosterkirche, 2. Liebfraunenkapelle, 3. St.Annakapelle, 4. Abtswobnung, 5. Refektorium, 6. Oko-
nomie, 7. Gdstehaus, 8. Friedhof.



(hristliche ‘Konfessionen im Toggenburg

[hre Entstehung und Entwicklung im 16. Jahrhundert

Dr. Beat Biihler
Ganterschwil/Straubing (Bayern)

Die Geschichte des Toggenburgs ist tiiber
weite Abschnitte von konfessionellen Aus-
einandersetzungen geprigt. Heute leben wir
aus verschiedenen Grinden in einer diesbe-
zuglich ruhigeren Zeit. Dies dirfte Anlass
sein, tiber Entstehung und Entwicklung der
Konfessionen nachdenken zu kénnen, ohne
gleich wieder in gegenseitige Schuldzuwei-
sungen zu fallen.

Friher wurde diese Zeit allgemein in die Zeit
der Reformation und Gegenreformation ein-
geteilt. Dies gilt zwar auch heute noch, wird
aber jetzt differenzierter gesehen. Die Be-
griffe selber konnen aus der Sicht der Konfes-
sionen unterschiedlich gedeutet werden. Ka-
tholiken werden etwa «Reformation» mit
«Kirchenspaltung» und «Gegenreformation»
mit der Zuriickgewinnung von Reformierten
zum katholischen Bekenntnis verbinden.
Reformierte wiederum sehen in der «Refor-
mation» die Griindung ihrer Kirche und in
der «Gegenreformation» den Versuch, ihre
eben entstandene Kirche zu unterdricken,
zumindest aber sie moglichst klein zu halten.
Die neuere Geschichtsschreibung macht
diesbeziiglich genauere Unterscheidungen.
So schreibt etwa Erwin Iserloh: «Eine Refor-
mation, die zur Spaltung der Christenheit
des Westens fithrte, hat niemand gewollt. Die
Reformatoren wollten die Reform der einen
allen gemeinsamen Kirche. Weil diese Re-
form an Haupt und Gliedern scheiterte, kam
es zur Spaltung.»!) Ernst Walter Zeeden
kntpft hier an und sagt: «<Die Konfessionen
traten in ihren geschichtlichen Anfingen als
Versuche ins Leben, die Kirche zu reformie-
ren und sich selbst gegen Konkurrenz-Refor-
mationen zu wehren, abzuschirmen und zu
behaupten. Indem sie sich verbreiteten oder
verlorenes Terrain zuriickzugewinnen trach-
teten, bekdmpften sie sich notwendig gegen-
seitig.»?) Es geht also im Folgenden um die
Darstellung der Reformation und der daraus
sich entwickelnden Konfessionen. Dabei
geht es nicht nur um innerkirchliche Pro-
zesse, mussen doch die politischen und so-
zialen Stromungen des 16. Jahrhunderts
ebenso mitberticksichtigt werden.

Die Reformation im Toggenburg
(1524-1538)

Bekanntlich wird der Beginn der Reforma-
tion in der Veroffentlichung der Thesen des
Wittenberger Theologieprofessors Martin
Luther vom Oktober 1517 gesehen. Anlass
dazu war die Ablasspredigt, welche Martin
Luther auf Grund seines Bibelstudiums kriti-
sterte. In den folgenden Jahren kam es zu ver-
schiedenen Gesprichen zwischen Luther
und Kirchenvertretern, wobei sich die an-
fingliche Kritik am Ablass zu einer grund-
satzlichen Kritik und einem Infragestellen
der kirchlichen Lehre entwickelte. Dies
fithrte 1520/21 zum Ausschluss Luthers aus
der Reichs- und Kirchengemeinschaft.

Im Gebiet der heutigen Schweiz war es der
Toggenburger Ulrich Zwingli, der durch ein
intensives Bibelstudium die Fundamente des
christlichen Glaubens herausarbeitete und
sie 1523 bet einer ersten Disputation in sei-
nen «Schlussreden» zusammenfasste. Im Ok-
tober 1523 liess der Ziircher Rat auf Grund
einer zweiten Disputation durch Kommis-
sionen verschiedene Aspekte der Glaubens-
lehre diskutieren. Dies fithrte im Laufe des
Jahres 1524 zu ersten Konsequenzen, vor
allem im Bereich des Kults. In der Ziircher
Landschaft begannen in diesem Jahr ver-
schiedene Pfarrer, im Sinne dieser neuformu-
lierten Glaubenslehre zu predigen.’) In der
Stadt St.Gallen wandte sich seit 1523 Joa-
chim von Watt (Vadianus) ebenfalls durch
biblisch ausgerichtete Predigten an die Bur
ger seiner Vaterstadt. So verwundert es nicht,
dass auch das Toggenburg von dieser neuen
Bewegung innerhalb der Kirche erfasst wur-
de. Der Landrat forderte 1524 die Geistlichen
auf, das Wort Gottes «ohne Beimischung
menschlicher Satzungen» zu verkiinden.?)
Im Mai 1526 fand in Baden AG eine Disputa-
tion zwischen den Reformatoren verschiede-
ner Schweizer Stidte und Theologen des
nunmehr «alten» Glaubens statt. Eine Eini-
gung war allerdings schon nicht mehr mog-
lich. Johannes Eck formulierte in Abgren-
zung zu den Reformatoren die altgliubige

9



Lehre, weshalb das Schlussdokument dieser
Disputation auch nur von den «katholi-
schen» Orten unterzeichnet wurde.’) Damit
erfolgte eine erste Trennung der Alt- von den
Neugliubigen, wie damals «Katholiken» und
«Reformierte» bezeichnet wurden. Das Tog-
genburg war bei dieser Disputation durch
den Wattwiler Pfarrer Moritz Miles vertreten,
der mit dem Jonschwiler Pfarrer Achilles Tal-
man zum Wortfithrer der neuen Bewegung
werden sollte.

Mit dem Jahr 1526 trat nun im Toggenburg
der zweite Aspekt des Zeitalters in den Vor-
dergrund: die Frage der Rechtsstellung der
Gemeinden und Gerichte gegeniiber der
Landeshoheit, das heisst der Flirstabter Sankt
Gallen. Im Hintergrund steht dabei der
Bauernkrieg, der das gesamte Mitteleuropa
erfasst hatte. Thre Forderungen hatten die
Bauern in den Zwolf Artikeln zusammenge-
fasst, deren erster die Forderung nach der
Wahl des Pfarrers durch die Gemeinde be-
inhaltete. Diese Forderung wurde auch im
Toggenburg erhoben. Die Landrechtsorte
Schwyz und Glarus entschieden aber am
9. Dezember 1526, dass Pfarrer weiterhin nur
mit dem Einverstindnis des Patronatsherrn
angestellt werden durften. Zugleich be-
schloss der Toggenburger Landrat, die Pfarrer
von Hemberg, Stein und Wildhaus des Lan-
des zu verweisen, da sie im Sinne der neufor-
mulierten Glaubenslehre predigten. Im Sep-
tember 1527 musste Flrstabt Franz Gaisberg
verschiedene Orte im Toggenburg feststel-
len, die die Abgaben verweigerten. Schwyz
und Glarus lehnten diesbeztgliche Forde-
rungen der Landleute ab.®) Dies scheint die
Reformbewegung im Toggenburg nur noch
gefordert zu haben. Von Arx sagt, dass 1527
in Jonschwil und Henau, 1528 in Oberhel-
fenschwil, Wildhaus und St.Johann im Thur-
tal die Messe abgeschafft wurde. Hier wurde
also nur noch ein reiner Predigtgottesdienst
gehalten.”) Der nichste Schritt bestand in der
Entfernung des Altars und aller Bilder, wie es
in der Stadt St.Gallen im Dezember 1527 ge-
schehen war. Im Mai 1528 wurden diese in
den Kirchen von Kappel und Krummenau
entfernt. «Am 23. August wurde in Lichten-
steig beschlossen, die Kirche auszuriumen,
was am 25./26. August geschah.» In Nesslau
war dies ebenso der Fall und erst 1588 ver-
suchte dann Furstabt Joachim im Rahmen
der Gegenreformation, wieder einen Altar zu
errichten. In Lichtensteig war es vor allem
Stadtschreiber Heinrich Steiger, der diese
Aktion leitete und auch in diesen Jahren mit
Ulrich Zwingli korrespondierte.®)
Schliesslich kam der Gedanke auf, sich von
der Landeshoheit der Abtei loszukaufen.
Dem Abt sollte jene Geldsumme zuriicker-
stattet werden, die Abt Ulrich Rosch 1468
dem Fretherrn von Raron bezahlt hatte. Das-
selbe Ziel hatten auch die Bauern des Amtes

10

Griiningen im Zurcher Oberland im Auge ge-
habt, die sich 1525 von der Stadt Zurich los-
kaufen wollten.”)

Das Jahr 1529 sollte dann zum wichtigsten
Jahr werden: In Lichtensteig schlosssen sich
die Pfarrer der neuen Bewegung zu einer
Synode zusammen und gaben sich eine Kir-
chenordnung. Damit war die reformierte Kir-
che offiziell konstituiert. Zugleich starb
Furstabt Franz Gaisberg und Ziirich empfahl,
dem neuen Furstabt Kilian German, einem
Toggenburger Landsmann, die Huldigungals
Landesherrn zu verweigern. Die Toggenbur-
ger Militirmannschaften beschlossen, in
dem sich abzeichnenden Krieg nicht Schwyz
und Glarus, sondern Ziirich zu unterstitzen.
Doch einigte man sich auf eidgendssischer
Ebene auf den ersten Landfrieden vom 29.
Juni 1529, wobei die Frage der Landeshoheit
im Toggenburg vorerst ungelost blieb.?)
1530 floh der Konvent der Benediktiner aus
seinem Kloster in St.Gallen und die dbtische
Landschaft sollte mit einer Verfassung unter
das Protektorat der vier Schirmorte Ziirich,
Luzern, Schwyz und Glarus zu stehen kom-
men. Das Kloster in St.Gallen wurde an die
Stadt verkauft.") An Stelle des Abtes verhan-
delten Ziirich und Glarus mit den Toggen-
burgern tiber den Loskauf von der Landes-
hoheit, der am 27. Oktober 1530 besiegelt
wurde. Bereits im Juni 1530 war auf einer
Landsgemeinde in Bernhard Kienzli von
Brunnadern ein Landammann gewihlt wor-
den. Ende August verunglickte Firstabt Ki-
lian German in der Nihe von Bregenz tod-
lich.'?)

Das Ende der Benediktinerabtei schien da-
mit unausweichlich geworden zu sein, wih-
rend das Toggenburg ein unabhingiges Land
geworden war. Doch es sollte nicht dabei
bleiben. Den gefliichteten Monchen gelang
es am 19. September 1530 in Mehrerau bei
Bregenz einen neuen Firstabt zu wihlen:
Diethelm Blarer von Wartensee. Er wandte
sich im Januar 1531 an die Eidgenossen und
erklirte, alles zu tun, um wieder die frithere
Rechtsstellung der Abtei zu erlangen.”) Am
24. Oktober 1531 fand die entscheidende
Schlacht des zweiten Kappeler Krieges statt,
die zum zweiten Landfrieden fihrte. Dabei
fanden auch viele Toggenburger den Tod,
unter ithnen der Stadtschreiber von Lichten-
steig, Heinrich Steiger.") Die katholischen
Orte erklarten Furstabt Diethelm, thm wie-
der zu seinen Rechten zu verhelfen.

Die Stadt Wil war zudem bereit, thn wieder
als Stadtherrn anzuerkennen. Mit Hilfe des
neuen Schirmhauptmanns, eines Luzerners,
gelang es, die dbtische Landeshoheit wieder
vollumfinglich in der Landschaft aufzurich-
ten. Am 27. Oktober 1532 wurde auch der
Kauf des Klosters durch die Stadt St.Gallen
ruckgingig gemacht.”) Fur das Toggenburg
schien es zundchst bei der Situation von 1530



Die Amter und Vogteien
des Stiftes St. Gallen
unter Abt Joachim
Opser (1577-94). Figu-
renschetbe von Niklaus
Wirt, 1581. Historisches
Museum St.Gallen.

zu bleiben. Die katholischen Orte hatten im
November 1531 den Toggenburger Landleu-
ten geschrieben, dass sie sie weiterhin unab-
hingig sehen wollten. In einem ersten Land-
frieden desselben Monats wurde auch der
Loskauf bestitigt. Die Griinde, weshalb vor
allem Schwyz die Toggenburger derart unter-
stiitzte, sind nicht zu kliaren. Bereits einen
Monat spiter kiindigte es den Landfrieden
auf, was es mit der Haltung der mehrheitlich
reformierten Toggenburger gegen thre alt-
glaubigen Landleute begriindete.'®) 1532 kam
es in Rapperwil zu Verhandlungen tber die
Zukunft des Toggenburgs. Der Furstabt sollte
wieder Landesherr sein, die Toggenburger
sollten aber an der Landeshoheit beteiligt
werden, zum Beispiel sollte der Landvogt
auch ein Toggenburger sein konnen. Die bis-
herigen Rechte der Toggenburger sollten ga-
rantiert werden. Alle diese Punkte hatte der
Fiirstabt eingebracht, wofiir er die Forderung
erhob, dass der Kauf des Toggenburgs von
1530 ruckgingig gemacht werden sollte. Die
Verhandlungen endeten am 22. Juli 1532 im
Sinne der vom Abt gemachten Vorschlige
und sollten vier Jahre gelten.'”) Nach diesen
vier Jahren war Furstabt Diethelm fiir eine
endgiiltige Regelung. Zunichst wurde er nur
von Schwyz unterstiitzt, wihrend Glarus
und Zirich die Toggenburger unterstiitzten.
Im Herbst 1537 gelang es Abt Diethelm, Gla-
rus fiir seine Haltung zu gewinnen. Damit
war der Weg frei fur den Toggenburger Land-
frieden vom 22. Juli 1538. Er sollte Geltung
haben bis zu einem allgemeinen Konzil
beziehungsweise einer Gesamtreform der
Eidgenossenschaft. Inhaltlich war es ein
Kompromissfriede. Die Abtei St.Gallen war

wieder vollumfinglich im Besitz der Landes-
hoheit, die Landleute erhielten das Recht der
Konfessionswahl, das im 16. Jahrhundert all-
gemein ein Recht des Landesherrn geworden
war.

Wihrend also im ersten Teil des Landfrie-
dens der Loskauf des Toggenburgs vollstin-
dig beseitigt und der Fiirstabt wieder Landes-
herr wurde, bezog sich der zweite Teil auf die
Existenz zweier Konfessionen im Toggen-
burg. In jeder Pfarrei sollten beide Bekennt-
nisse als Mehr- oder Minderheiten nebenein-
ander bestehen konnen. Das Kirchenvermo-
gen und deren Einnahmen sollten nach Zahl
der Konfessionsangehorigen aufgeteilt wer-
den, was als «Abkurung» bezeichnet wird.
Schliesslich sollten sich die Angehorigen der
beiden Konfessionen «weder schmihen
noch schmutzen», waren also zur Toleranz
aufgefordert. Somit war die Basis fir ein
bikonfessionelles Toggenburg gelegt. «Bikon-
fessionell» bedeutet, dass das «katholische»
und «reformierte» Bekenntnis in einer Pfarre1
moglich war. Von einem parititischen Tog-
genburg konnte noch nicht gesprochen wer-
den, da mit diesem Begrift vor allem die
rechtliche Gleichstellung der Konfessionen
verbunden wird, welche aber im Toggenburg
bis 1718 nicht gegeben war.

Politischer Dualismus und
Reformation im Toggenburg

Zwei Aspekte sind bisher immer wieder ange-
sprochen worden: Auf der einen Seite stand
der Firstabt von St.Gallen, auf der anderen
die Toggenburger Landleute. Beide standen

11



gemeinsam in einem Landrechtsbiindnis mit
Schwyz und Glarus. Deshalb stellt sich die
Frage nach der staatlichen Ordnung. Ein Ver-
gleich zu heute mag die Unterschiede ver-
deutlichen. «Wihrend im modernen demo-
kratischen Staat nur ez letztlich massgeben-
des Rechtssubjekt, das souverdne Volk, von
dem alle Gewalt ausgeht, vorhanden ist,
waren es in den alten Staaten zwe: Triger des
Rechts, die Herrschaft, die thre Rechte besass
und geltend machte, und die Herrschafts-
leute oder Untertanen, die nicht bloss Ob-
jekte der Herrschaft waren, sondern auch
ihrerseits ihre alten Rechte, Privilegien und
Freiheiten zu wahren suchten. Daraus ergab
sich, dass das einander Gegentiberstehen
nicht ausgewogen sein konnte.» '%)

Deshalb ist zunidchst von den Landleuten zu
sprechen, das heisst den Toggenburgern auf
Grund ihrer Geburt oder auf Grund der Auf-
nahme ins Landrecht. Mit Erreichung des
vierzehnten Altersjahres hatten sie das Land-
rechtsbiindnis mit Schwyz und Glarus zu
beschworen, das die Toggenburger 1436 be-
ziehungsweise 1440 mit den beiden Orten
beschlossen hatten. Die Landleute waren in
Gerichtsgemeinden zusammengefasst, wo
Ammann und Richter gewdhlt wurden, um
der Rechtssprechung nachzukommen. Die
Frage, wer fur die Militirmannschaften zu-
stindig sel, scheint nie ganz geklirt worden
zu sein. 1529 nahmen es die Toggenburger
selbst wahr. Auf der anderen Seite stand der
Furstabt von St.Gallen, der die Landeshoheit
1468 durch Kauf erworben hatte. Er wurde
von den St.Galler Konventualen gewahlt
und vom Kaiser mit der dbtischen Land-
schaft und dem Toggenburg belehnt, indem
thm die Regalien, das heisst die koniglichen
Rechte tbertragen wurden. Er leistete dazu
vor dem Kaiser den Lehenseid. Diesen Vor-
gang hat Furstabt Otmar Kunz in besonderer
Weise unterstrichen, als er vom Regalien-
empfang ein Glasbild machen liess. Obwohl
er sich beim Kaiser vertreten liess — also nicht
wie auf dem Bild personlich anwesend war -,
ging es thm doch um «die Legitimierung der
personlichen Macht». Allerdings war die Be-
schworung des Landrechts mit Schwyz und
Glarus ungleich wichtiger, da er dadurch im
politischen Geflige der heutigen Schweiz als
Landesherr anerkannt wurde. 1469 hatte Abt
Ulrich Résch zusammen mit den Toggenbur-
gern einen Landrechtsvertrag mit Schwyz
und Glarus besiegelt. Neben Militir- und
Rechtshilfe zwischen den Vertragspartnern
sollten Schwyz und Glarus auch Appella-
tionsinstanz sein. Die beiden Orte sollten die
Toggenburger auch zu Gehorsam gegeniiber
dem Landesherrn anhalten.")

Im Namen des Abtes hatte ein Landvogt im
Amtshaus zu Lichtensteig die Grafschaft «ge-
trewlich und uffrecht (zu) regieren, verwalten
und versehen». Er war zustindig fur die «bus-

12

sen, zinss, Rendt und gult, was und wo das
ist». Er iberwachte die klosterlichen Lehen,
tbte die Aufsicht tber die Jagd, die Fischerer,
die Einwohnerkontrolle sowie die Aufsicht
iber die Niedergerichte aus. Er iberwachte
auch die Kirchenrechnungen. Direkt zustin-
dig war er fir das Ober- und das Unteramt,
welche das mittlere Toggenburg umfassten.
Das nordliche Toggenburg unterstand dem
Vogt von Schwarzenbach, dessen Aufgaben-
bereich demjenigen des Landvogts dhnlich
war, wobei er diesem zugeordnet war, zu-
gleich aber auch dem Stadthalter von Wil.
Wihrend der Landvogt stets Glarner oder
Schwyzer war, konnte auch ein Toggenburger
Vogt von Schwarzenbach sein. In letzterem
Fall hatte er das Recht, bei den thm unter-
stellten Gerichten anwesend zu sein, anson-
sten musste er seinen Weibel entsenden.?)
Einen weiteren Amtsbereich bildete das seit
1555 in die Abter St.Gallen inkorporierte
StJohann im Thurtal. Die St.Galler First-
dbte liessen sich dort nach ihrer Wahl feier-
lich inthronisieren. Fur die Liegenschaftsver-
waltung war ein Konventuale als Statthalter
zustindig, dem fur die Gerichte St.Johann
und «Unter dem Wasser» (= Nesslau) ein
«weltlicher Ambtmann zu St.Johann» zuge-
ordnet war. Seine Aufgaben entsprachen
denjenigen des Vogts von Schwarzenbach.?)
Ausdruck einer «guotten pollicey- (= Staats)-
Ordnung» war das «Toggenburger Sitten-
mandat», in welchem die zivile Gesetzge-
bung fir die Landleute zusammengefasst
war. Der Toggenburger Landfriede von 1538
brachte also den Dualismus des Staates zum
Ausdruck: Einer katholischen Landeshoheit
mit threm Beamtenapparat standen die
mehrheitlich reformierten Landleute gegen-
tiber.

Die Kirche im Toggenburg

Schon bald nach Beginn der verschiedenen
Glaubensgespriche zwischen Reformatoren
und altgliubigen Kirchenvertretern stand die
Frage, was denn unter Kirche zu verstehen
sel, in deren Mittelpunkt. Dabei zeigten sich
viele Unklarheiten und Unsicherheiten, zu-
mal das tatsdchliche Bild der damaligen Kir-
che einer theologischen Antwort nur abtrig-
lich sein konnte. «Ohne zu ibertreiben,
kann man sagen, dass die Kirche durchwegs
als Eigentum des Klerus erscheint, das wirt-
schaftlichen Nutzen und Genuss bringen
sollte».??)

Wie tiberall war auch im Toggenburg alles,
was zur Kirche gehorte, wie Pfarrhaus und die
dazugehorige Landwirtschaft, Eigentum ei-
nes weltlichen oder geistlichen Patronats-
herrn. In den Akten wird er meist als «rechter
Kollator und Lehensherr» bezeichnet. Mit
der Inkorporation der Abtei St.Johann im



Thurtal im Jahre 1555 gehorten nahezu alle
Pfarrkirchen dem Firstabt von St.Gallen.
Ausnahmen bildeten St.Verena/Magdenau,
Oberglatt und Degersheim, die dem Zister-
zienserinnenkloster Magdenau gehorten, so-
wie Mosnang, das dem Domstift Konstanz
gehorte. Wie einem Pichter wurde dem Pfar-
rer durch den Patronatsherrn die Pfarr-
pfrinde verliehen. Er hatte die Pfarre1 zu ver-
sehen, wobei die Sakramentenspendung im
Vordergrund stand. Er lebte von den Ertra-
gen seiner Landwirtschaft und den Zentabga-
ben der Pfarrgenossen. Wer Priester werden
wollte, ging im Normalfall bei einem Pfarrer
in die «Lehre». Beherrschte er den Aufgaben-
bereich, konnte er die Weihe erhalten und
sich um eine Pfarrstelle bemthen. Um 1500
gab es dann schon eine grossere Anzahl von
Geistlichen, welche die Universitit besucht
hatten, wobei es weniger um Theologie, als
vielmehr um eine gewisse Allgemeinbildung
ging.”®) Zwei Priester des Reformationszeit-
alters scheinen mit Luthers Schriften, ja so-
gar mit seinen Vorlesungen bekannt gewor-
den zu sein: Moritz Miles, bereits Pfarrer von
Wattwil, war 1521 an der Universitdat Basel
eingeschrieben. Dort wurden Luthers Schrif-
ten seit 1519 gedruckt und der dortige Rat for-
derte zuhanden der Tagsatzung, dass nichts
dagegen unternommen werde. Achilles Tal-
man studierte 1520 in Wittenberg/Kursach-
sen, wo neben Martin Luther seit 1518 auch
Philipp Melanchton lenrte. Talman war
1528-1563 reformierter Pfarrer (Pridikant)
von Jonschwil «und der gemaind zue Utz-
wil». 1529 wurde er der erste Dekan der Sy-
node. Sein Vater, Dr. Anton Talman, war
1498-1518 Pfarrer von Jonschwil gewesen. In
diesem Zusammenhang sei noch auf die Tat-
sache hingewiesen, dass ein grosser Teil der
Geistlichen entgegen der kirchlichen Ord-
nung mit einer Frau zusammenlebte und
Kinder hatte. Deshalb schaffte die neue Re-
formbewegung auch den Zdlibat der Priester
ab, wobel sie sich auf die Bibel berufen
konnte. Es waren nun gerade diejenigen Pfar-
rer, die sich der Reformation anschlossen,
wenn sie eine gewisse Bildung besassen. In-
dem die Messe abgeschafft wurde, waren
diese Pfarrer gehalten, die Verkiindigung des
Wortes Gottes in den Mittelpunkt threr Ta-
tigkeit zu stellen. Ein reformiertes Glaubens-
und Kirchenverstindnis sollte sich erst im
Laufe der folgenden Jahrzehnte entwik-
keln.?*)

Dennoch war es nicht so, dass der Bischof
von Konstanz, zu dessen Diozese das Tog-
genburg bis 1814 formal gehorte, nichts zu
sagen gehabt hitte. Die Patronatsherren hat-
ten ithm fir ihre Pfarrstellen den jeweiligen
neuen Pfriindeninhaber vorzustellen, worauf
dieser durch den Dekan eingesetzt werden
konnte (Investitur). Jeder neue Pfarrer hatte
bei diesem Anlass an die bischofliche Kasse

eine einmalige Steuer zu bezahlen. Der Bi-
schof war auch zustindig fur die Aufsicht
und die Bestrafung der Geistlichen. Fir den
gesamten Bereich der Ehe war das bischofli-
che Ehegericht zustindig, was damals noch
nicht Gegenstand der zivilen Gesetzgebung
war. Innerhalb der Diézese war das Toggen-
burg in zwei Dekanate gegliedert: Das Deka-
nat Wil umfasste fast das ganze Toggenburg.
Wildhaus gehorte namlich bis zur Reforma-
tion zur Diozese Chur, weil es eine Filialkir-
che von Gams war. Jonschwil, Henau,
Oberglatt und Magdenau gehorten zum De-
kanat St.Gallen. Eine lingere Auseinander-
setzung zwischen Didzese und Abtei St.Gal-
len ergab sich Mitte des 16. Jahrhunderts
beziiglich der Zukunft der Abtei StJohann
im Thurtal. 1555 wurde sie der Abtei St.Gal-
len unterstellt, nachdem Konstanz einiges
Interesse gezeigt hatte.?®) Letztlich war das
Bild der Kirche auch im Bereich der Ditzese
vorrangig von materiellen Aspekten geprigt.

Bikonfessionalitit und Landeshoheit

Der Kompromissfriede von 1538 war kaum
angetan, dass sich zwischen den entstande-
nen Konfessionsgruppen innerhalb der Pfar-
reien eine harmonische Entwicklung anbah-
nen konnte. Die Furstdbte als Landesherren
hatten aus ihrer Sicht das grosste Interesse,
das reformierte Bekenntnis nicht weiter aus-
breiten zu lassen. Dabei sollte die Frage, wer
fur die Aufnahme eines Hintersassen zustdn-
dig sei, von einiger Bedeutung werden. Hin-
tersassen waren diejenigen, die aus einer
anderen Landschaft stammend nicht das
Toggenburger Landrecht besassen. Unter
Abt Otmar Kunz (1564-1577) nahmen die
Ortschaften eigenstindig neue Landleute in
thr Recht auf. Unter Abt Joachim Opser
(1577-1594) erfolgte die Regelung: Die Land-
leute nehmen jemanden zum Landmann an,
der dann dem Landvogt und Landrat vorge-
stellt werden muss. Die damit verbundenen
Gebiihren teilen sich Landleute und Land-
vogt. Erst 1601 wurde in den Rapperswiler
Vertrigen festgehalten, dass fortan das katho-
lische Bekenntnis nicht mehr massgebend
sei. Bis dahin war es also dem Fiirstabt mog-
lich, auf diesem Wege die katholische Min-
derheit im Toggenburg zahlenmaissig zu ver-
stirken.?)

1572 machte dann Abt Otmar einen Versuch,
im Toggenburg doch noch die katholische
Konfession zum alleinigen Bekenntnis zu
machen. Der Landfriede von 1538 sollte ja
bis zu einem allgemeinen Konzil Gultigkeit
haben. Nach seiner Auffassung war das 1563
abgeschlossene Konzil von Trient ein allge-
meines Konzil gewesen, obwohl es sich zu
diesem Zeitpunkt nur noch als réomisch-ka-
tholische Versammlung verstand und dem-

13



entsprechend auch die Dekrete formulierte.
Abt Otmar wandte sich mit diesen Gedanken
an Schwyz und dieses brachte das Thema
auch in die Tagesordnung der katholischen
Orte ein. Eine weitere Beratung ist allerdings
nicht festzustellen.?’)

Unter Furstabt Joachim wurde ein letzter
Versuch unternommen, die reformierte
Mehrheit zu beschrinken. Die Hintersassen,
die das Landrecht nicht besassen und des-
halb nicht unter den Landfrieden fielen, soll-
ten fortan nur noch katholischen Bekennt-
nisses sein. Diejenigen des Unteramtes muss-
ten sich im Frihjahr 1588 in Lichtensteig
melden und wurden von Landvogt Reding
gefragt: Messe, ja oder nein? Mit andern
Worten: Wollt thr katholisch oder reformiert
sein? Diejenigen, welche reformiert bleiben
wollten, hatten ihre Habe zu packen und das
Land zu verlassen. Abt Joachim berichtete
1589 Schwyz, das die Standhaften alle ausge-
zogen seien. Die Hintersassen aus Ziirich
und Glarus riefen jedoch ihre Regierungen
zu Hilfe. Diese wandten sich im Juni 1588 an
Abt Joachim und baten, ihre Hintersassen
weiterhin 1m Toggenburg zu belassen.
Schwyz war wie das katholische Glarus der
Meinung, fir einen katholischen Landes-
herrn sei es nur «riemlich», die Einheit der
Religion zu foérdern. Zur gleichen Zeit er-
klirte die Konferenz der reformierten Orte
der Eidgenossenschaft, man kénne nur an
die Geduld des Abtes appellieren, da jede
Obrigkeit die Hintersassen ausweisen diirfe.
Tatsichlich konnten die Ziircher und Glar-
ner Hintersassen auch bleiben. Um ein Ein-
zelbeispiel anzufithren: Der Werdenberger
Hans Schlegel (Glarner Untertanengebiet)
hatte zunachst erklart, katholisch zu werden,
dann aber sich anders besonnen. Da er jetzt
auch von der Ausweisung bedroht war,
wandte er sich an den Rat von Evangelisch-
Glarus. Diesem gelang es, fur Schlegel die
weitere Niederlassung zu erwirken.

Doch AbtJoachim gab nicht auf. 1589 hatten
alle Hintersassen des Oberamtes in Lichten-
steig zu erscheinen. Die Pridikanten hatten
die Anordnung auf der Kanzel bekannt zu
machen. Sie erklirten zuvor, dass eine Aus-
weisung aber fiir Zurcher und Glarner nicht
Geltung habe. Deshalb kam es zu erneuten
Verhandlungen. Schwyz unterstiitzte den
Abt. Die Hintersassen protestierten lautstark
in Lichtensteig. Der Abt berief sich auf seine
Aufgabe einer «guotten Pollicey». Das Ergeb-
nis wird aus einem weiteren Ausweisungsver-
such von 1593 deutlich, als die Familie Hom-
berger in Nesslau gehen sollte. Zurich erin-
nerte den Abt an seine frithere Haltung und
bat, diese Familie weiterhin im Toggenburg
bleiben zu lassen. Fiirstabt Joachim hatte in
dieser Angelegenheit wohl stark auf die ka-
tholischen Orte gehofft. Diese hatten 1586 in
Luzern den «Goldenen Bund» geschlossen,

14

der unter anderem gegenseitige Hilfe in
einem Glaubenskrieg zum Inhalt hatte. 1587
hatten dieselben Orte den Allianzvertrag mit
Spanien geschlossen, der dhnliche Ziele be-
inhaltete. Als die Abte1 1589 dann dem «Gol-
denen Bund» beitreten wollte, blieb es bet
der Kenntnisnahme von Seiten der Orte.
Hier musste der Abt wohl erkennen, dass er
in seiner Religionspolitik letztlich auf sich
allein angewiesen war und Kompromisse
unausweichlich waren.?®)

Wenn vom bikonfessionellen Toggenburg
die Rede ist, dann bedeutet dies nicht nur die
Tatsache zweter Konfessionen, es schliesst
auch weitere Konfessionen aus. In Zurich
gab es seit Beginn der Reformation die
Gruppe der Wiedertduter oder Taufer. Sie
forderten ein tiefergehendes Christentum,
das Busse und Umkehr als Voraussetzung fir
die Taufe verlangt. Sie lehnten desh alb die
Kindertaufe ab und liessen sich als Erwach-
sene wieder taufen. Da die Reformation von
Anfang an ein landeshoheitliches Unterneh-
men war, ging schon Zirich hart gegen die
Tdufer vor und 1526 wurde einer ihrer Be-
griinder, Felix Manz, der erste Martyrer der
Reformationsbewegung.?’)

Die Eidgenossen erliessen 1532 ein grund-
satzliches Verbot fur die Tdufer. Auch im
Toggenburg schlossen sich viele threr Bewe-
gung an. Der Landvogt ging gegen sie vor
und setzte etliche von thnen im Schloss zu
Litisburg getangen. Der Ptarrer von Wil,
P Jakob Stossel, sollte mit thnen reden und
sie von ihrem falschen Weg iberzeugen. 1554
fand in Lichtensteig ein Gesprich mit Tau-
fern statt. Wieder wurden Todesurteile und
Landesverweisung tiber sie verhingt. Noch
1564 wurde ein Anhinger der Tdufer verur-
teilt, weil er sich fur sie eingesetzt hatte. Der
Druck der Verhiltnisse fiihrte schliesslich
dazu, dass sie ganz aus dem Toggenburg ver-
schwanden. Zugleich wurden die Grenzen
der Reformation deutlich. «Das fiihrte in
einer Zeit, da Kirche und Staat nicht getrennt
waren, zu den schmerzlichsten Geschehnis-
sen der protestantischen Christenheit.» %)
Fiir die beiden Konfessionen war die gegen-
seitige  Tolerierung vorgeschrieben, das
heisst, nach dem Landfrieden sollte keine
Parter die andere «schmutzen und schmi-
hen». Der Landvogt und das Landgericht
hatten diesbeziiglich strafend einzugreifen.
Vor allem in den sechziger Jahren kam es zu
mehreren Verurteilungen. Besonderes Aufse-
hen erregte der Fall der beiden Glarner, die
1576 1n einem Wirtshaus in St.Johann in be-
trunkenem Zustand Schmihungen aussties-
sen. Landschreiber Fuchs schrieb im Proto-
koll, ihre Formulierungen seien nur «mit
zliechten zu schryben». Sogar die katholi-
schen Orte schalteten sich ein. Im August
1576 wurden sie mit 20 Gulden bestraft.*)
Der Schmihartikel des Landfriedens kam



Abt Otmar Kunz empfingt von Kaiser Maximilian I1. die Regalien. Hinter ithm Monche des Klosters
St.Gallen und weltliche Vertreter der Abtei und der Grafschaft Toggenburg mit ihren Bannern. Eine der
sogenannten Belehnungsscheiben im Historischen Museum St.Gallen, 1565, von Niklaus Wirt aus
Wil. Die Darstellung zeigt den starken Bezug der Fiirstabtei zum Reich.

aber vor allem bei den Priestern und Pradi-
kanten zum Tragen, was im Zusammenhang
mit der Predigt noch aufgezeigt werden soll.

Die Trennung der Pfarrpfriinden

Kaum ein Thema hat die nachreformatori-
sche Zeit im Toggenburg derart erhitzt, wie
das Thema «Abkurung». Das Wort kommt
vom lateinischen «cura» = Pfarrhof und be-
deutet: «Ein Kirchspiel abteilen, sich von der
Mutterkirche loskaufen, Pfriindeneinkom-
men abteilen.»*?) Der Landfriede von 1538
hatte bestimmt, dass die Kirchengiiter nach
Marchzahl und Leuten geteilt und den Geist-
lichen der Konfessionen entsprechend zuge-
teilt werden. Die zugewiesenen Gliter durf-
ten nicht verkauft werden; wenn sie schon
verkauft waren, mussten sie zuriickerworben
werden. Doch die seit 1538 getroffenen
Bestimmungen zum Landfrieden zeigen,
dass dieser selbst allgemein formuliert wor-
den war und beziiglich der Pfriindenauftei-
lung immer wieder konkretisiert werden
musste. Sehr bald wurde um die Kaplanei-
pfrinden, um Mesmerpfrinden, Jahrzeitstif-
tungen und weitere Rechtsgiiter gestritten,
die ja im Landfrieden nicht erwahnt worden
waren. Immer wieder spielte auch der im
Landfrieden nicht bertcksichtigte Patronats-
herr eine Rolle, da er weiterhin beziiglich der
Pfrinde ein letztes Entscheidungsrecht be-

sass. 1541 wurde festgehalten, dass die Kapla-
nei- und Jahrzeitstiftungen ausschliesslich
bei den Altgliubigen verbleiben. Fur Jon-
schwil, Kirchberg und Henau wurde eine
Rechenschaftsablage erstellt und es konnte
nunmehr der katholische Gottesdienst wie-
der eingefithrt werden. In Jonschwil sollte es
in den kommenden Jahrzehnten noch 6fters
zu Auseinandersetzungen kommen, da die
katholische Minderheit gegeniiber der refor-
mierten Mehrheit auf ihrem Zehntanteil be-
harren musste.”®) In den sechziger Jahren
konnte auch in Mogelsberg und Peterzell ein
Priester angestellt werden, der von den Zehn-
ten 20 beziehungsweise 25 Gulden erhielt. In
Mosnang war 1548 erstmals der Zehnten ge-
teilt worden, was den Protest des Domstifts
Konstanz hervorrief. 1569 wurden dem Pra-
dikanten 20 Gulden zugesprochen, was auf
eine katholische Mehrheit in dieser Pfarrei
hinweist.?)

Insgesamt fuhrten die Pfriindenteilungen da-
zu, dass an vielen Orten jeweils nur eine Kon-
fessionsgruppe einen Geistlichen anstellen
konnte, da der zugewiesene Pfrindenanteil
materiell nicht mehr zuliess. Reformierte
Pfriinden waren zusammengeschlossen fir:
Wattwil und Lichtensteig, Ganterschwil und
Oberhelfenschwil, Lutisburg und Kirchberg
sowie Mosnang und Bitschwil. Lutisburg
und Ganterschwil waren als katholische
Pfrinde zusammengeschlossen. Im Obertog-
genburg sind zunichst nur reformierte Ptar-

15



reien festzustellen. In Nesslau versuchte
Firstabt Joachim seit 1588 mit Hilfe von
Schwyz in der dortigen Kirche wieder einen
Altar fur katholische Gottesdienste einzu-
richten, was aber erst nach jahrelangen Aus-
einandersetzungen moglich wurde.?)

Das Kollaturrecht im
Toggenburg

Bis zur Reformation hatten die Toggenburger
Patronatsherren ihre Priester dem Bischof
von Konstanz prisentiert, denen sie eine
ithrer Pfrinden verleihen wollten. Dazu sagte
nun ein Rechtsentscheid von 1543: «Wan ein
Ersame Kilchhori Einen Ehrlichen fromen
gelerthen Priester oder Predicanten / der da-
zu tugenlich und geschickt were / und sy
daran gefallen haben mogen / das dann Ir
Gnad uff unser Pitt denselben Priester oder
Predicannten, so er von uns presentiert / vor
anndern Lychen welle / und die gemeinden
weder mit Priester noch Predicanten / so
Inen Zwider / nit fiirsetzen.» 3¢) Dies bedeu-
tete, dass die Pfarrgenossen dem Fiirstabt als
Kollator und Lehensherr den von ithnen ge-
wihlten Pfrindeninhaber vorzustellen hat-
ten, und dieser dann vom Abt und seinem
Landvogt eingesetzt wurde. Dem Abt wurde
allerdings eine letzte Entscheidung dariiber
eingeriumt. Diese Regelung wurde nun von
den Fiirstibten gerade den Reformierten ge-
geniiber dusserst genau angewendet. Als die
Reformierten von Kirchberg 1569 ihren
neuen Priadikanten nicht dem Abt prasentier-
ten, wollte thn der Abt gleich aus dem Land
verweisen. Die Kirchberger redeten sich her-
aus und erklirten, sie hitten die Bestimmun-
gen nicht gekannt. Im gleichen Jahr wurde
auch der neugewihlte Pridikant von Kappel,

Heinrich Baumann, des Landes verwiesen,

weil er den geforderten Amtseid vor dem
Landvogt nicht ablegen wollte. Baumann
lehnte den Eid ab, weil es sich dabei wahr-
scheinlich um das Tridentinische Glaubens-
bekenntnis handelte, das auch von den ka-
tholischen Pfarrern bei Amtsantritt gespro-
chen werden musste. Als der neugewihlte
Pridikant von Mogelsberg, Hans Heinrich
Forster aus Ziirich, 1581 von der Ausweisung
bedroht war, half ihm auch die Fiirsprache
des Ziircher Rates nicht. So kam es, dass im
Toggenburg die Pridikanten oft iiberhaupt
nicht ihre Stelle antreten konnten oder nur
kurzfristig blieben. Hinzu kam das geringe
Einkommen, das manchen davon abhielt,
linger zu bleiben. Zurich musste die Ge-
meinden immer wieder mahnen, ihren Pradi-
kanten das ithnen zustehende Einkommen zu
geben.>’)

16

Die Glaubenslehre der beiden

Konfessionen

Nachdem Ulrich Zwingli schon 1523 die
wichtigsten Inhalte der christlichen Glau-
benslehre formuliert hatte, wurden sie 1566
im Zweiten Helvetischen Bekenntnis erneut
festgehalten. «In 30 Kapiteln von schlichter
und klarer Verstindlichkeit legt die «Confes-
sio» die Grundlagen des reformierten Glau-
bens dar und bertihrt die dogmatischen Fra-
gen nach der gottlichen Vorsehung, dem
freien Willen und dem Wesen der Sakra-
mente wie auch die sozialen nach den Ord-
nungen und Einrichtungen dieser Welt. Wie-
derum wird Stellung gegen die Tiufer und
Sektierer bezogen. Im abschliessenden XXX.
Kapitel ist von der Obrigkeit die Rede, die
von Gott zu Frieden und Ruhe des menschli-
chen Geschlechts eingesetzt ist.*®)

Auf altgldubiger Seite war in den vierziger
Jahren endlich das Konzil von Trient zu-
stande gekommen. Es wurde 1563 abge-
schlossen. Es brachte fur die katholische Kir-
che folgendes Ergebnis: «1. Das katholische
Glaubensgut wurde gegen das reformatori-
sche scharf abgegrenzt, allerdings nicht auf
der ganzen Linie der Kontroversen.» 2. Das
Konzil hat der protestantischen «Reforma-
tio» eine katholische Reform entgegenge-
setzt, wobei freilich manche Forderungen
der Reformbewegung unberiicksichtigt blie-
ben. %)

Diese katholische Reform sollte vor allem
durch die Diozesansynoden angegangen
werden. 1567 mahnte Papst Pius V. den Kon-
stanzer Kardinalbischof Mark Sittich von
Hohenems, eine Synode abzuhalten. Dieser
war noch ein Bischof der fritheren Zeit, hatte
er doch seine Stellung seinem Onkel, Papst
Pius IV. zu verdanken, nachdem er zuvor
Landsknechthauptmann gewesen war. Das
Toggenburg war auf dieser Synode durch den
Pfarrer von Lichtensteig, Georg Forster, ver-
treten. Sie dauerte vom 1. bis 4. September.
Furstabt Otmar erklirte bei der Vereidigung
auf das Tridentinische Glaubensbekenntnis
und die Konzilsbeschliisse, er nehme sie nur
an unter der Beriicksichtigung seiner Privile-
gien. Auch andere Abte gaben dieselbe Erkla-
rung ab, womit sie zwar fiir eine katholische
Reform eintraten, diese aber ithren bisherigen
Rechten keinen Abbruch tun sollte. Bischof
Mark Sittich erklarte, jeder solle das tun, was
nach seinen Kriften moglich sei. So be-
schlossen die Vertreter der Di6zese Konstanz
zwar ein umfassendes Reformprogramm, de-
ren Verwirklichung aber in der Reformunwil-
ligkeit des niederen Klerus und in den An-
spricchen der Landesherren ihre Grenzen
fand.*9)

Die katholische Reform erhielt deshalb ihre
entscheidenden Impulse durch die damit
beauftragten pipstlichen Gesandten. 1570



VL

Das Konzil von Trient (1545-63). Gemdlde einer Generalkongregation in Santa Maria Maggiore.
Olgemdilde von 1633 im Museo Diocesano in Trient.

hielt sich Kardinal Karl Borromius als «Pro-
tektor der schweizerischen Nation» in der
Zentralschweiz auf, um die Situation der
katholischen Kirche kennenzulernen. Auf
dem Wege zu seinen Verwandten nach Ho-
henems tibernachtete er am 27. August bei
Landvogt Balthasar Tschudi in Lichtensteig.
Fruhmorgens hielt er dort in Anwesenheit
einer grosseren Volksmenge einen Gottes-
dienst. Er wurde auch von Abt Otmar emp-
fangen. Nach seiner Riickkehr schrieb er
einen detaillierten Bericht, in dem er die
positiven und negativen Beobachtungen
festhielt. Wihrend er etwa die kirchlichen
Aktivititen der reformierten Stadt St.Gallen
hervorhob, lehnte er die gemeinsame Benut-
zung der einen Kirche durch beide Konfes-
sionen ab, wie er iberhaupt das Zusammen-
leben von Reformierten und Katholiken fur
den Glauben der Letztgenannten schidlich
hielt. Er forderte aber zuerst eine Reform
unter den katholischen Priestern.*’) Doch
erst 1579 wvisitierte der neue Nuntius Fran-
cesco Giovanni Bonhomini die stiftsankt-
gallischen Pfarreien und verlangte, dass die
Priester die Frauen, mit denen sie in eheihn-
licher Verbindung standen, wegschicken soll-
ten. Fiir die Seelsorge verfasste Bonhomini
spezielle Reformgesetze, die er auf einer Ver-

sammlung der Toggenburger Geistlichen in
Wil vortragen liess. Dabei iibertrug er dem
Furstabt ausdricklich die Vollmacht, fir die
Priester seiner Patronatspfarreien beztglich
ithrer Disziplin besorgt zu sein. Obwohl dies
auch in vereinzelten Fillen von der Diozese
her getan wurde, sollte mit dieser Anordnung
letztlich doch die Autonomie der stiftsankt-
gallischen Pfarreien innerhalb der Diozese
konkrete Formen annehmen, wie sie dann
1613 im Konkordat zum Ausdruck kam.*?)

Die Festigung der konfessionellen
Glaubenslehre durch Predigt und
Katechese

Wihrend fur die reformierten Pridikanten
von Anfang an die Predigt im Vordergrund
ithrer Tatigkeit stand, ging es tiir die katholi-
schen Priester zundchst weiterhin um die
Verwaltung der Sakramente, wie etwa der
Messe. Uber den Inhalt der reformierten Pre-
digt sind wir insofern informiert, weil sie
ofters als Schmihung der altgliubigen Lehre
interpretiert wurde. Die Pridikanten wurden
dann wegen Landfriedensbruch vom Land-
gericht verurteilt und, da sie Hintersassen

17



waren, aus dem Land gewiesen. Nach der
damaligen Gesetzgebung waren die Land-
leute allgemein verpflichtet, Gesetzesiiber-
tretungen anzuzeigen, was dann vor allem in
bezug auf die reformierte Predigt angewandt
wurde. So beschwerte sich 1563 Pridikant
Howlin von Kirchberg tiber die Katholiken
vor der Kirchenttre, die sich dort aufgehal-
ten hitten, «uff mich ze losen». Der Wiler
Statthalter habe sie mehrmals aufgefordert,
thm tber seine Predigt Bericht zu erstatten.
Die Reformierten warfen dasselbe auch Abt
Joachim vor, der dem Priddikanten in Lich-
tensteig zugehort habe, «frylich in kheinem
guetten».

Die Pridikanten bauten natiirlich ihre Pre-
digt von der heiligen Schrift her auf. Man
predigte auch tber Heiligenverehrung und
das Abendmahl. Verdichtigungen mussten
zwangsweise folgen. Pridikant Wicker von
Kirchberg wurde 1570 angeklagt, die Schrift-
stelle «die Juden haben rath gehebt, wie sy
den herrn Jesum khonden toten» auf den
Papst bezogen zu haben. Er konnte sich dar-
aufhin einer Verurteilung nur durch Flucht
entziehen. Neben der Predigt kam seit dem
Ende des 16. Jahrhunderts das «Psalmensin-
gen» hinzu. Wahrscheinlich handelt es sich
um eine Art von Katechese, in der die Psal-
men auswendig gelernt wurden. Nachdem
Flrstabt Joachim dieses «Singen» zunichst
verboten hatte, gab Firstabt Bernhard Mil-
ler nach Zahlung von 1400 Gulden seine
Zustimmung.*)

Wie gesagt, mit der Zeit kamen auch die ka-
tholischen Geistlichen der geforderten Pre-
digt an Sonn- und Feiertagen nach. Fir die
sonntigliche Unterweisung der Jugend wur-
de der Catechismus Romanus an die Pfarrer
verteilt. Doch 1578 erklirte Bischof Mark Sit-
tich, dass beztiglich der Glaubenskenntnisse
bei den Katholiken der Di6zese Konstanz so
gut wie keine Fortschritte festzustellen seien.
Deshalb ordnete er eine neue Drucklegung
des Katechismus an und schirfte den Pfar-
rern ein, mit Hilfe dieses Katechismus zu pre-
digen. Deutlich wird auch hier, wie mithselig
der Weg war, die christliche Botschaft zu ver-
kiindigen und wie erst nach Jahrzehnten das
konfessionelle Bewusstsein geprigt werden
konnte. 1566 hatte Pridikant Wacker von
Kirchberg gesagt, er musse tber die Heiligen-
verehrung predigen, weil unter seinen Zuho-
rern immer noch viele seien, welche die Hei-
ligen anrufen. 1594 erklirte Pridikant Keretz,
ebenfalls in Kirchberg, er habe dieses Thema
unter der Voraussetzung behandelt, dass er
nur noch reformierte Zuhorer habe.*)

Die Ehegerichtsbarkeit

Bis zur Reformation war der Bereich der Ehe
ausschliesslich eine kirchliche Angelegen-

18

heit, deren Eherecht massgebend war. Das
Ehegericht der Didzese Konstanz war seit
dieser Zeit in Radolfzell. Im Rahmen der
Reformation wurde 1525 fur Stadt und Land-
schaft Ziirich ein eigenes Ehegericht geschaf-
fen, das aus geistlichen und weltlichen Rich-
tern bestand. Das bisherige kirchliche Ehe-
recht wurde durch eine neue Ehegerichtsord-
nung ersetzt. Ehen konnten nun nicht nur
fir nichtig erklirt, sondern auch geschieden
werden, die Zahl der bisherigen Ehehinder-
nisse wurde reduziert. Reformierte Toggen-
burger wandten sich anfangs noch an das
Zurcher Ehegericht, wihrend seit den sechzi-
ger Jahren offensichtlich fiir beide Konfes-
sionen wieder das Konstanzer Gericht vorge-
schrieben war. Dem Firstabt war es nimlich
gelungen, fur die Rheintaler und Thurgauer
Gerichtsbezirke wieder allgemein das Kon-
stanzer Gericht als zustindige Instanz zu er-
kliren, was offensichtlich auch fur das Tog-
genburg galt. In einem Buch von 1631, in wel-
chem alle Ehegerichtsfille aus den dbtischen
Territorien zusammengestellt sind, waren fir
die Zeit vor 1568 nur genannt: «Anna Bliele-
rin und Sebastian Egli von Wattwil uss der
Graffschaft Toggenburg» und 1575 »Jogli Am
biiel von Wattwil und Christina Streller von
Dieterswil».*%)

Deshalb muss beziiglich der Ehegerichtsbar-
keit im 16. Jahrhundert das Protokoll des
bischoflichen Gerichts in Radolfzell befragt
werden. Bei den zwischen 1564 und 1582
behandelten Gerichtsfillen aus dem Toggen-
burg geht es meist um die Frage, wer wem die
Ehe versprochen hat, wobei dann ebenso oft
der Mann der Angeklagte ist. Die Namen
selen nun im einzelnen aufgefithrt:

1565 Christina Wirtin von Staringen
Johann Wagner von Algetzhausen
Regula Bommin von Alterschwyl/
Pfarrei Oberglatt

Georg Hagman von Neckher/Pfarrei
Helffenschwil

Cleophe Mairerin ab dem Bockhas-
perg/Pfarrei Oberglatt

Ottiliane Bauwminnin von Flawil/
Pfarrei Oberglatt

Wolfgang Stayger von Flawil
Christian Brunner von Cella Petri (Pe-
terzell)

... Hartzenmoserin ab dem Hemberg
Jakob Kappeler von Kappel/Toggen-
burg

Barbara Hugentoblerin von Kappel
Sebastian Giger aus dem Turtal/Pfarrei
Krummenau

Anna Undsandin uff d gluben/Pfarrei
Nesslau

Anna Germinnin von Rennen/Pfarrei
Mogelsberg

Ulrich Raych von Flawil, Knecht in
Brunnadern

1565

1565

1566

1566

1565

1567



1569 Walpurgin Wurtin von Liechtenstaig
Johann Jakob S6mlin von St.Gallen
Barbara Schnezerin von Henau
Johann Hofmann von Ganderschwil
Magdalena Habin von Wil
Wolfgang Ortinger von Magdenau
Barbara Wild von Ganderschwil
Johann Keyser von Ganderschwil
Barbara Miillerin von Mentzig
Johann Biieler von Hemberg
Barbara Schellenbiumin von Petri-
cella
Gallus Louber von Mogelsberg
Elisabeth Scheferin von Herisau
Haintzelberger (Haintzeler) von Hem-
berg
1582 Magdalena Zwickin von Mogelsberg
Jakob Forster von Mogelsberg.*)

1569

1569

1575

1579

1579

Zumindest im Bereich der Ehe wurde die
kirchliche Zustindigkeit der Didzese Kon-
stanz deutlich. Der weite Gang nach Radolf-
zell mochte nicht einfach sein, gab aber vor
allem der Frau einen gewissen Rechtsschutz,
der damals nicht selbstverstindlich war.

Der religios gepragte Alltag

Die «guotte pollicey» des Firstabtes von
St.Gallen kam besonders bei der Reglemen-
tierung des Alltags zum Ausdruck. Bis zur Re-
formation hatte die Kirche die Zahl der Feier-
tage bestimmt, was seither Sache der Landes-
herren wurde. 1525 hatte der Regensburger
Konvent der katholischen Stinde ihre Zahl
festgelegt. 1541 wurden sie auch fur das Tog-
genburg durch den Flirstabt bestimmt. Pradi-
kanten und Priester hatten sie von der Kanzel
bekanntzugeben. An Sonn- und Feiertagen
war der Gottesdienstbesuch vorgeschrieben,
was nach der Reformation zunichst allge-
mein schlecht eingehalten wurde.

Der Landesherr bestimmte auch eine gewisse
Kenntnis christlicher Gebete und zwar das
Vaterunser, das Ave Maria, das Apostolische
Glaubensbekenntnis und die 10 Gebote. Seit
1553 hatten die Geistlichen beider Konfes-
sionen diese Gebete nach der Predigt dem
Volk vorzusprechen, um die Gottesturcht
und christliche Liebe zu stirken (so das Man-
dat). Um die Kenntnis bei den Untertanen
nachzuprifen, waren beide Konfessions-
gruppen gehalten, vor Ostern sie dem Pradi-
kanten beziehungsweise Priester vorzuspre-
chen. Nach der Reformation wurde diese
Anordnung nur unter Protest durchgefithrt
und Schwyz musste die Toggenburger mehr-
fach mahnen. Seit der Synode von Konstanz
war die Gebetskontrolle mit der jihrlichen
Beichte und Kommunion verbunden. Ge-
bete und Sakramentenempfang wurden na-

mentlich festgehalten und die Listen waren
beim Landvogt in Lichtensteig abzugeben.
Die Gottesdienstzeiten waren ebenfalls
durch Mandate geregelt. Zuerst fand am fri-
hen Morgen die katholische Messe statt,
dann die reformierte Predigt. Der Wiler Statt-
halter musste 1570 den katholischen Pfarrer
in Kirchberg mahnen, die Zeiten genau ein-
zuhalten, damit die Leute «by rechter Zyth
wider haimkomen mogend». Die Reformier-
ten waren 1569 wegen des langen Ostergot-
tesdienstes einfach in die Kirche eingetreten,
was naturlich dem konfessionellen Neben-
einander abtriglich war.?’)

Wihrend der arbeitsfreien Zeit war sodann
das Spielen, vor allem das Falschspielen, ver-
boten. Davon ausgenommen war das Frei-
schiessen. Wortlich waren die Worte aufge-
zihlt, die den Leuten beim Fluchen und
Schworen auf die Lippen kamen: «Gott
sinem eingepornen son, Ein heilligs pitter
Lyden und sterben, Es sige by sinen heilligen
Sacramenten, Lyden, Marter, Critz, wunder,
plutt, Crafft und macht, himel und erdtrich
und ander schwiir.» *) Beziiglich der Fasten-
gebote findet sich im Toggenburger Sitten-
mandat nichts. Hier waren die von der Sy-
node und von Nuntius Bonhomini erlasse-
nen Konstitutionen massgebend. Die ge-
samte Reglementierung des Alltags aber
hatte ein Ziel, dass «die christliche Ordnung
Gott dem Allmechtigen zu lob und Eer ge-
pietten» sei.*’)

Die Aufsicht tiber die Geistlichen

Reformation und spiter Katholische Reform
konnten aber nur verwirklicht werden, wenn
die Geistlichen beziiglich ihrer Bildung und
ithres Lebenswandels einen entsprechenden
Stand erreichten. 1529 waren in Lichtensteig
die «Statuta und Satzungen des Synodi, des
Capitels der Predicanten und Dienern gott-
lichs worts in den kilchen der loblichen graf-
schaft Toggenburg» erlassen worden. Die Sy-
node hatte inskiinftig die Aufsicht uber ihre
Mitglieder. Die meisten Artikel dieser Kir-
chenordnung betrafen den Lebenswandel
der Pridikanten und mussten in den folgen-
den Jahrzehnten immer wieder angemahnt
werden. So erinnerte die Synode 1586 in
einem Mandat, dass das Jagen nach Pfarr-
stellen verboten se1.’) Ein weiterer Tages-
ordnungspunkt war die Aufsicht iber die
theologische Bildung. 1582 kam es bei der
Synodensitzung zum Streit zwischen dem
Pridikanten von Oberglatt, Rudolf Meyer,
und den ubrigen Toggenburger Pfarrern. Er
warf thnen vor, die Ziircher Bibeliiberset-
zung sei unkorrekt tibersetzt. Der Wattwiler
Pridikant Konrad Amisegger bat ihn darauf,

19



eine derart falsch ibersetzte Bibelstelle zu
nennen, worauf Meyer — so Amisegger -
«konnte (er) weder gagsen noch Eyer leg-
gen».”)) Der Vorwurf der falschen Bibeluber-
setzung wurde damals vor allem von Fiirstabt
Joachim Opser erhoben und war auch Ge-
genstand einer schriftlichen Auseinanderset-
zung zwischen ihm und dem erwidhnten Pri-
dikanten Amisegger.

Beziiglich ihrer Priester sah die katholische
Reform vor allem bei der Durchsetzung des
Zolibats thr Hauptziel. Vereinzelt ging Furst-
abt Otmar schon gegen Priester vor, die im
Konkubinat lebten. 1572 wurde der Pfarrer
von Niederglatt, Niklaus Kircher, in Ober-
berg bei Gossau eingesperrt, weil er zuviel an
Zehnten eingenommen und sich mit Frauen
im Wirtshaus herumgetrieben hatte. Er durf-
te das dbtische Territorium nicht mehr betre-
ten.”?) Allerdings war der Landesherr fur die
Disziplin der Priester kirchenrechtlich gar
nicht zustindig, sondern eben die Ditzese
Konstanz. Erst 1579 uibertrug Nuntius Bon-
homini Fiirstabt Joachim die Aufgabe, fur die
Vertreibung der Frauen aus den Pfarrhdusern
besorgt zu sein. 1586 wollte dann die Ditzese
eine Visitation durchfithren, die aber Abt
Joachim mit Berufung auf seine «bischofli-
chen Rechte» abwehren wollte. Nachdem
Weihbischof Wurer ein entsprechendes Be-
glaubigungsschreiben  zugeschickt hatte,
kam sie doch noch zustande. Uber die einzel-
nen Pfarrer des Toggenburgs schreibt die
Kommission:

«Peterzell: Michael Reutti aus Wil...stu-
dierte in Dillingen, in Konstanz ordi-
niert. .. ist nicht Konkubinarier.

Mosnang: Pfarrer und Dekan des Kapitels
Wil Jakob Stossel, Sohn eines Moénchs in
St.Gallen . . .schreibt die Getauften, Verstor-
benen auf...hat eine Konkubine, keine Kin-
der. Er erndhrte sie 4 Jahre lang. Innert
Monatsfrist soll er sie wegschicken.» Pfarrer
Stossel beschwerte sich bei der Kommission
tiber Fiirstabt Joachim, weil dieser mit Beru-
fung auf die Anordnung von Nuntius Bon-
homini thm die Visitation der Pfarreien un-
tersagt habe.

«Ganterschwil: Johannes Rechlin von Ra-
dolfzell. .. hat keine Seelsorgebeauftragung.
Hat seit 6 Jahren eine Konkubine, schon
zwel Kinder. Soll sie innert Monatsfrist weg-
schicken.» Die Kinder waren in der Didzese
Basel geboren, weshalb der Pfarrer dort auch
absolviert worden sei.

«Lichtensteig: Johann Ulrich Miles von
Lichtensteig. .. kannte sich bei den reservier-
ten Fillen und Ehehindernissen ungentigend
aus...hat beisich eine Bekannte, ist und war
nie Konkubinarier.

Biitschwil: Kaspar Drechsel aus Bregenz...
Vom seelsorgerlichen Wissen her nicht uber-
zeugend, studierte wenig. Hat eine Konku-
bine seit einem halben Jahr, vorher eine Be-

20

kannte. Unter Eid soll er sie wegschicken.
Jonschwil: Petrus Ehrhardt von Wil. .. stu-
dierte wenig. Ist niemals Konkubinarier ge-
wesen. Uber die Zeremonien des Gottesdien-
stes weiss er sehr gut Bescheid. Schreibt die
Getauften, Verstorbenen auf. Er scheint ein
vorbildliches Leben zu fithren.» >)

Wie bei den reformierten gab es auch bei den
katholischen Pfarrern Gutes und weniger
Gutes eng nebeneinander zu sehen. Insge-
samt herrschte im 16. Jahrhundert ein gewis-
ser lockerer Lebenswandel, dem auch die
Geistlichen unterlagen, und dessen Ein-
schrinkung durch landeshoheitliche und
kirchliche Anordnungen nur schwer durch-
zusetzen war. Sicher erschwerend war die Tat-
sache, dass die Zustindigkeit der Aufsicht
tber die katholischen Geistlichen zwischen
Landesherrn und Didzese umstritten war
und erst im Konkordat von 1613 geregelt wer-
den sollte.

Als Wanderer auf der Suche nach dem rech-
ten Weg erscheint in der zweiten Hilfte des
16. Jahrhunderts der Hemberger Johannes
Brunner. Als Pridikant der Zurcher Kirche
Ubte er an mehreren Orten sein Amt aus.
Dann trat er zum katholischen Bekenntnis
tiber. Er lehrte nun als Magister der Philoso-
phie an der Universitit Freiburg i. Br. griechi-
sche und hebriische Sprache und widmete
der Universitit eine hebriische Bibelaus-

gabe. Sein Gesundheitszustand zwang ihn
1587 zum Ricktritt.*%)

Zusammenfassung

Die vorliegende Darstellung wollte vor allem
die Faktoren aufzeigen, die von der Reforma-
tion ausgehend zur Bildung von Konfessio-
nen fuhrte. Dabei spielte nicht nur der kirch-
liche Bereich eine Rolle, sondern auch der
politisch-rechtliche und der soziale Bereich
waren von grundlegender Bedeutung. Zee-
den hat dies fiir Europa insgesamt festge-
stellt: «Alles in allem war es unméglich, kon-
fessionelle Auseinandersetzungen rein fiir
sich und losgeldst von der politischen Ge-
walt zu fihren, weil dieses Zeitalter gar nicht
in der Lage war, seine religiosen Probleme
anders denn als Angelegenheiten von zu-
gleich eminent politischem Charakter zu
verstehen.» *)

Nicht beantwortet wurde die Frage, welche
Konfession nun im Recht war, ob es die refor-
mierte Bewegung war oder das Verharren der
Katholiken bei dem bisherigen Glaubens-
und Kirchenverstindnis. Die Frage wurde bis
heute aus dem jeweiligen Blickwinkel der
einen oder andern Konfession beantwortet.
Im Wissen um die gemeinsame Vergangen-
heit wird deshalb das 6kumenische Gesprich
diesbeztiglich neue Akzente setzen konnen.



Anmerkungen

20
21)

23)

24)

Handbuch der Kirchengeschichte. Hrsg. von Hu-
bert Jedin. Bd. IV. Reformation. Katholische Re-
form und Gegenreformation. Sonderausgabe. Frei-
burg i.Br. 1985, S. 4.

Ernst Walter Zeeden, Das Zeitalter der Glaubens-
kimpfe 1555-1648, in: Gebhardt, Handbuch der
deutschen Geschichte Bd. 9, dtv., 6. Aufl. 1983, S.
14.

Handbuch der Schweizer Geschichte, Bd. 1, 2. Aufl.
Ziirich 1980, S. 439 f., 450, 462.

Gottfried Egli, Die Reformation im Toggenburg,
Schaffhausen 1955, S. 91. Wie Anm. 3, S. 472.

wie Anm. 3, S. 471.

wie Anm. 3, S. 463. Wie Anm. 4. S. 90, 107.
wie Anm. 4, S. 91

wie Anm. 4, S. 115, 116 f.

wie Anm. 3, S. 463.

wie Anm. 4, S. 122-124, 128-131, 141-143.
wie Anm. 3, S. 508-510.

wie Anm. 4, S. 150-156.

Anton Baumann, Die Firstabtei St.Gallen unter
Abt Diethelm Blarer von Wartensee 1530-1564.
Ungedruckte Dissertation Freiburg/Schweiz 1948,
S. 47.

wie Anm. 3, S. 523. Wie Anm. 4, S. 164 f.

wie Anm. 13, S. 61, 65.

wie Anm. 13, S. 66.

wie Anm. 13, S. 68-72.

wie Anm. 3, S. 407.

Beat Biihler, Gegenreformation und katholische
Reform in den stift-sanktgallischen Pfarreien der
Di6zese Konstanz unter den Abten Otmar Kunz
(1564-77) und Joachim Opser (1577-94), Unge-
druckte Dissertation Regensburg 1986, S. 41-43.
wie Anm. 19, S. 43.

wie Anm. 19, §. 43 f.

) wie Anm. 1, S. 7.

Paul Stirkle, Beitrige zur spitmittelalterlichen Bil-
dungsgeschichte St.Gallens, St.Gallen 1939, Nr.
359, 404, 514, 556, 557, 608, 614, 646.

wie Anm. 23. Nr. 477, 655.

47)

48
49
50)

51)
52)
53)

Das Kloster St.Johann im Thurtal. Ausstellungska-
talog, hrsg. von Werner Vogler, St.Gallen 1985, S.
16.

19, S. 78-80.

19, S. 79.

19, S. 80-84.

3, S. 457, 460.

3,S.461. Wie Anm. 13, S. 241 t.

19, S. 96 f.

19, S. 100.

19, S. 101 £.

wie Anm. 19, S. 102.

wie Anm. 19, S. 197.

StiAR. 13 F. 17 vom 31. August 1569: Es handelt sich
um eine Liste von Rechtsentscheiden seit 1538.
wie Anm. 19, S. 108, 112.

wie Anm. 3, S. 590.

wie Anm. 1, S. 500.

wie Anm. 19, S. 127-135.

wie Anm. 19, S. 117-122.

wie Anm. 19, S. 123-126.

wie Anm. 19, S. 113-115.

wie Anm. 19, S. 114, 159 f.

wie Anm. 4, S. 126-128. Wie Anm. 19, S. 150, 156.
Erzbischofliches Archiv Freiburgi.Br.: Ha 135, S. 33
b, 77,111 b, 43b. Ha 136, S. 37,149. Ha 137, S 46 b,
Ha 139, S. 138, 34 b, Ha 141, S. 25.

wie Anm. 19, S. 161 ff. SttAR. 99 E 2. vom 21. Mirz
1570.

wie Anm.
wie Anm.
wie Anm.
wie Anm.
wie Anm.
wie Anm.
wie Anm.
wie Anm.

) StiA Bd. 1552, S. 381 ff. bzw. S. 45 ff.
) wie Anm. 19, S. 165. Wie Anm. 48.

wie Anm. 4, S.123. Paul Boesch, Die Beziehungen
zwischen dem Toggenburg und Zirich seit der Re-
formation bis zum Ende des 17. Jahrhunderts, in:
ZSG 12 (1930), S. 310.

wie Anm. 50, S. 316, 318 ff.

wie Anm. 19, S. 145.

wie Anm. 19, S. 175. Das Visitationsprotokoll iiber
den Schweizerischen Klerus des Bistums Konstanz
von 1586, bearb. von Oskar Vasella, Bern 1963, S.
174 ff.

wie Anm. 19, S.138. Ziircher Pfarrerbuch 1519-1952.
Hrsg. von Emmanuel Dejung und Willy Wuhr-
mann, Ziirich 1953, S. 222.

wie Anm. 2, S. 17.

21



	Christliche Konfessionen im Toggenburg : ihre Entstehung und Entwicklung im 16. Jahrhundert

