
Zeitschrift: Toggenburger Annalen : kulturelles Jahrbuch für das Toggenburg

Band: 15 (1988)

Artikel: Christliche Konfessionen im Toggenburg : ihre Entstehung und
Entwicklung im 16. Jahrhundert

Autor: Bühler, Beat

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883621

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883621
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


jfccLiJ La c llcnrij£ foand j. i/jx <j et Irrtum

\ Jacitlttm 6' I. L'fla ricu. (j. itctf-nc 7n ick.
i
0. Co/M Ha ß. i l tTcc ,c H. ß } t. Hfan/uo //~,ryiJ.m//.

cZ>f
O 77,III J OfinLiPpg.g. ca. mcfcr/u/n w. _

O

Das Kloster Alt St.Johann um 1626. Kolorierte Federzeichnung von P. Joseph Bloch nach P. Gregor
Schnyder (1696). 1785. Stiftsarchiv St. Gallen, Bd. 289. — Legende zu den dargestellten Bauten:
1. Klosterkirche, 2. Liebfrauenkapelle, 3. St.Annakapelle, 4. Abtswohnung, 5. Refektorium, 6.
Ökonomie, 7. Gästehaus, 8. Friedhof.



Christliche Konfessionen im Toggenburg

Ihre Entstehung und Entwicklung im 16. Jahrhundert

Dr. Beat Bühler
Ganterschwil/Straubing (Bayern)

Die Geschichte des Toggenburgs ist über
weite Abschnitte von konfessionellen
Auseinandersetzungen geprägt. Heute leben wir
aus verschiedenen Gründen in einer
diesbezüglich ruhigeren Zeit. Dies dürfte Anlass
sein, über Entstehung und Entwicklung der
Konfessionen nachdenken zu können, ohne
gleich wieder in gegenseitige Schuldzuweisungen

zu fallen.
Früher wurde diese Zeit allgemein in die Zeit
der Reformation und Gegenreformation
eingeteilt. Dies gilt zwar auch heute noch, wird
aber jetzt differenzierter gesehen. Die
Begriffe selber können aus der Sicht der Konfessionen

unterschiedlich gedeutet werden.
Katholiken werden etwa «Reformation» mit
«Kirchenspaltung» und «Gegenreformation»
mit der Zurückgewinnung von Reformierten
zum katholischen Bekenntnis verbinden.
Reformierte wiederum sehen in der
«Reformation» die Gründung ihrer Kirche und in
der «Gegenreformation» den Versuch, ihre
eben entstandene Kirche zu unterdrücken,
zumindest aber sie möglichst klein zu halten.
Die neuere Geschichtsschreibung macht
diesbezüglich genauere Unterscheidungen.
So schreibt etwa Erwin Iserloh: «Eine
Reformation, die zur Spaltung der Christenheit
des Westens führte, hat niemand gewollt. Die
Reformatoren wollten die Reform der einen
allen gemeinsamen Kirche. Weil diese
Reform an Haupt und Gliedern scheiterte, kam
es zur Spaltung.»1) Ernst Walter Zeeden
knüpft hier an und sagt: «Die Konfessionen
traten in ihren geschichtlichen Anfängen als
Versuche ins Leben, die Kirche zu reformieren

und sich selbst gegen Konkurrenz-Reformationen

zu wehren, abzuschirmen und zu
behaupten. Indem sie sich verbreiteten oder
verlorenes Terrain zurückzugewinnen trachteten,

bekämpften sie sich notwendig
gegenseitig.»2) Es geht also im Folgenden um die
Darstellung der Reformation und der daraus
sich entwickelnden Konfessionen. Dabei
geht es nicht nur um innerkirchliche
Prozesse, müssen doch die politischen und
sozialen Strömungen des 16. Jahrhunderts
ebenso mitberücksichtigt werden.

Die Reformation im Toggenburg
(1524-1538)

Bekanntlich wird der Beginn der Reformation

in der Veröffentlichung der Thesen des

Wittenberger Theologieprofessors Martin
Luther vom Oktober 1517 gesehen. Anlass
dazu war die Ablasspredigt, welche Martin
Luther auf Grund seines Bibelstudiums
kritisierte. In den folgenden Jahren kam es zu
verschiedenen Gesprächen zwischen Luther
und Kirchenvertretern, wobei sich die
anfängliche Kritik am Ablass zu einer
grundsätzlichen Kritik und einem Infragestellen
der kirchlichen Lehre entwickelte. Dies
führte 1520/21 zum Ausschluss Luthers aus
der Reichs- und Kirchengemeinschaft.
Im Gebiet der heutigen Schweiz war es der
Toggenburger Ulrich Zwingli, der durch ein
intensives Bibelstudium die Fundamente des

christlichen Glaubens herausarbeitete und
sie 1523 bei einer ersten Disputation in
seinen «Schlussreden» zusammenfasste. Im
Oktober 1523 liess der Zürcher Rat auf Grund
einer zweiten Disputation durch Kommissionen

verschiedene Aspekte der Glaubenslehre

diskutieren. Dies führte im Laufe des

Jahres 1524 zu ersten Konsequenzen, vor
allem im Bereich des Kults. In der Zürcher
Landschaft begannen in diesem Jahr
verschiedene Pfarrer, im Sinne dieser neuformulierten

Glaubenslehre zu predigen.3) In der
Stadt St.Gallen wandte sich seit 1523
Joachim von Watt (Vadianus) ebenfalls durch
biblisch ausgerichtete Predigten an die Bürger

seiner Vaterstadt. So verwundert es nicht,
dass auch das Toggenburg von dieser neuen
Bewegung innerhalb der Kirche erfasst wurde.

Der Landrat forderte 1524 die Geistlichen
auf, das Wort Gottes «ohne Beimischung
menschlicher Satzungen» zu verkünden.4)
Im Mai 1526 fand in Baden AG eine Disputation

zwischen den Reformatoren verschiedener

Schweizer Städte und Theologen des

nunmehr «alten» Glaubens statt. Eine
Einigung war allerdings schon nicht mehr möglich.

Johannes Eck formulierte in Abgrenzung

zu den Reformatoren die altgläubige

9



Lehre, weshalb das Schlussdokument dieser
Disputation auch nur von den «katholischen»

Orten unterzeichnet wurde.") Damit
erfolgte eine erste Trennung der Alt- von den
Neugläubigen, wie damals «Katholiken» und
«Reformierte» bezeichnet wurden. Das
Toggenburg war bei dieser Disputation durch
den Wattwiler Pfarrer Moritz Miles vertreten,
der mit dem Jonschwiler Pfarrer Achilles Tal-
man zum Wortführer der neuen Bewegung
werden sollte.
Mit dem Jahr 1526 trat nun im Toggenburg
der zweite Aspekt des Zeitalters in den
Vordergrund: die Frage der Rechtsstellung der
Gemeinden und Gerichte gegenüber der
Landeshoheit, das heisst der Fürstabtei Sankt
Gallen. Im Hintergrund steht dabei der
Bauernkrieg, der das gesamte Mitteleuropa
erfasst hatte. Ihre Forderungen hatten die
Bauern in den Zwölf Artikeln zusammenge-
fasst, deren erster die Forderung nach der
Wahl des Pfarrers durch die Gemeinde
beinhaltete. Diese Forderung wurde auch im
Toggenburg erhoben. Die Landrechtsorte
Schwyz und Glarus entschieden aber am
9. Dezember 1526, dass Pfarrer weiterhin nur
mit dem Einverständnis des Patronatsherrn
angestellt werden dürften. Zugleich be-
schloss der Toggenburger Landrat, die Pfarrer
von Hemberg, Stein und Wildhaus des Landes

zu verweisen, da sie im Sinne der
neuformulierten Glaubenslehre predigten. Im
September 1527 musste Fürstabt Franz Gaisberg
verschiedene Orte im Toggenburg feststellen,

die die Abgaben verweigerten. Schwyz
und Glarus lehnten diesbezügliche
Forderungen der Landleute ab.6) Dies scheint die

Reformbewegung im Toggenburg nur noch
gefördert zu haben. Von Arx sagt, dass 1527
in Jonschwil und Henau, 1528 in Oberhel-
fenschwil, Wildhaus und St.Johann im Thur-
tal die Messe abgeschafft wurde. Hier wurde
also nur noch ein reiner Predigtgottesdienst
gehalten.7) Der nächste Schritt bestand in der
Entfernung des Altars und aller Bilder, wie es

in der Stadt St.Gallen im Dezember 1527
geschehen war. Im Mai 1528 wurden diese in
den Kirchen von Kappel und Krummenau
entfernt. «Am 23. August wurde in Lichtensteig

beschlossen, die Kirche auszuräumen,
was am 25./26. August geschah.» In Nesslau
war dies ebenso der Fall und erst 1588
versuchte dann Fürstabt Joachim im Rahmen
der Gegenreformation, wieder einen Altar zu
errichten. In Lichtensteig war es vor allem
Stadtschreiber Heinrich Steiger, der diese
Aktion leitete und auch in diesen Jahren mit
Ulrich Zwingli korrespondierte.6)
Schliesslich kam der Gedanke auf, sich von
der Landeshoheit der Abtei loszukaufen.
Dem Abt sollte jene Geldsumme zurückerstattet

werden, die Abt Ulrich Rösch 1468
dem Freiherrn von Raron bezahlt hatte.
Dasselbe Ziel hatten auch die Bauern des Amtes

Grüningen im Zürcher Oberland im Auge
gehabt, die sich 1525 von der Stadt Zürich
loskaufen wollten.11)
Das Jahr 1529 sollte dann zum wichtigsten
Jahr werden: In Lichtensteig schlosssen sich
die Pfarrer der neuen Bewegung zu einer
Synode zusammen und gaben sich eine
Kirchenordnung. Damit war die reformierte Kirche

offiziell konstituiert. Zugleich starb
Fürstabt Franz Gaisberg und Zürich empfahl,
dem neuen Fürstabt Kilian German, einem
Toggenburger Landsmann, die Huldigung als

Landesherrn zu verweigern. Die Toggenburger
Militärmannschaften beschlossen, in

dem sich abzeichnenden Krieg nicht Schwyz
und Glarus, sondern Zürich zu unterstützen.
Doch einigte man sich auf eidgenössischer
Ebene auf den ersten Landfrieden vom 29.

Juni 1529, wobei die Frage der Landeshoheit
im Toggenburg vorerst ungelöst blieb.10)
1530 floh der Konvent der Benediktiner aus
seinem Kloster in St.Gallen und die äbtische
Landschaft sollte mit einer Verfassung unter
das Protektorat der vier Schirmorte Zürich,
Luzern, Schwyz und Glarus zu stehen kommen.

Das Kloster in St.Gallen wurde an die
Stadt verkauft.11) An Stelle des Abtes verhandelten

Zürich und Glarus mit den Toggen-
burgern über den Loskauf von der Landeshoheit,

der am 27. Oktober 1530 besiegelt
wurde. Bereits im Juni 1530 war auf einer
Landsgemeinde in Bernhard Küenzli von
Brunnadern ein Landammann gewählt worden.

Ende August verunglückte Fürstabt
Kilian German in der Nähe von Bregenz
tödlich.12)

Das Ende der Benediktinerabtei schien
damit unausweichlich geworden zu sein, während

das Toggenburg ein unabhängiges Land
geworden war. Doch es sollte nicht dabei
bleiben. Den geflüchteten Mönchen gelang
es am 19. September 1530 in Mehrerau bei
Bregenz einen neuen Fürstabt zu wählen:
Diethelm Blarer von Wartensee. Er wandte
sich im Januar 1531 an die Eidgenossen und
erklärte, alles zu tun, um wieder die frühere
Rechtsstellung der Abtei zu erlangen.13) Am
24. Oktober 1531 fand die entscheidende
Schlacht des zweiten Kappeler Krieges statt,
die zum zweiten Landfrieden führte. Dabei
fanden auch viele Toggenburger den Tod,
unter ihnen der Stadtschreiber von Lichtensteig,

Heinrich Steiger.14) Die katholischen
Orte erklärten Fürstabt Diethelm, ihm wieder

zu seinen Rechten zu verhelfen.
Die Stadt Wil war zudem bereit, ihn wieder
als Stadtherrn anzuerkennen. Mit Hilfe des

neuen Schirmhauptmanns, eines Luzerners,
gelang es, die äbtische Landeshoheit wieder
vollumfänglich in der Landschaft aufzurichten.

Am 27. Oktober 1532 wurde auch der
Kauf des Klosters durch die Stadt St.Gallen
rückgängig gemacht.15) Für das Toggenburg
schien es zunächst bei der Situation von 1530

10



Die Amter und Vogteien
des Stiftes St. Gallen
unter Abt Joachim
Opser (1577-94).
Figurenscheibe von Nikiaus
Wirt, 1581. Historisches
Museum St. Gallen.

!!Tlürpr

kpfs
». '.

zu bleiben. Die katholischen Orte hatten im
November 1531 den Toggenburger Landleuten

geschrieben, dass sie sie weiterhin
unabhängig sehen wollten. In einem ersten
Landfrieden desselben Monats wurde auch der
Loskauf bestätigt. Die Gründe, weshalb vor
allem Schwyz die Toggenburger derart
unterstützte, sind nicht zu klären. Bereits einen
Monat später kündigte es den Landfrieden
auf, was es mit der Haltung der mehrheitlich
reformierten Toggenburger gegen ihre
altgläubigen Landleute begründete.lb) 1532 kam
es in Rapperwil zu Verhandlungen über die
Zukunft des Toggenburgs. Der Fürstabt sollte
wieder Landesherr sein, die Toggenburger
sollten aber an der Landeshoheit beteiligt
werden, zum Beispiel sollte der Landvogt
auch ein Toggenburger sein können. Die
bisherigen Rechte der Toggenburger sollten
garantiert werden. Alle diese Punkte hatte der
Fürstabt eingebracht, wofür er die Forderung
erhob, dass der Kauf des Toggenburgs von
1530 rückgängig gemacht werden sollte. Die
Verhandlungen endeten am 22. Juli 1532 im
Sinne der vom Abt gemachten Vorschläge
und sollten vier Jahre gelten.1') Nach diesen
vier Jahren war Fürstabt Diethelm für eine
endgültige Regelung. Zunächst wurde er nur
von Schwyz unterstützt, während Glarus
und Zürich die Toggenburger unterstützten.
Im Herbst 1537 gelang es Abt Diethelm, Glarus

für seine Haltung zu gewinnen. Damit
war der Weg frei für den Toggenburger
Landfrieden vom 22. Juli 1538. Er sollte Geltung
haben bis zu einem allgemeinen Konzil
beziehungsweise einer Gesamtreform der
Eidgenossenschaft. Inhaltlich war es ein
Kompromissfriede. Die Abtei St.Gallen war

wieder vollumfänglich im Besitz der Landeshoheit,

die Landleute erhielten das Recht der
Konfessionswahl, das im 16. Jahrhundert
allgemein ein Recht des Landesherrn geworden
war.
Während also im ersten Teil des Landfriedens

der Loskauf des Toggenburgs vollständig

beseitigt und der Fürstabt wieder Landesherr

wurde, bezog sich der zweite Teil auf die
Existenz zweier Konfessionen im Toggenburg.

In jeder Pfarrei sollten beide Bekenntnisse

als Mehr- oder Minderheiten nebeneinander

bestehen können. Das Kirchenvermögen
und deren Einnahmen sollten nach Zahl

der Konfessionsangehörigen aufgeteilt
werden, was als «Abkurung» bezeichnet wird.
Schliesslich sollten sich die Angehörigen der
beiden Konfessionen «weder schmähen
noch schmutzen», waren also zur Toleranz
aufgefordert. Somit war die Basis für ein
bikonfessionelles Toggenburg gelegt.
«Bikonfessionell» bedeutet, dass das «katholische»
und «reformierte» Bekenntnis in einer Pfarrei
möglich war. Von einem paritätischen
Toggenburg konnte noch nicht gesprochen
werden, da mit diesem Begriff vor allem die
rechtliche Gleichstellung der Konfessionen
verbunden wird, welche aber im Toggenburg
bis 1718 nicht gegeben war.

Politischer Dualismus und
Reformation im Toggenburg

Zwei Aspekte sind bisher immer wieder
angesprochen worden: Auf der einen Seite stand
der Fürstabt von St.Gallen, auf der anderen
die Toggenburger Landleute. Beide standen

11



gemeinsam in einem Landrechtsbündnis mit
Schwyz und Glarus. Deshalb stellt sich die
Frage nach der staatlichen Ordnung. Em
Vergleich zu heute mag die Unterschiede
verdeutlichen. «Während im modernen
demokratischen Staat nur ein letztlich massgebendes

Rechtssubjekt, das souveräne Volk, von
dem alle Gewalt ausgeht, vorhanden ist,
waren es in den alten Staaten zwei Träger des

Rechts, die Herrschaft, die ihre Rechte besass

und geltend machte, und die Herrschaftsleute

oder Untertanen, die nicht bloss
Objekte der Herrschaft waren, sondern auch
ihrerseits ihre alten Rechte, Privilegien und
Freiheiten zu wahren suchten. Daraus ergab
sich, dass das einander Gegenüberstehen
nicht ausgewogen sein konnte.»18)
Deshalb ist zunächst von den Landleuten zu
sprechen, das heisst den Toggenburgern auf
Grund ihrer Geburt oder auf Grund der
Aufnahme ins Landrecht. Mit Erreichung des

vierzehnten Altersjahres hatten sie das
Landrechtsbündnis mit Schwyz und Glarus zu
beschwören, das die Toggenburger 1436
beziehungsweise 1440 mit den beiden Orten
beschlossen hatten. Die Landleute waren in
Gerichtsgemeinden zusammengefasst, wo
Ammann und Richter gewählt wurden, um
der Rechtssprechung nachzukommen. Die
Frage, wer für die Militärmannschaften
zuständig sei, scheint nie ganz geklärt worden
zu sein. 1529 nahmen es die Toggenburger
selbst wahr. Auf der anderen Seite stand der
Fürstabt von St.Gallen, der die Landeshoheit
1468 durch Kauf erworben hatte. Er wurde
von den St.Galler Konventualen gewählt
und vom Kaiser mit der äbtischen
Landschaft und dem Toggenburg belehnt, indem
ihm die Regalien, das heisst die königlichen
Rechte übertragen wurden. Er leistete dazu
vor dem Kaiser den Lehenseid. Diesen
Vorgang hat Fürstabt Otmar Kunz in besonderer
Weise unterstrichen, als er vom Regalienempfang

ein Glasbild machen liess. Obwohl
ersieh beim Kaiser vertreten liess - also nicht
wie auf dem Bild persönlich anwesend war -,
ging es ihm doch um «die Legitimierung der
persönlichen Macht». Allerdings war die
Beschwörung des Landrechts mit Schwyz und
Glarus ungleich wichtiger, da er dadurch im
politischen Gefüge der heutigen Schweiz als
Landesherr anerkannt wurde. 1469 hatte Abt
Ulrich Rösch zusammen mit den Toggenburgern

einen Landrechtsvertrag mit Schwyz
und Glarus besiegelt. Neben Militär- und
Rechtshilfe zwischen den Vertragspartnern
sollten Schwyz und Glarus auch
Appellationsinstanz sein. Die beiden Orte sollten die
Toggenburger auch zu Gehorsam gegenüber
dem Landesherrn anhalten.1")
Im Namen des Abtes hatte ein Landvogt im
Amtshaus zu Lichtensteig die Grafschaft «ge-
trewlich und uffrecht (zu) regieren, verwalten
und versehen». Er war zuständig für die «bus-

sen, zinss, Rendt und gült, was und wo das

ist». Er überwachte die klösterlichen Lehen,
übte die Aufsicht über diejagd, die Fischerei,
die Einwohnerkontrolle sowie die Aufsicht
über die Niedergerichte aus. Er überwachte
auch die Kirchenrechnungen. Direkt zuständig

war er für das Ober- und das Unteramt,
welche das mittlere Toggenburg umfassten.
Das nördliche Toggenburg unterstand dem
Vogt von Schwarzenbach, dessen Aufgabenbereich

demjenigen des Landvogts ähnlich
war, wobei er diesem zugeordnet war,
zugleich aber auch dem Stadthalter von Wik
Während der Landvogt stets Glarner oder
Schwyzer war, konnte auch ein Toggenburger
Vogt von Schwarzenbach sein. In letzterem
Fall hatte er das Recht, bei den ihm
unterstellten Gerichten anwesend zu sein, ansonsten

musste er seinen Weibel entsenden.20)
Einen weiteren Amtsbereich bildete das seit
1555 in die Abtei St.Gallen inkorporierte
St.Johann im Thurtal. Die St.Galler Fürstäbte

Hessen sich dort nach ihrer Wahl feierlich

inthronisieren. Für die Liegenschaftsverwaltung

war ein Konventuale als Statthalter
zuständig, dem für die Gerichte St.Johann
und «Unter dem Wasser» Nesslau) ein
«weltlicher Ambtmann zu St.Johann»
zugeordnet war. Seme Aufgaben entsprachen
denjenigen des Vogts von Schwarzenbach.21)
Ausdruck einer «guotten pollicey- Staats)-
Ordnung» war das «Toggenburger
Sittenmandat», in welchem die zivile Gesetzgebung

für die Landleute zusammengefasst
war. Der Toggenburger Landfriede von 1538
brachte also den Dualismus des Staates zum
Ausdruck: Einer katholischen Landeshoheit
mit ihrem Beamtenapparat standen die
mehrheitlich reformierten Landleute gegenüber.

Die Kirche im Toggenburg

Schon bald nach Beginn der verschiedenen
Glaubensgespräche zwischen Reformatoren
und altgläubigen Kirchenvertretern stand die
Frage, was denn unter Kirche zu verstehen
sei, in deren Mittelpunkt. Dabei zeigten sich
viele Unklarheiten und Unsicherheiten,
zumal das tatsächliche Bild der damaligen Kirche

einer theologischen Antwort nur abträglich

sein konnte. «Ohne zu übertreiben,
kann man sagen, dass die Kirche durchwegs
als Eigentum des Klerus erscheint, das
wirtschaftlichen Nutzen und Genuss bringen
sollte».22)
Wie überall war auch im Toggenburg alles,
was zur Kirche gehörte, wie Pfarrhaus und die
dazugehörige Landwirtschaft, Eigentum
eines weltlichen oder geistlichen Patronats-
herrn. In den Akten wird er meist als «rechter
Kollator und Lehensherr» bezeichnet. Mit
der Inkorporation der Abtei St.Johann im

12



Thurtal im Jahre 1555 gehörten nahezu alle
Pfarrkirchen dem Fürstabt von St.Gallen.
Ausnahmen bildeten St.Verena/Magdenau,
Oberglatt und Degersheim, die dem
Zisterzienserinnenkloster Magdenau gehörten,
sowie Mosnang, das dem Domstift Konstanz
gehörte. Wie einem Pächter wurde dem Pfarrer

durch den Patronatsherrn die
Pfarrpfründe verliehen. Er hatte die Pfarrei zu
versehen, wobei die Sakramentenspendung im
Vordergrund stand. Er lebte von den Erträgen

seiner Landwirtschaft und den Zentabga-
ben der Pfarrgenossen. Wer Priester werden
wollte, ging im Normalfall bei einem Pfarrer
in die «Lehre». Beherrschte er den Aufgabenbereich,

konnte er die Weihe erhalten und
sich um eine Pfarrstelle bemühen. Um 1500

gab es dann schon eine grössere Anzahl von
Geistlichen, welche die Universität besucht
hatten, wobei es weniger um Theologie, als

vielmehr um eine gewisse Allgemeinbildung
ging.23) Zwei Priester des Reformationszeitalters

scheinen mit Luthers Schriften, ja
sogar mit seinen Vorlesungen bekannt geworden

zu sein: Moritz Miles, bereits Pfarrer von
Wattwil, war 1521 an der Universität Basel

eingeschrieben. Dort wurden Luthers Schriften

seit 1519 gedruckt und der dortige Rat
forderte zuhanden der Tagsatzung, dass nichts
dagegen unternommen werde. Achilles Tal-
man studierte 1520 in Wittenberg/Kursachsen,

wo neben Martin Luther seit 1518 auch
Philipp Melanchton lehrte. Talman war
1528-1563 reformierter Pfarrer (Prädikant)
von Jonschwil «und der gemaind zue Utz-
wil». 1529 wurde er der erste Dekan der
Synode. Sein Vater, Dr. Anton Talman, war
1498-1518 Pfarrer von Jonschwil gewesen. In
diesem Zusammenhang sei noch auf die
Tatsache hingewiesen, dass ein grosser Teil der
Geistlichen entgegen der kirchlichen
Ordnung mit einer Frau zusammenlebte und
Kinder hatte. Deshalb schaffte die neue
Reformbewegung auch den Zölibat der Priester
ab, wobei sie sich auf die Bibel berufen
konnte. Es waren nun gerade diejenigen Pfarrer,

die sich der Reformation anschlössen,
wenn sie eine gewisse Bildung besassen.
Indem die Messe abgeschafft wurde, waren
diese Pfarrer gehalten, die Verkündigung des

Wortes Gottes in den Mittelpunkt ihrer
Tätigkeit zu stellen. Ein reformiertes Glaubensund

Kirchenverständnis sollte sich erst im
Laufe der folgenden Jahrzehnte entwik-
keln.24)
Dennoch war es nicht so, dass der Bischof
von Konstanz, zu dessen Diözese das

Toggenburg bis 1814 formal gehörte, nichts zu
sagen gehabt hätte. Die Patronatsherren hatten

ihm für ihre Pfarrstellen den jeweiligen
neuen Pfründeninhaber vorzustellen, worauf
dieser durch den Dekan eingesetzt werden
konnte (Investitur). Jeder neue Pfarrer hatte
bei diesem Anlass an die bischöfliche Kasse

eine einmalige Steuer zu bezahlen. Der
Bischof war auch zuständig für die Aufsicht
und die Bestrafung der Geistlichen. Für den
gesamten Bereich der Ehe war das bischöfliche

Ehegericht zuständig, was damals noch
nicht Gegenstand der zivilen Gesetzgebung
war. Innerhalb der Diözese war das Toggenburg

in zwei Dekanate gegliedert: Das Dekanat

Wil umfasste fast das ganze Toggenburg.
Wildhaus gehörte nämlich bis zur Reformation

zur Diözese Chur, weil es eine Filialkirche

von Garns war. Jonschwil, Henau,
Oberglatt und Magdenau gehörten zum
Dekanat St.Gallen. Eine längere Auseinandersetzung

zwischen Diözese und Abtei St.Gal¬
len ergab sich Mitte des 16. Jahrhunderts
bezüglich der Zukunft der Abtei St.Johann
im Thurtal. 1555 wurde sie der Abtei St.Gal¬
len unterstellt, nachdem Konstanz einiges
Interesse gezeigt hatte.23) Letztlich war das

Bild der Kirche auch im Bereich der Diözese

vorrangig von materiellen Aspekten geprägt.

Bikonfessionalität und Landeshoheit

Der Kompromissfriede von 1538 war kaum
angetan, dass sich zwischen den entstandenen

Konfessionsgruppen innerhalb der
Pfarreien eine harmonische Entwicklung anbahnen

konnte. Die Fürstäbte als Landesherren
hatten aus ihrer Sicht das grösste Interesse,
das reformierte Bekenntnis nicht weiter
ausbreiten zu lassen. Dabei sollte die Frage, wer
für die Aufnahme eines Hintersassen zuständig

sei, von einiger Bedeutung werden.
Hintersassen waren diejenigen, die aus einer
anderen Landschaft stammend nicht das

Toggenburger Landrecht besassen. Unter
Abt Otmar Kunz (1564-1577) nahmen die
Ortschaften eigenständig neue Landleute in
ihr Recht auf. Unter Abt Joachim Opser
(1577-1594) erfolgte die Regelung: Die Landleute

nehmen jemanden zum Landmann an,
der dann dem Landvogt und Landrat vorgestellt

werden muss. Die damit verbundenen
Gebühren teilen sich Landleute und Landvogt.

Erst 1601 wurde in den Rapperswiler
Verträgen festgehalten, dass fortan das katholische

Bekenntnis nicht mehr massgebend
sei. Bis dahin war es also dem Fürstabt möglich,

auf diesem Wege die katholische
Minderheit im Toggenburg zahlenmässig zu
verstärken.26)

1572 machte dann Abt Otmar einen Versuch,
im Toggenburg doch noch die katholische
Konfession zum alleinigen Bekenntnis zu
machen. Der Landfriede von 1538 sollte ja
bis zu einem allgemeinen Konzil Gültigkeit
haben. Nach seiner Auffassung war das 1563

abgeschlossene Konzil von Trient ein
allgemeines Konzil gewesen, obwohl es sich zu
diesem Zeitpunkt nur noch als römisch-katholische

Versammlung verstand und dem-

13



entsprechend auch die Dekrete formulierte.
Abt Otmar wandte sich mit diesen Gedanken
an Schwvz und dieses brachte das Thema
auch in die Tagesordnung der katholischen
Orte ein. Eine weitere Beratung ist allerdings
nicht festzustellen.2
Unter Fürstabt Joachim wurde ein letzter
Versuch unternommen, die reformierte
Mehrheit zu beschränken. Die Hintersassen,
die das Tandrecht nicht besassen und
deshalb nicht unter den Tandfrieden fielen, sollten

fortan nur noch katholischen Bekenntnisses

sein. Diejenigen des Unteramtes muss-
ten sich im Frühjahr 1588 in Lichtensteig
melden und wurden von Landvogt Reding
gefragt: Messe, ja oder nein? Mit andern
Worten: Wollt ihr katholisch oder reformiert
sein? Diejenigen, welche reformiert bleiben
wollten, hatten ihre Habe zu packen und das

Land zu verlassen. Abt Joachim berichtete
1589 Schwyz, das die Standhaften alle ausgezogen

seien. Die Hintersassen aus Zürich
und Glarus riefen jedoch ihre Regierungen
zu Hilfe. Diese wandten sich imjuni 1588 an
Abt Joachim und baten, ihre Hintersassen
weiterhin im Toggenburg zu belassen.
Schwyz war wie das katholische Glarus der
Meinung, für einen katholischen Landesherrn

sei es nur «rüemlich», die Einheit der
Religion zu fördern. Zur gleichen Zeit
erklärte die Konferenz der reformierten Orte
der Eidgenossenschaft, man könne nur an
die Geduld des Abtes appellieren, da jede
Obrigkeit die Hintersassen ausweisen dürfe.
Tatsächlich konnten die Zürcher und Glar-
ner Hintersassen auch bleiben. Um ein
Einzelbeispiel anzuführen: Der Werdenberger
Hans Schlegel (Glarner Untertanengebiet)
hatte zunächst erklärt, katholisch zu werden,
dann aber sich anders besonnen. Da er jetzt
auch von der Ausweisung bedroht war,
wandte er sich an den Rat von Evangelisch-
Glarus. Diesem gelang es, für Schlegel die
weitere Niederlassung zu erwirken.
Doch Abt joachim gab nicht auf. 1589 hatten
alle Hintersassen des Oberamtes in Lichtensteig

zu erscheinen. Die Prädikanten hatten
die Anordnung auf der Kanzel bekannt zu
machen. Sie erklärten zuvor, dass eine
Ausweisung aber für Zürcher und Glarner nicht
Geltung habe. Deshalb kam es zu erneuten
Verhandlungen. Schwyz unterstützte den
Abt. Die Hintersassen protestierten lautstark
in Lichtensteig. Der Abt berief sich auf seine
Aufgabe einer «guotten Pollicey». Das Ergebnis

wird aus einem weiteren Ausweisungsversuch

von 1593 deutlich, als die Familie
Homberger in Nesslau gehen sollte. Zürich
erinnerte den Abt an seine frühere Haltung und
bat, diese Familie weiterhin im Toggenburg
bleiben zu lassen. Fürstabt Joachim hatte in
dieser Angelegenheit wohl stark auf die
katholischen Orte gehofft. Diese hatten 1586 in
Luzern den «Goldenen Bund» geschlossen,

der unter anderem gegenseitige Hilfe in
einem Glaubenskrieg zum Inhalt hatte. 1587
hatten dieselben Orte den Allianzvertrag mit
Spanien geschlossen, der ähnliche Ziele
beinhaltete. Als die Abtei 1589 dann dem
«Goldenen Bund» beitreten wollte, blieb es bei
der Kenntnisnahme von Seiten der Orte.
Hier musste der Abt wohl erkennen, dass er
in seiner Religionspolitik letztlich auf sich
allein angewiesen war und Kompromisse
unausweichlich waren.28)
Wenn vom bikonfessionellen Toggenburg
die Rede ist, dann bedeutet dies nicht nur die
Tatsache zweier Konfessionen, es schliesst
auch weitere Konfessionen aus. In Zürich
gab es seit Beginn der Reformation die

Gruppe der Wiedertäufer oder Täufer. Sie
forderten ein tiefergehendes Christentum,
das Busse und Umkehr als Voraussetzung für
die Taufe verlangt. Sie lehnten deshalb die
Kindertaufe ab und liessen sich als Erwachsene

wieder taufen. Da die Reformation von
Anfang an ein landeshoheitliches Linternehmen

war, ging schon Zürich hart gegen die
Täufer vor und 1526 wurde einer ihrer
Begründer, Felix Manz, der erste Märtyrer der
Reformationsbewegung.211)
Die Eidgenossen erliessen 1532 ein
grundsätzliches Verbot für die Täufer. Auch im
Toggenburg schlössen sich viele ihrer Bewegung

an. Der Landvogt ging gegen sie vor
und setzte etliche von ihnen im Schloss zu
Lütisburg gefangen. Der Pfarrer von Wil,
P.Jakob Stössel, sollte mit ihnen reden und
sie von ihrem falschen Weg überzeugen. 1554
fand in Lichtensteig ein Gespräch mit Täufern

statt. Wieder wurden Todesurteile und
Landesverweisung über sie verhängt. Noch
1564 wurde ein Anhänger der Täufer verurteilt,

weil er sich für sie eingesetzt hatte. Der
Druck der Verhältnisse führte schliesslich
dazu, dass sie ganz aus dem Toggenburg
verschwanden. Zugleich wurden die Grenzen
der Reformation deutlich. «Das führte in
einer Zeit, da Kirche und Staat nicht getrennt
waren, zu den schmerzlichsten Geschehnissen

der protestantischen Christenheit.» 80)

Für die beiden Konfessionen war die gegenseitige

Tolerierung vorgeschrieben, das
heisst, nach dem Landfrieden sollte keine
Partei die andere «schmutzen und schmähen».

Der Landvogt und das Landgericht
hatten diesbezüglich strafend einzugreifen.
Vor allem in den sechziger Jahren kam es zu
mehreren Verurteilungen. Besonderes Aufsehen

erregte der Fall der beiden Glarner, die
1576 in einem Wirtshaus in St.Johann in
betrunkenem Zustand Schmähungen aussties-
sen. Landschreiber Fuchs schrieb im Protokoll,

ihre Formulierungen seien nur «mit
züechten zu schryben». Sogar die katholischen

Orte schalteten sich ein. Im August
1576 wurden sie mit 20 Gulden bestraft.81)
Der Schmähartikel des Landfriedens kam

14



Abt Otmar Kunz empfängt von Kaiser Maximilian II. die Regalien. Hinter ihm Mönche des Klosters
St. Gallen und weltliche Vertreter der Abtei und der Grafschaft Toggenburg mit ihren Bannern. Eine der

sogenannten Belehnungsscheiben im Historischen Museum St. Gallen, 1565, von Nikiaus Wirt aus
Wik Die Darstellung zeigt den starken Bezug der Fürstabtei zum Reich.

aber vor allem bei den Priestern und Prädi-
kanten zum Tragen, was im Zusammenhang
mit der Predigt noch aufgezeigt werden soll.

Die Trennung der Pfarrpfründen

Kaum ein Thema hat die nachreformatori-
sche Zeit im Toggenburg derart erhitzt, wie
das Thema «Abkurung». Das Wort kommt
vom lateinischen «cura» Pfarrhof und
bedeutet: «Ein Kirchspiel abteilen, sich von der
Mutterkirche loskaufen, Pfründeneinkommen

abteilen.»32) Der Landtriede von 1538
hatte bestimmt, dass die Kirchengüter nach
Marchzahl und Leuten geteilt und den
Geistlichen der Konfessionen entsprechend zugeteilt

werden. Die zugewiesenen Güter durften

nicht verkauft werden; wenn sie schon
verkauft waren, mussten sie zurückerworben
werden. Doch die seit 1538 getroffenen
Bestimmungen zum Landfrieden zeigen,
dass dieser selbst allgemein formuliert worden

war und bezüglich der Pfründenaufteilung

immer wieder konkretisiert werden
musste. Sehr bald wurde um die Kaplanei-
pfründen, um Mesmerpfründen, Jahrzeitstiftungen

und weitere Rechtsgüter gestritten,
die ja im Landfrieden nicht erwähnt worden
waren. Immer wieder spielte auch der im
Landfrieden nicht berücksichtigte Patronats-
herr eine Rolle, da er weiterhin bezüglich der
Pfründe ein letztes Entscheidungsrecht be-

sass. 1541 wurde festgehalten, dass die Kapla-
nei- und Jahrzeitstiftungen ausschliesslich
bei den Altgläubigen verbleiben. Für Jon-
schwil, Kirchberg und Henau wurde eine
Rechenschaftsablage erstellt und es konnte
nunmehr der katholische Gottesdienst wieder

eingeführt werden. In Jonschwil sollte es

m den kommenden Jahrzehnten noch öfters
zu Auseinandersetzungen kommen, da die
katholische Minderheit gegenüber der
reformierten Mehrheit auf ihrem Zehntanteil
beharren musste.33) In den sechziger Jahren
konnte auch in Mogeisberg und Peterzell ein
Priester angestellt werden, der von den Zehnten

20 beziehungsweise 25 Gulden erhielt. In
Mosnang war 1548 erstmals der Zehnten
geteilt worden, was den Protest des Domstifts
Konstanz hervorrief. 1569 wurden dem Prä-
dikanten 20 Gulden zugesprochen, was auf
eine katholische Mehrheit m dieser Pfarrei
hinweist.34)
Insgesamt führten die Pfründenteilungen
dazu, dass an vielen Orten jeweils nur eine
Konfessionsgruppe einen Geistlichen anstellen
konnte, da der zugewiesene Pfründenanteil
materiell nicht mehr zuliess. Reformierte
Pfründen waren zusammengeschlossen für:
Wattwil und Lichtensteig, Ganterschwil und
Oberhelfenschwil, Lütisburg und Kirchberg
sowie Mosnang und Bütschwil. Lütisburg
und Ganterschwil waren als katholische
Pfründe zusammengeschlossen. Im Obertoggenburg

sind zunächst nur reformierte Pfar-

15



reien festzustellen. In Nesslau versuchte
Fürstabt Joachim seit 1588 mit Hilfe von
Schwyz in der dortigen Kirche wieder einen
Altar für katholische Gottesdienste
einzurichten, was aber erst nach jahrelangen
Auseinandersetzungen möglich wurde.35)

Das Kollaturrecht im
Toggenburg

Bis zur Reformation hatten die Toggenburger
Patronatsherren ihre Priester dem Bischof
von Konstanz präsentiert, denen sie eine
ihrer Pfründen verleihen wollten. Dazu sagte
nun ein Rechtsentscheid von 1543 : «Wan ein
Ersame Kilchhöri Einen Ehrlichen fromen
gelerthen Priester oder Predicanten / der dazu

tugenlich und geschickt were / und sy
daran gefallen haben mögen / das dann Ir
Gnad uff unser Pitt denselben Priester oder
Predicannten, so er von uns presentiert / vor
anndern Lychen welle / und die gemeinden
weder mit Priester noch Predicanten / so
Inen Zwider / nit fürsetzen.»36) Dies bedeutete,

dass die Pfarrgenossen dem Fürstabt als

Kollator und Lehensherr den von ihnen
gewählten Pfründeninhaber vorzustellen hatten,

und dieser dann vom Abt und seinem
Landvogt eingesetzt wurde. Dem Abt wurde
allerdings eine letzte Entscheidung darüber
eingeräumt. Diese Regelung wurde nun von
den Fürstäbten gerade den Reformierten
gegenüber äusserst genau angewendet. Als die
Reformierten von Kirchberg 1569 ihren
neuen Prädikanten nicht dem Abt präsentierten,

wollte ihn der Abt gleich aus dem Land
verweisen. Die Kirchberger redeten sich heraus

und erklärten, sie hätten die Bestimmungen

nicht gekannt. Im gleichen Jahr wurde
auch der neugewählte Prädikant von Kappel,
Heinrich Baumann, des Landes verwiesen,
weil er den geforderten Amtseid vor dem
Landvogt nicht ablegen wollte. Baumann
lehnte den Eid ab, weil es sich dabei
wahrscheinlich um das Tridentinische
Glaubensbekenntnis handelte, das auch von den
katholischen Pfarrern bei Amtsantritt gesprochen

werden musste. Als der neugewählte
Prädikant von Mogeisberg, Hans Heinrich
Forster aus Zürich, 1581 von der Ausweisung
bedroht war, half ihm auch die Fürsprache
des Zürcher Rates nicht. So kam es, dass im
Toggenburg die Prädikanten oft überhaupt
nicht ihre Stelle antreten konnten oder nur
kurzfristig blieben. Hinzu kam das geringe
Einkommen, das manchen davon abhielt,
länger zu bleiben. Zürich musste die
Gemeinden immer wieder mahnen, ihren
Prädikanten das ihnen zustehende Einkommen zu
geben.37)

Die Glaubenslehre der beiden
Konfessionen

Nachdem Ulrich Zwingli schon 1523 die

wichtigsten Inhalte der christlichen
Glaubenslehre formuliert hatte, wurden sie 1566
im Zweiten Helvetischen Bekenntnis erneut
festgehalten. «In 30 Kapiteln von schlichter
und klarer Verständlichkeit legt die «Confes-
sio» die Grundlagen des reformierten Glaubens

dar und berührt die dogmatischen Fragen

nach der göttlichen Vorsehung, dem
freien Willen und dem Wesen der
Sakramente wie auch die sozialen nach den

Ordnungen und Einrichtungen dieser Welt.
Wiederum wird Stellung gegen die Täufer und
Sektierer bezogen. Im abschliessenden XXX.
Kapitel ist von der Obrigkeit die Rede, die
von Gott zu Frieden und Ruhe des menschlichen

Geschlechts eingesetzt ist.38)
Auf altgläubiger Seite war in den vierziger
Jahren endlich das Konzil von Trient
zustande gekommen. Es wurde 1563
abgeschlossen. Es brachte für die katholische Kirche

folgendes Ergebnis: «1. Das katholische
Glaubensgut wurde gegen das reformatorische

scharf abgegrenzt, allerdings nicht auf
der ganzen Linie der Kontroversen.» 2. Das
Konzil hat der protestantischen «Reformatio»

eine katholische Reform entgegengesetzt,

wobei freilich manche Forderungen
der Reformbewegung unberücksichtigt
blieben.39)

Diese katholische Reform sollte vor allem
durch die Diözesansynoden angegangen
werden. 1567 mahnte Papst Pius V. den
Konstanzer Kardinalbischof Mark Sittich von
Hohenems, eine Synode abzuhalten. Dieser
war noch ein Bischof der früheren Zeit, hatte
er doch seine Stellung seinem Onkel, Papst
Pius IV. zu verdanken, nachdem er zuvor
Landsknechthauptmann gewesen war. Das
Toggenburg war auf dieser Synode durch den
Pfarrer von Lichtensteig, Georg Forster,
vertreten. Sie dauerte vom 1. bis 4. September.
Fürstabt Otmar erklärte bei der Vereidigung
auf das Tridentinische Glaubensbekenntnis
und die Konzilsbeschlüsse, er nehme sie nur
an unter der Berücksichtigung seiner Privilegien.

Auch andere Abte gaben dieselbe Erklärung

ab, womit sie zwar für eine katholische
Reform eintraten, diese aber ihren bisherigen
Rechten keinen Abbruch tun sollte. Bischof
Mark Sittich erklärte, jeder solle das tun, was
nach seinen Kräften möglich sei. So
beschlossen die Vertreter der Diözese Konstanz
zwar ein umfassendes Reformprogramm,
deren Verwirklichung aber in der Reformunwil-
ligkeit des niederen Klerus und in den
Ansprüchen der Landesherren ihre Grenzen
fand.40)
Die katholische Reform erhielt deshalb ihre
entscheidenden Impulse durch die damit
beauftragten päpstlichen Gesandten. 1570

16



/ I»«\ •

M'-yiiS- Wl'r""!/
V-vit »« <.U*

' --#»1

Das Konzil von Trient (1545-63). Gemälde einer Generalkongregation in Santa Maria Maggiore.
Ölgemälde von 1633 im Museo Diocesano in Trient.

hielt sich Kardinal Karl Borromäus als
«Protektor der schweizerischen Nation» in der
Zentralschweiz auf, um die Situation der
katholischen Kirche kennenzulernen. Auf
dem Wege zu seinen Verwandten nach Ho-
henems übernachtete er am 27. August bei
Landvogt Balthasar Tschudi in Lichtensteig.
Frühmorgens hielt er dort in Anwesenheit
einer grösseren Volksmenge einen Gottesdienst.

Er wurde auch von Abt Otmar
empfangen. Nach semer Rückkehr schrieb er
einen detaillierten Bericht, in dem er die
positiven und negativen Beobachtungen
festhielt. Während er etwa die kirchlichen
Aktivitäten der reformierten Stadt St.Gallen
hervorhob, lehnte er die gemeinsame Benutzung

der einen Kirche durch beide Konfessionen

ab, wie er überhaupt das Zusammenleben

von Reformierten und Katholiken für
den Glauben der Letztgenannten schädlich
hielt. Er forderte aber zuerst eine Reform
unter den katholischen Priestern.41) Doch
erst 1579 visitierte der neue Nuntius
Francesco Giovanni Bonhomini die stiftsankt-
gallischen Pfarreien und verlangte, dass die
Priester die Frauen, mit denen sie in eheähnlicher

Verbindung standen, wegschicken sollten.

Für die Seelsorge verfasste Bonhomini
spezielle Reformgesetze, die er auf einer Ver¬

sammlung der Toggenburger Geistlichen in
Wil vortragen liess. Dabei übertrug er dem
Fürstabt ausdrücklich die Vollmacht, für die
Priester seiner Patronatspfarreien bezüglich
ihrer Disziplin besorgt zu sein. Obwohl dies
auch in vereinzelten Fällen von der Diözese
her getan wurde, sollte mit dieser Anordnung
letztlich doch die Autonomie der stiftsankt-
gallischen Pfarreien innerhalb der Diözese
konkrete Formen annehmen, wie sie dann
1613 im Konkordat zum Ausdruck kam.42)

Die Festigung der konfessionellen
Glaubenslehre durch Predigt und
Katechese

Während für die reformierten Prädikanten
von Anfang an die Predigt im Vordergrund
ihrer Tätigkeit stand, ging es für die katholischen

Priester zunächst weiterhin um die
Verwaltung der Sakramente, wie etwa der
Messe. Uber den Inhalt der reformierten
Predigt sind wir insofern informiert, weil sie
öfters als Schmähung der altgläubigen Lehre

interpretiert wurde. Die Prädikanten wurden
dann wegen Landfriedensbruch vom
Landgericht verurteilt und, da sie Hintersassen

17



waren, aus dem Land gewiesen. Nach der
damaligen Gesetzgebung waren die Landleute

allgemein verpflichtet, Gesetzesübertretungen

anzuzeigen, was dann vor allem in
bezug auf die reformierte Predigt angewandt
wurde. So beschwerte sich 1563 Prädikant
Höwlin von Kirchberg über die Katholiken
vor der Kirchentüre, die sich dort aufgehalten

hätten, «uff mich ze losen». Der Wiler
Statthalter habe sie mehrmals aufgefordert,
ihm über seine Predigt Bericht zu erstatten.
Die Reformierten warfen dasselbe auch Abt
Joachim vor, der dem Prädikanten in
Lichtensteig zugehört habe, «frylich in kheinem
guetten».
Die Prädikanten bauten natürlich ihre Predigt

von der heiligen Schrift her auf. Man
predigte auch über Heiligenverehrung und
das Abendmahl. Verdächtigungen mussten
zwangsweise folgen. Prädikant Wäcker von
Kirchberg wurde 1570 angeklagt, die Schriftstelle

«die Juden haben rath gehebt, wie sy
den herrn Jesum khönden töten» auf den
Papst bezogen zu haben. Er konnte sich
daraufhin einer Verurteilung nur durch Flucht
entziehen. Neben der Predigt kam seit dem
Ende des 16. Jahrhunderts das «Psalmensingen»

hinzu. Wahrscheinlich handelt es sich
um eine Art von Katechese, in der die Psalmen

auswendig gelernt wurden. Nachdem
Fürstabt Joachim dieses «Singen» zunächst
verboten hatte, gab Fürstabt Bernhard Müller

nach Zahlung von 1400 Gulden seme
Zustimmung.43)
Wie gesagt, mit der Zeit kamen auch die
katholischen Geistlichen der geforderten Predigt

an Sonn- und Feiertagen nach. Für die

sonntägliche Unterweisung der Jugend wurde

der Catechismus Romanus an die Pfarrer
verteilt. Doch 1578 erklärte BischofMark
Sittich, dass bezüglich der Glaubenskenntnisse
bei den Katholiken der Diözese Konstanz so

gut wie keine Fortschritte festzustellen seien.
Deshalb ordnete er eine neue Drucklegung
des Katechismus an und schärfte den Pfarrern

ein, mit Hilfe dieses Katechismus zu
predigen. Deutlich wird auch hier, wie mühselig
der Weg war, die christliche Botschaft zu
verkündigen und wie erst nach Jahrzehnten das

konfessionelle Bewusstsein geprägt werden
konnte. 1566 hatte Prädikant Wäcker von
Kirchberg gesagt, er müsse über die
Heiligenverehrung predigen, weil unter seinen Zuhörern

immer noch viele seien, welche die
Heiligen anrufen. 1594 erklärte Prädikant Keretz,
ebenfalls in Kirchberg, er habe dieses Thema
unter der Voraussetzung behandelt, dass er
nur noch reformierte Zuhörer habe.44)

Die Ehegerichtsbarkeit

Bis zur Reformation war der Bereich der Ehe
ausschliesslich eine kirchliche Angelegen¬

heit, deren Eherecht massgebend war. Das
Ehegericht der Diözese Konstanz war seit
dieser Zeit in Radolfzell. Im Rahmen der
Reformation wurde 1525 für Stadt und
Landschaft Zürich ein eigenes Ehegericht geschaffen,

das aus geistlichen und weltlichen Richtern

bestand. Das bisherige kirchliche
Eherecht wurde durch eine neue Ehegerichtsordnung

ersetzt. Ehen konnten nun nicht nur
für nichtig erklärt, sondern auch geschieden
werden, die Zahl der bisherigen Ehehindernisse

wurde reduziert. Reformierte Toggen-
burger wandten sich anfangs noch an das
Zürcher Ehegericht, während seit den sechziger

Jahren offensichtlich für beide Konfessionen

wieder das Konstanzer Gericht
vorgeschrieben war. Dem Fürstabt war es nämlich
gelungen, für die Rheintaler und Thurgauer
Gerichtsbezirke wieder allgemein das
Konstanzer Gericht als zuständige Instanz zu
erklären, was offensichtlich auch für das

Toggenburg galt. In einem Buch von 1631, in
welchem alle Ehegerichtsfälle aus den äbtischen
Territorien zusammengestellt sind, waren für
die Zeit vor 1568 nur genannt: «Anna Büele-
rin und Sebastian Egli von Wattwil uss der
Graffschaft Toggenburg» und 1575 »Jogli Am
büel von Wattwil und Christina Streller von
Dieterswil».45)
Deshalb muss bezüglich der Ehegerichtsbarkeit

im 16. Jahrhundert das Protokoll des

bischöflichen Gerichts in Radolfzell befragt
werden. Bei den zwischen 1564 und 1582
behandelten Gerichtsfällen aus dem Toggenburg

geht es meist um die Frage, wer wem die
Ehe versprochen hat, wobei dann ebenso oft
der Mann der Angeklagte ist. Die Namen
seien nun im einzelnen aufgeführt:

1565 Christina Würfln von Staringen
Johann Wagner von Algetzhausen

1565 Regula Bommin von Alterschwyl/
Pfarrei Oberglatt
Georg Hagman von Neckher/Pfarrei
Helffenschwil

1565 Cleophe Mairerin ab dem Bockhas¬
perg/Pfarrei Oberglatt
Ottiliane Bauwmännin von Flawil/
Pfarrei Oberglatt
Wolfgang Stayger von Flawil

1566 Christian Brunner von Cella Petri (Pe¬

terzell)
Hartzenmoserin ab dem Hemberg

1566 Jakob Kappeler von Kappel/Toggen¬
burg
Barbara Hugentoblerin von Kappel

1565 Sebastian Giger aus dem Turtal/Pfarrei
Krummenau
Anna Undsandin uff d gluben/Pfarrei
Nesslau

1567 Anna Germännin von Rennen/Pfarrei
Mogeisberg
Ulrich Raych von Flawil, Knecht in
Brunnadern

18



1569 Walpurgin Wurtin von Liechtenstaig
Johann Jakob Sömlin von St.Gallen

1569 Barbara Schnezerm von Henau
Johann Hofmann von Ganderschwil

1569 Magdalena Häbin von Wil
Wolfgang Ortinger von Magdenau
Barbara Wild von Ganderschwil

1575 Johann Keyser von Ganderschwil
Barbara Müllerin von Mentzig

1579 Johann Büeler von Hemberg
Barbara Schellenbäumin von Petri-
cella

1579 Gallus Löuber von Mogeisberg
Elisabeth Scheferin von Herisau
Haintzelberger (Haintzeler) von Hem-
berg

1582 Magdalena Zwickin von Mogeisberg
Jakob Forster von Mogeisberg.46)

Zumindest im Bereich der Ehe wurde die
kirchliche Zuständigkeit der Diözese
Konstanz deutlich. Der weite Gang nach Radolfzell

mochte nicht einfach sein, gab aber vor
allem der Frau einen gewissen Rechtsschutz,
der damals nicht selbstverständlich war.

Der religiös geprägte Alltag

Die «guotte pollicey» des Fürstabtes von
St.Gallen kam besonders bei der Reglementierung

des Alltags zum Ausdruck. Bis zur
Reformation hatte die Kirche die Zahl der Feiertage

bestimmt, was seither Sache der Landesherren

wurde. 1525 hatte der Regensburger
Konvent der katholischen Stände ihre Zahl
festgelegt. 1541 wurden sie auch für das
Toggenburg durch den Fürstabt bestimmt. Prädi-
kanten und Priester hatten sie von der Kanzel
bekanntzugeben. An Sonn- und Feiertagen
war der Gottesdienstbesuch vorgeschrieben,
was nach der Reformation zunächst allgemein

schlecht eingehalten wurde.
Der Landesherr bestimmte auch eine gewisse
Kenntnis christlicher Gebete und zwar das

Vaterunser, das Ave Maria, das Apostolische
Glaubensbekenntnis und die 10 Gebote. Seit
1553 hatten die Geistlichen beider Konfessionen

diese Gebete nach der Predigt dem
Volk vorzusprechen, um die Gottesfurcht
und christliche Liebe zu stärken (so das Mandat).

Um die Kenntnis bei den Untertanen
nachzuprüfen, waren beide Konfessionsgruppen

gehalten, vor Ostern sie dem Prädi-
kanten beziehungsweise Priester vorzusprechen.

Nach der Reformation wurde diese

Anordnung nur unter Protest durchgeführt
und Schwyz musste die Toggenburger mehrfach

mahnen. Seit der Synode von Konstanz
war die Gebetskontrolle mit der jährlichen
Beichte und Kommunion verbunden.
Gebete und Sakramentenempfang wurden na¬

mentlich festgehalten und die Listen waren
beim Landvogt in Lichtensteig abzugeben.
Die Gottesdienstzeiten waren ebenfalls
durch Mandate geregelt. Zuerst fand am
frühen Morgen die katholische Messe statt,
dann die reformierte Predigt. Der Wiler
Statthalter musste 1570 den katholischen Pfarrer
m Kirchberg mahnen, die Zeiten genau
einzuhalten, damit die Leute «by rechter Zyth
wider haimkomen mögend». Die Reformierten

waren 1569 wegen des langen Ostergot-
tesdienstes einfach in die Kirche eingetreten,
was natürlich dem konfessionellen
Nebeneinander abträglich war.47)
Während der arbeitsfreien Zeit war sodann
das Spielen, vor allem das Falschspielen,
verboten. Davon ausgenommen war das Frei-
schiessen. Wörtlich waren die Worte aufgezählt,

die den Leuten beim Fluchen und
Schwören auf die Lippen kamen: «Gott
sinem eingepornen son, Em heilligs pitter
Lyden und sterben, Es sige by sinen heilligen
Sacramenten, Lyden, Marter, Crütz, wunder,
plutt, Crafft und macht, himel und erdtrich
und ander schwür.»48) Bezüglich der Fastengebote

findet sich im Toggenburger
Sittenmandat nichts. Hier waren die von der
Synode und von Nuntius Bonhommi erlassenen

Konstitutionen massgebend. Die
gesamte Reglementierung des Alltags aber
hatte ein Ziel, dass «die christliche Ordnung
Gott dem Allmechtigen zu lob und Eer ge-
pietten» sei.44)

Die Aufsicht über die Geistlichen

Reformation und später Katholische Reform
konnten aber nur verwirklicht werden, wenn
die Geistlichen bezüglich ihrer Bildung und
ihres Lebenswandels einen entsprechenden
Stand erreichten. 1529 waren in Lichtensteig
die «Statuta und Satzungen des Synodi, des

Capitels der Predicanten und Dienern gött-
lichs worts in den kilchen der loblichen graf-
schaft Toggenburg» erlassen worden. Die
Synode hatte inskünftig die Aufsicht über ihre
Mitglieder. Die meisten Artikel dieser
Kirchenordnung betrafen den Lebenswandel
der Prädikanten und mussten in den folgenden

Jahrzehnten immer wieder angemahnt
werden. So erinnerte die Synode 1586 in
einem Mandat, dass das Jagen nach
Pfarrstellen verboten sei.50) Ein weiterer
Tagesordnungspunkt war die Aufsicht über die
theologische Bildung. 1582 kam es bei der
Synodensitzung zum Streit zwischen dem
Prädikanten von Oberglatt, Rudolf Meyer,
und den übrigen Toggenburger Pfarrern. Er
warf ihnen vor, die Zürcher Bibelübersetzung

sei unkorrekt übersetzt. Der Wattwiler
Prädikant Konrad Ämisegger bat ihn darauf,

19



eine derart falsch übersetzte Bibelstelle zu
nennen, worauf Meyer - so Ämisegger -
«konnte (er) weder gagsen noch Eyer leg-
gen».51) Der Vorwurf der falschen Bibelübersetzung

wurde damals vor allem von Fürstabt
Joachim Opser erhoben und war auch
Gegenstand einer schriftlichen Auseinandersetzung

zwischen ihm und dem erwähnten Prä-
dikanten Ämisegger.
Bezüglich ihrer Priester sah die katholische
Reform vor allem bei der Durchsetzung des

Zölibats ihr Hauptziel. Vereinzelt ging Fürstabt

Otmar schon gegen Priester vor, die im
Konkubinat lebten. 1572 wurde der Pfarrer
von Niederglatt, Nikiaus Kircher, in Oberberg

bei Gossau eingesperrt, weil er zuviel an
Zehnten eingenommen und sich mit Frauen
im Wirtshaus herumgetrieben hatte. Er durfte

das äbtische Territorium nicht mehr
betreten.52) Allerdings war der Landesherr für die

Disziplin der Priester kirchenrechtlich gar
nicht zuständig, sondern eben die Diözese
Konstanz. Erst 1579 übertrug Nuntius Bon-
homini FürstabtJoachim die Aufgabe, für die
Vertreibung der Frauen aus den Pfarrhäusern
besorgt zu sein. 1586 wollte dann die Diözese
eine Visitation durchführen, die aber Abt
Joachim mit Berufung auf seine «bischöflichen

Rechte» abwehren wollte. Nachdem
Weihbischof Wurer ein entsprechendes
Beglaubigungsschreiben zugeschickt hatte,
kam sie doch noch zustande. Über die einzelnen

Pfarrer des Toggenburgs schreibt die
Kommission:
«Peterzell: Michael Reutti aus Wil...
studierte in Dillingen, in Konstanz ordiniert

ist nicht Konkubinarier.
Mosnang: Pfarrer und Dekan des Kapitels
Wil Jakob Stössel, Sohn eines Mönchs in
St.Gallen schreibt die Getauften, Verstorbenen

auf... hat eine Konkubine, keine Kinder.

Er ernährte sie 4 Jahre lang. Innert
Monatsfrist soll er sie wegschicken.» Pfarrer
Stössel beschwerte sich bei der Kommission
über Fürstabt Joachim, weil dieser mit Berufung

auf die Anordnung von Nuntius Bon-
homini ihm die Visitation der Pfarreien
untersagt habe.
«Ganterschwil: Johannes Rechlin von
Radolfzell hat keine Seelsorgebeauftragung.
Hat seit 6 Jahren eine Konkubine, schon
zwei Kinder. Soll sie innert Monatsfrist
wegschicken.» Die Kinder waren in der Diözese
Basel geboren, weshalb der Pfarrer dort auch
absolviert worden sei.

«Lichtensteig: Johann Ulrich Miles von
Lichtensteig... kannte sich bei den reservierten

Fällen und Ehehindernissen ungenügend
aus... hat bei sich eine Bekannte, ist und war
nie Konkubinarier.
Bütschwil: Kaspar Drechsel aus Bregenz
Vom seelsorgerlichen Wissen her nicht
überzeugend, studierte wenig. Hat eine Konkubine

seit einem halben Jahr, vorher eine Be¬

kannte. Unter Eid soll er sie wegschicken.
Jonschwil: Petrus Ehrhardt von Wil...
studierte wenig. Ist niemals Konkubinarier
gewesen. Über die Zeremonien des Gottesdienstes

weiss er sehr gut Bescheid. Schreibt die
Getauften, Verstorbenen auf. Er scheint ein
vorbildliches Leben zu führen.»53)
Wie bei den reformierten gab es auch bei den
katholischen Pfarrern Gutes und weniger
Gutes eng nebeneinander zu sehen. Insgesamt

herrschte im 16. Jahrhundert ein gewisser

lockerer Lebenswandel, dem auch die
Geistlichen unterlagen, und dessen
Einschränkung durch landeshoheitliche und
kirchliche Anordnungen nur schwer
durchzusetzen war. Sicher erschwerend war die
Tatsache, dass die Zuständigkeit der Aufsicht
über die katholischen Geistlichen zwischen
Landesherrn und Diözese umstritten war
und erst im Konkordat von 1613 geregelt werden

sollte.
Als Wanderer auf der Suche nach dem rechten

Weg erscheint in der zweiten Hälfte des
16. Jahrhunderts der Hemberger Johannes
Brunner. Als Prädikant der Zürcher Kirche
übte er an mehreren Orten sein Amt aus.
Dann trat er zum katholischen Bekenntnis
über. Er lehrte nun als Magister der Philosophie

an der Universität Freiburg i. Br. griechische

und hebräische Sprache und widmete
der Universität eine hebräische Bibelausgabe.

Sein Gesundheitszustand zwang ihn
1587 zum Rücktritt.54)

Zusammenfassung

Die vorliegende Darstellung wollte vor allem
die Faktoren aufzeigen, die von der Reformation

ausgehend zur Bildung von Konfessionen

führte. Dabei spielte nicht nur der kirchliche

Bereich eine Rolle, sondern auch der
politisch-rechtliche und der soziale Bereich
waren von grundlegender Bedeutung. Zee-
den hat dies für Europa insgesamt festgestellt:

«Alles in allem war es unmöglich,
konfessionelle Auseinandersetzungen rein für
sich und losgelöst von der politischen
Gewalt zu führen, weil dieses Zeitalter gar nicht
in der Lage war, seine religiösen Probleme
anders denn als Angelegenheiten von
zugleich eminent politischem Charakter zu
verstehen.»55)
Nicht beantwortet wurde die Frage, welche
Konfession nun im Recht war, ob es die
reformierte Bewegung war oder das Verharren der
Katholiken bei dem bisherigen Glaubensund

Kirchenverständnis. Die Frage wurde bis
heute aus dem jeweiligen Blickwinkel der
einen oder andern Konfession beantwortet.
Im Wissen um die gemeinsame Vergangenheit

wird deshalb das ökumenische Gespräch
diesbezüglich neue Akzente setzen können.

20



Anmerkungen

') Handbuch der Kirchengeschichte. Hrsg. von
Hubert Jedin. Bd. IV. Reformation. Katholische
Reform und Gegenreformation. Sonderausgabe.
Freiburg i.Br. 1985, S. 4.

2) Ernst Walter Zeeden, Das Zeitalter der Glaubens¬

kämpfe 1555-1648, in: Gebhardt, Handbuch der
deutschen Geschichte Bd. 9, dtv., 6. Aufl. 1983, S.

14.

3) Handbuch der Schweizer Geschichte, Bd. 1,2. Aufl.
Zürich 1980, S. 439 f., 450, 462.

') Gottfried Egli, Die Reformation im Toggenburg,
Schaffhausen 1955, S. 91. Wie Anm. 3, S. 472.

5) wie Anm. 3, S. 471.
<>) wie Anm. 3, S. 463. Wie Anm. 4. S. 90, 107.

7) wie Anm. 4, S. 91.

8) wie Anm. 4, S. 115, 116 f.

9) wie Anm. 3, S. 463.
I(l) wie Anm. 4, S. 122-124, 128-131, 141-143.

") wie Anm. 3, S. 508-510.
12) wie Anm. 4, S. 150-156.
13) Anton Baumann, Die Fürstabtei St.Gallen unter

Abt Diethelm Blarer von Wartensee 1530-1564.
Ungedruckte Dissertation Freiburg/Schweiz 1948,
S. 47.

14) wie Anm. 3, S. 523. Wie Anm. 4, S. 164 f.
,5) wie Anm. 13, S. 61, 65.
lh) wie Anm. 13, S. 66.
>') wie Anm. 13, S. 68-72.
1#) wie Anm. 3, S. 407.

") Beat Bühler, Gegenreformation und katholische
Reform in den stift-sanktgallischen Pfarreien der
Diözese Konstanz unter den Äbten Otmar Kunz
(1564-77) und Joachim Opser (1577-94),
Ungedruckte Dissertation Regensburg 1986, S. 41-43.

20) wie Anm. 19, S. 43.
21) wie Anm. 19, S. 43 f.
22) wie Anm. 1, S. 7.

23) Paul Stärkle, Beiträge zur spätmittelalterlichen Bil¬

dungsgeschichte St.Gallens, St.Gallen 1939, Nr.
359, 404, 514, 556, 557, 608, 614, 646.

24) wie Anm. 23. Nr. 477, 655.

23) Das Kloster St.Johann im Thurtal. Ausstellungska¬
talog, hrsg. von Werner Vogler, St.Gallen 1985, S.

16.

2") wie Anm. 19, S. 78-80.
2Ï) wie Anm. 19, S. 79.
2a) wie Anm. 19, S. 80-84.
29) wie Anm. 3, S. 457, 460.
30) wie Anm. 3, S. 461. Wie Anm. 13, S. 241 f.
31) wie Anm. 19, S. 96 f.

32) wie Anm. 19, S. 100.
33) wie Anm. 19, S. 101 f.
-») wie Anm. 19, S. 102.
35) wie Anm. 19, S. 197.
36) StiA R. 13 F. 17 vom 31. August 1569: Es handelt sich

um eine Liste von Rechtsentscheiden seit 1538.
«) wie Anm. 19, S. 108, 112.

3S) wie Anm. 3, S. 590.
39) wie Anm. 1, S. 500.
-'«) wie Anm. 19, S. 127-135.
") wie Anm. 19, S. 117-122.
42) wie Anm. 19, S. 123-126.
43) wie Anm. 19, S. 113-115.
44) wie Anm. 19, S. 114, 159 f.
45) wie Anm. 4, S. 126-128. Wie Anm. 19, S. 150, 156.
'"-) Erzbischöfliches Archiv Freiburg i.Br. : Ha 135, S. 33

b, 77, 111 b, 43b. Ha 136, S. 37, 149. Ha 137, S 46 b,
Ha 139, S. 138, 34 b, Ha 141, S. 25.

47) wie Anm. 19, S. 161 ff. StiA R. 99 F. 2. vom 21. März
1570.

4S) StiA Bd. 1552, S. 381 ff. bzw. S. 45 ff.
49) wie Anm. 19, S. 165. Wie Anna. 48.
50) wie Anm. 4, S. 123. Paul Boesch, Die Beziehungen

zwischen dem Toggenburg und Zürich seit der
Reformation bis zum Ende des 17. Jahrhunderts, in:
ZSG 12 (1930), S. 310.

51) wie Anm. 50, S. 316, 318 ff.
52) wie Anm. 19, S. 145.
53) wie Anm. 19, S. 175. Das Visitationsprotokoll über

den Schweizerischen Klerus des Bistums Konstanz
von 1586, bearb. von Oskar Vasella, Bern 1963, S.

174 ff.
54) wie Anm. 19, S. 138. Zürcher Pfarrerbuch 1519-1952.

Hrsg. von Emmanuel Dejung und Willy Wuhr-
mann, Zürich 1953, S. 222.

55) wie Anm. 2, S. 17.

21


	Christliche Konfessionen im Toggenburg : ihre Entstehung und Entwicklung im 16. Jahrhundert

