
Zeitschrift: Toggenburger Annalen : kulturelles Jahrbuch für das Toggenburg

Band: 11 (1984)

Artikel: Tod, wo ist dein Sieg? : Katakombenheilige im Toggenburg

Autor: Achermann, Hansjakob

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883709

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883709
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Tod, wo ist dein Sieg?
Katakombenheilige im Toggenburg

Dr. Hansjakob Achermann, Stans

Wollt ihr, o Sterbliche! nicht mit der
Zeit verderben,
so legt die Zeit wohl an im Leben und im Sterben;
der ist klug, der wird fromm, der stets denkt
an che Zeit,
wann ihn der Augenblick setzt in die Ewigkeit.

Martin Hanclke

Das 16., 17. und 18. Jahrhundert mit seinen
Kriegen, Epidemien und Wirtschaftskrisen liess
den Tod noch viel zentraler und wirklichkeitsnäher

miterleben, als dies spätere Generationen
vermochten oder gar wir heutigen Menschen,
die wir schon den Gedanken daran nach
Möglichkeit aus unserem Bewusstsein verdrängen.
So verwundert es uns wenig, wenn wir in der
Dichtung jener Zeit immer wieder aufAussagen
über das Sterben und das ewige Leben stossen.
Wie später kaum mehr haben sich damals die
Literaten mit dem Tod und mit dem Jenseits
auseinandergesetzt. Doch nicht bloss die Dichter,

auch die Vertreter der bildenden Künste
beschäftigten sich ausgiebig mit diesem
Themenkreis.

Gleichzeitig wurden an den Zentren weltlicher
und geistlicher Herrschaft Sterbe- und
Bestattungsriten ausgebaut und verfeinert. Dabei
erreichten sie, wie etwa am Hof von Nancy, eine
solche Raffinesse, dass ein Mann von Welt dabei
gewesen sein rnusste, sofern er etwas auf sich
hielt. Aber auch die einfacheren Leute entwik-
kelten aus früheren Traditionen ein reiches Sterbe-

und Totenbrauchtum, besonders natürlich
in den katholischen Gegenden. Da stand die
Kirche nicht im Abseits. Mit Predigten,
Unterweisungen und Erbauungsbüchern suchte sie
den Vorgang in den richtigen Bahnen zu halten.
Dabei betonten die kirchlichen Kreise besonders

den Aspekt der Ewigkeit als Endpunkt des
irdischen Daseins. Unter solchem Gesichtspunkt

kamen ihnen die Feierlichkeiten mit den
Katakombenheiligen sehr gelegen. Innerhalb
solcher Feste liess sich doch der jedem wahren
Gläubigen im Himmel verheissene Lohn besonders

gut aufzeigen. Doch wer waren diese
Katakombenheiligen?

Heilige aus römischen Katakomben
Ganz durch Zufall entdeckte man in Rom bei
Strassenarbeiten an einem Maientag des Jahres

Neu St.Johann, ehemalige Klosterkirche.
Katakombenheiliger Theodor im rechten Seitenaltar,
barock gefasst 1687. Zeichnung von Pater Ambros

Epp, 1773, in Hierogazophylacium.

1578 den Eingang zu einer Katakombe. Während

des ganzen Mittelalters hatte man nämlich
die antiken Friedhöfe nur mehr dem Namen
nach gekannt, ohne ihre genaue Lage zu wissen.
Angeregt durch den ersten Fund begannen jetzt
Archäologen systematisch nach den Coemete-
rien zu suchen. Jahr für Jahr entdeckten sie neue
Katakomben, bis schliesslich alle unterirdischen
Friedhöfe wieder gefunden waren.
Nach der damals weitverbreiteten Meinung
waren diese Totenkammern reich angefüllt mit
den leiblichen Überresten von frühchristlichen
Blutzeugen. Ganz vergessen hatte man die
Tatsache, dass die Katakomben der ganzen Stadt als
Friedhöfe dienten. Gleichzeitig wurden die
Christenverfolgungen im antiken Rom gewaltig
überschätzt. So wuchs die Zahl der in den Coe-
meterien begrabenen Märtyrer ins Unermess-
liche. Man sprach von mehreren Millionen
Römischer Blutzeugen.

Entsprechend unkritisch gingen die römischen
Instanzen vor, wenn sie feststellen mussten, wo
nun Märtyrer und wo Nicht-Märtyrer bestattet
lägen. War auf der Grabplatte eine Palme oder
ein christliches Monogramm eingemeisselt, so

glaubten sie mit ziemlicher Sicherheit die Ruhestatt

eines Blutzeugen vor sich zu haben. Fand
sich dabei noch eine sogenannte Blutampulle,
so steigerte sich die Sicherheit rasch zur absoluten

Gewissheit. Erst Jahrhunderte später ver-

57



Neu St.Johann, südlicher Seitenaltar. Über der Mensa Schrein des Katakombenheiligen Theodor, von
Rom überführt 1647, neu gefasst 1685 von den Schwestern im Kloster Maria der Engel in Wattwil.
Rechts an der Wand bemaltes Deckelbrett des Sarkophags.

mochte die kritische Forschung den Irrtum dieser

Annahmen nachzuweisen.
Vorerst wurden die gefundenen Körperreste in
gutem Glauben als Märtyrerreliquien ausgegraben

und entsprechend hoch verehrt. War der
Erhaltungszustand gut und das Skelett einiger-
massen vollständig, so Hess man die Gebeine als

«ganzen heiligen Leib» beisammen. Sonst wurden

die menschlichen Überbleibsel als Vorrat
der päpstlichen Sakristei übergeben, die sie
dann zusammen mit Reliquien aus anderen
Sepulchren partikelweise verschenkte. Auf
diese Weise kamen unzählige barocke Reli-
quiare zu ihrem kostbaren Inhalt. - Bekannt
wurden diese antiken Überreste unter Sammelnamen

wie «Römer Heilige», «Römische Märtyrer»,

später auch als «heilige Leiber» und seit
dem Ende des 19. Jahrhunderts als
«Katakombenheilige».

Nachdem die Nachricht von den ungeheuren
römischen Funden in der katholischen Welt
bekannt geworden war - Reliquien als solche
gab es seit der Reformation verhältnismässig
wenig neue, und doch war die Nachfrage gross -
da versuchte jedermann in den Besitz solcher
Reliquien zu gelangen. Tausende von heiligen
Leibern wechselten jetzt ihre Ruhestätte. Während

aber die Standespersonen und die wichtigen

Gotteshäuser sogleich mit ganzen
Katakombenheiligen bedacht wurden, mussten sich vorerst

die weniger angesehenen Bittsteller nur mit
Reliquienpartikeln, im besten Fall vielleicht mit
einem heiligen Haupt begnügen. Dies änderte
sich erst ab 1650. Die nun in Rom einsetzenden

Massenausgrabungen verminderten zusehends
die Exklusivität der Gebeine. Dies lässt sich
auch für die Katakombenheiligen in der Schweiz
nachweisen. Hier kamen zuerst auch nur die
bekanntesten Abteien und die Pfarrkirchen der
Innerschweizer Hauptorte in den Besitz ganzer
heiliger Leiber. Ab 1650 beginnt sich diese
Ausschliesslichkeit auch bei uns langsam zu verflachen.

Dieser Vorgang zeigt sich etwa darin, dass

jetzt sogar Frauenklöster, die ja verglichen mit
den Männerkonventen in kirchlichen Kreisen
ein eher bescheidenes Ansehen genossen, die
Römischen Märtyrer erhielten. Ebenso konnten
sich nun einzelne Landstädte oder gar Dorfpfarreien

erfolgreich um Katakombenheilige bewerben.

So war jetzt auch für das Toggenburg die
Zeit reif geworden.

Die Verbreitung der Katakombenheiligen
Bis zum Ende des 18. Jahrhunderts wurden von
Rom über 150 heilige Leiber in den schweizerischen

Raum des ehemaligen Bistums Konstanz
überführt. Viele Reliquienskelette fanden natürlich

in der Innerschweiz, den katholischen
Stammlanden, ihren Ort der Verehrung, andere
in den gemeineidgenössischen Untertanengebieten

des Aar- und Thurgaus. Nicht weniger als
30 Katakombenheilige - eine recht stattliche
Zahl - fanden den Weg ins einstige Territorium
der Fürstabtei St. Gallen, davon 23 in die Alte
Landschaft (15 wurden im Landshofmeister
Amt, drei im Rorschacher Amt, zwei im Ober-
berger Amt und drei im Wiler Amt verehrt) und

58



sieben heilige Leiber in die Neue Landschaft,
ins Toggenburg also.
Wie es diese Aufzählung schon andeutet, waren
die Römischen Märtyrer vor allem in katholischen

Gegenden verbreitet. In den Landstrichen

mit beiden Konfessionen - etwa im Thur-
gau - gab es sie zwar auch, doch wurden hier die
Katakombenheiligen in die ansässigen Klöster
übertragen, die als solche ein konfessionell
geschlossenes Territorium bilden. Hingegen
stellte es eine grosse Ausnahme dar, wenn heilige

Leiber, wie etwa in Lichtensteig oder in
Wildhaus, zu einer von beiden
Religionsgemeinschaften benützten Kirche transferiert wurden.

In der Regel verzichteten die Katholiken
auf solche Demonstrationen, die bei den
Protestanten nur Ärgernis hervorrufen könnten. Wie
die nachstehende Tabelle zeigt, verzichtete man
gegen Ende des 17. Jahrhunderts auch im Tog-
genburg auf solche Glaubensmanifestationen.

Katakombenheilige im Toggenburg

Ort Name/Erhebungs¬
jahr

Neu St. Johann S.Theodor 1647

Wattwil, Kloster Maria Angelorum S.Leander 1650

Lichtensteig, Stadtpfarrkirche S. Marinus 1650

Magdenau, Frauenkloster S.Theodora 1655

Wildhaus, Pfarrkirche S. Laureatus 1675

Wattwil, Kloster Maria Angelorum S.Victoria 1692

Wattwil, Kloster Maria Angelorum S.Bonifatius 1766

i tg -r&SXiü?. Sû éSUSUK

Neu St.Johann, ehemalige Klosterkirche. Einer
der ehemals vier Reliquienschreine mit Reliquien
von Katakombenheiligen vor 1687.

Im 18. Jahrhundert kamen also nur mehr zwei
neue Römische Märtyrer ins Toggenburg (SS.
Victoria und Bonifatius). Die Zurückhaltung -
im gleichen Zeitraum hat die Alte Landschaft 15

heilige Leiber aufgenommen - ist, wie schon
gesagt, auf die besonderen religiösen Verhältnisse
im Toggenburg zurückzuführen. Diese hinderte
freilich die altgläubigen Landleute nicht daran,
die Katakombenheiligen mit Freuden aufzunehmen

und sie in hohen Ehren zu halten. Kaum
sind die Märtyrer da, so tauchen sie auch schon
in den Taufbüchern als Namenspatrone auf.
Auch in den Professbüchern der entsprechenden

Frauenklöster erscheinen jetzt Namen wie
Schwester Leandra oder Theodora. Umgekehrt
bedanken sich die Heiligen für ihre Wertschätzung

mit Gebetserhörungen. Praktisch alle
Katakombenheilige des Toggenburgs wirkten
als Wundertäter. Doch damit sind wir dem
Geschehen vorausgeeilt. Zuerst mussten ihre
Knochen in eine stattliche Form gebracht werden.

Bevor die Gebeine den Stickerinnen
übergeben wurden, mussten sie vom Ordinarius oder
seinem Stellvertreter rekognosziert werden. Er
hatte zu überprüfen, ob die vorliegenden
Reliquien mit jenen identisch waren, die in Rom
eingepackt worden waren. Der Akt geschah
gewöhnlich in einer Sakristei oder in einem Kloster.

Für die Toggenburger Katakombenheiligen
nahm die Rekognition immer der jeweils
regierende Fürstabt von St. Gallen vor. Meistens
nahmen auch die Notablen des Landes daran teil, so
etwa der Landschreiber Gallus German, der ja
ab 1644 während 40 Jahren dieses Amt versah.
Dieser eifrige Förderer des Katakombenheili-
genkults hielt als krönenden Abschluss dieser

Neu St.Johann, ehemalige Klosterkirche. Einer
der nicht mehr vorhandenen Reliquienschreine
aus der Zeit von Abt Gallus Alt (1614 - 1687).
Zeichnung von Pater Ambros Epp in Hierogazo-
phylacium, 1773.

Kirchgemeindearchiv Neu St.Johann.

Tätigkeit 1678 in Wildhaus die Präsentationsrede

für den Leib S. Laureat.

Das Fassen der Gebeine
Wenn wir heute von Katakombenheiligen
sprechen, so denken wir sofort an liegende Gestalten,

wie sie in den Mensen vieler barocker

ê O

phagi qmvtnôTirijVri
* inJicjrLtlct metupali

59



Kloster Wattwil, Oelbild des hl. Leander, kurz
nach 1650. Rechts älteste Darstellung des Klosters
und der Burg Iberg.

Kloster Wattwil, Statuette des hl. Leander.
Anfangs 18. Jahrhundert, in römischer Militärtracht.

Altäre eingelassen sind. Doch wurden die Römischen

Märtyrer nicht von allem Anfang an auf
diese Weise gefasst. Bis ungefähr um 1680 war
vielmehr die sogenannte «phrygische Art»
üblich, d.h. die Gebeine wurden damals nicht in
eine Körperform gebracht, sondern
geometrisch-ornamental im Gehäuse ausgelegt.
Manchmal hat man für den Schädel noch ein
eigenes Reliquiar herstellen lassen.
Auf diese Weise waren ursprünglich auch die
Katakombenheiligen des Toggenburgs gefasst.
Die Gehäuse für S. Leander und S. Marinus
zeigten nach den bildlichen Quellen einen
tabernakelförmigen Aufbau. Dabei war das

dunkle oder schwarze Holz an ausgesuchten
Stellen mit Silberarbeiten verziert. Kleinere und
grössere Glasscheiben ermöglichten den Blick
ins Innere, wo die Reliquien mit reichen Stickereien

versehen ausgestellt lagen. Ähnlich waren
auch S. Theodor und S. Theodora gefasst, nur
dass hier als Behältnisse je zwei sarkophagähnliche

Gehäuse dienten. Darüber hinaus wurde
noch je ein Kopfreliquiar angefertigt. Die
Gebeine von S. Laureat schliesslich waren in
einem tafelartigen Schrein gefasst.
Die Holzarbeiten verfertigten wohl ansässige
Meister, die in der Kunstschreinerei zu Hause
waren. Für den Silberschmuck wurde ein
Goldschmied beigezogen, vielleicht aus Rapperswil.
Die eigentliche Arbeit des Fassens besorgten
im 17. Jahrhundert die Klosterfrauen von Maria
Angelorum ob Wattwil. Sie hatten mit dem
hauseigenen Katakombenheiligen sozusagen
ihr Meisterstück vorgelegt, das ihren Rufals
ausgezeichnete Fasserinnen im ganzen Toggenburg
verbreitete. Von nun hatten sie alle Hände voll
zu tun. So zierten sie die heiligen Leiber von
Lichtensteig, Neu St. Johann, Magdenau und
Wildhaus. 1685 brachten sie den Leib S. Theodor

in eine liegende Form, in der er dann in die
neue Klosterkirche eingeführt werden sollte.
Im 18. Jahrhundert verblasste allerdings der
Ruhm der Wattwiler Schwestern. Die Neufassung

von heiligen Leibern wurde jetzt anderen
Stickstuben anvertraut. Margaritha Kuen aus
Bregenz hiess die gefragte Künstlerin für den
Raum Ostschweiz. Sie hat unter anderm die
Restaurierungsarbeiten am Leib S. Theodor im
Jahre 1755 geleitet. Auf sie geht die heutige
Fassung des Heiligen zurück. Neben ihr hatten sich
die Klosterfrauen von St. Wiborada (St. Georgen)

in diesem Metier einen Namen geschaffen.
Ihnen wurde beispielsweise 1761 die Neufassung

von S. Theodora in Magdenau anvertraut.

Natürlich wurden im 18. Jahrhundert auch die
Fassungen der übrigen Toggenburger
Katakombenheiligen überholt und gleichzeitig in die
bekannte Körperform gebracht. Als Grundgerüst

diente dazu meistens ein hölzerner Korpus
(seltener ein Drahtgestell). An den exponierten
Stellen - Schädel, Arme, Hände, Brust, Beine
und Füsse - wurden entsprechende Reliquien
eingelegt. Wie bei Gnadenbildern hat man den
Korpus schliesslich mit erlesenen Stoffen
bekleidet und mit Edelsteinen geschmückt.
So lagen nun die Heiligen gleichsam auf einem
Paradebett. Mit der einen Hand stützten sie das
behelmte Haupt, die andere hielt einen silber-

60



nen Palmzweig und das Schwert als Hinweis auf
das bestandene Martyrium. Ein weisses Spitzenhemd

wurde zum grossen Teil von einem
golddurchwirkten Oberkleid bedeckt, das aber die
Brustpartie freiliess, um hier die Gebeine zeigen
zu können. Ferner trugen die Heiligen einen
farbigen Rock, offene Stiefel und einen um die
ganze Gestalt gefällig gelegten weiten Mantel.

Diese Art der Fassung hat in späterer Zeit den
barocken Künstlern oft den Vorwurf des Betrugs
oder der Täuschung eingebracht. Wer so urteilt,
verkennt die Absicht der Auftraggeber und der
Kunstschaffenden ganz. Ihre Intention war es

nicht, ein vollständiges Skelett vorzutäuschen.
Jedermann konnte sich schliesslich selber
ausrechnen, dass über 1300 Jahre Grabruhe nicht
spurlos an menschlichen Gebeinen vorübergehen.

Ziel der Künstler war es vielmehr -
zugegeben auf eine etwas theatralische Weise, aber
für jeden einsehbar - die Überwindung des
Todes in der Glorie der Heiligen zu veranschaulichen.

Die sterblichen Reste ruhen hier und
warten auf die Auferstehung, aber nicht irgendwelche

Gebeine, sondern solche von Märtyrern,
deren Seelen bereits die himmlischen Freuden

geniessen. Edelsteine, Gold und Silber,
bestickte Stoffe wollen einen bescheidenen
Abglanz von der Ewigkeit vermitteln, für welche
die Reliquien so etwas wie ein Faustpfand
darstellen, gleichzeitig aber auch ein ständiges
«Memento mori» abgeben.
Die aufgezeigte Absicht war sicher nicht die
einzige, welche die Fasser mit ihrer Arbeit verfolgten,

dazu waren die barocken Künste zu
vielschichtig angelegt, doch, wie etwa Predigten zu
entnehmen ist, zum mindesten eines der
Motive: Tod und Verklärung als Aufforderung
an die Gläubigen, sich diese stets vor Augen zu
halten und entsprechend ihr Leben einzurichten.

Auch in den Liedern, die zu Ehren der
Katakombenheiligen verfasst wurden, tönt dieser
Gedanke an. Und selbstverständlich finden wir
ihn im Geschehen der Übertragungsfeier ebenfalls

aufscheinen.

Die Translationsfestlichkeiten
Die rekognoszierten und gefassten Gebeine
wurden darauf am Bestimmungsort feierlich in
das jeweilige Gotteshaus eingetragen. Eine
solche Überführung in eine Kirche oder Kapelle
nennt man Translation. Fünfzig, meistens aber
hundert Jahre später hat man in Erinnerung an
das erste Übertragungsfest eine sogenannte
Jubeltranslation veranstaltet.
Solche Übertragungsfeiern nahmen innerhalb
des kirchlichen Lebens im Zeitalter des Absolutismus

eine wichtige Rolle ein. Kein Jahr
verging, in dem nicht mindestens eine Translation
stattfand, selbst im relativ kleinen Gebiet der 13-

örtigen Eidgenossenschaft. Dabei glichen sich
alle Festivitäten im Aufbau. Doch wirkte sich
natürlich der sich über Jahre hin ändernde
Zeitgeschmack auf die Ausgestaltung der Feiern aus.
Auch im Toggenburg führte man solche Feste
durch, wie die nachstehende Tabelle zeigt. Sie
listet freilich nur die Translationen mit heiligen
Leibern auf, die ähnlichen Feiern mit Reliquien-

Die hl. Theodora, ins Kloster Magdenau übergeführt

1655. Kupferstich von Johann Franz Roth
(1731-1798) aus Rorschach 1774.

Hl. Theodora, Bildwerk in der Klosterkirche
Magdenau, Ende 17. Jahrhundert, wohl von Jakob
Hunger aus Rapperswil.

61



Partikeln oder Gnadenbildern im Toggenburg
enthält sie hingegen nicht.
Bei der Durchsicht fällt auf, dass für S. Theodor
in Neu St. Johann vier Translationsfeste
veranstaltet wurden. Warum diese Häufung
vorkam, lässt sich aus den Quellen nicht ganz
schlüssig herauslesen. Ob man dabei etwas
Augenwischerei betrieb? Ob man von der
Tatsache ablenken wollte, dass Neu St. Johann nur
einen heiligen Leib besass, während alle anderen

Benediktinerabteien über zwei oder mehrere

Katakombenheiligen verfügten? - Fest
steht das folgende: 1654 fand die Translation mit
dem noch ungefassten Leib statt, 1668 hat ihn
das Kloster auszieren lassen. Darauf wurde er
zum zweiten Mal eingetragen. Doch wie schon
1654 hat man ihn wieder in die Karlskapelle
überführt. Die Klosterkirche stand ja noch gar
nicht, sie wurde erst 1680 geweiht. 1685
überführte man den neu gefassten S. Theodor in die
eigentliche Klosterkirche. 1755 fand schliesslich
die Zentenarfeier der ersten Translation statt.

Translationen der Katakombenheiligen
im Toggenburg

Ort Heiliger Festtag

Wattwil S. Leander 27. April 1653

Neu St.Johann S. Theodor 5. Oktober 1654

Lichtensteig S. Marinus 14. Oktober 1657

Magdenau S. Theodora 1. Oktober 1662

Neu St.Johann S. Theodor 30. September 1668
Wildhaus S. Laureatus 13. September 1678
Neu St.Johann S. Theodor 14. Oktober 1685

Wattwil S. Victoria 10. April 1726

Wattwil S. Leander 27. April 1753

Neu St.Johann S. Theodor 28. September 1755

Lichtensteig S. Marinus 18. September 1757

Magdenau S. Theodora 10. Oktober 1762

Wattwil S. Bonifatius 25. April 1767
Wildhaus S. Laureatus 27. April 1777

Das Frauenkloster Maria Angelorum konnte im
Toggenburg die Ehre für sich in Anspruch
nehmen, den ersten Römischen Märtyrer feierlich
eingetragen zu haben, was die Klosterherren
von Neu St. Johann Jahre lang nicht recht
verschmerzen konnten. Die Leander-Translation
bildete denn auch den Hauptgrund, weshalb
man S. Theodor 1654 viel festlicher überführte,
als es ursprünglich geplant war. Man wollte doch
nicht hinter dem Frauenkloster zurückstehen.
Die Rivalität der Gotteshäuser untereinander
führte notwendigerweise zu immer prunkendem

Festen, weil jedes das andere überbieten
wollte.
Wie eine Translation im Detail genau ausgesehen

hat, können wir meistens nur erahnen. Vieles,

was für diesen Tag hergerichtet wurde, ver¬

schwand danach wieder, ohne dass darüber
genaueste Aufzeichnungen bestünden. Dies gilt
im besonderen für den Prozessionsweg, der
jeweils mit Triumphbögen, Pyramiden, Prunkvasen

und anderem mehr geschmückt war. Auch
die spezielle Ausstattung der Translationsbühne
auf freiem Feld wird oft nur ganz summarisch
geschildert. Einzig aus der Spielvorlage wird
ersichtlich, ob sie bloss mit einem Szenarium
oder mit mehreren Kulissen versehen gewesen
ist. Verlorengegangen sind auch oft die musikalischen

Kompositionen, die eigens für das Fest
geschaffen wurden.
Klar scheinen hingegen immer die wichtigen
Teile einer Translation in den Festbeschreibungen

auf, also Prozession, Mysterienspiel,
Ehrenpredigt und Hochamt. Dabei konnte die Reihenfolge

variieren und auch mit anderen Elementen
bereichert werden. Fast immer aber beschloss
die Deposition des heiligen Leibes auf den
vorbereiteten Altar und das Singen des «Te Deum»
die Feier, die im Minimum vier Stunden
dauerte, öfters aber den ganzen Vormittag, wie
in Wattwil, Lichtensteig und Wildhaus, oder
dazu noch einen Teil des Nachmittags, wie in
Neu St. Johann bzw. Magdenau, in Anspruch
nahm.
An der Translation nahmen als Heilige verkleidete

Personen teil. Da gaben einmal die bereits
an andere benachbarte Orte transferierte
Katakombenheilige ihrem Mitstreiter das Ehrengeleite,

dann aber auch andere Heilige, Engel und
Epheben. So sah man in Magdenau u.a. Theodora,

Maria, Bernhard, Benedikt, Gallus, Verena
und den Schutzengel des Klosters. Noch reicher
gestaltete Neu St. Johann das himmlische
Gefolge: Maria, Johannes der Täufer und Johannes

Evangelist, Agatha, Agnes und Ida, ferner
der erste Abt des Klosters, Burkard, die Bischöfe
Konstantius und Karl Borromäus, schliesslich
die drei Katakombenheiligen Theodor (angeblich

der leibliche Bruder von Theodora in
Magdenau), Leander und Marinus. Dazu gesellten
sich Engel und Epheben, die teilweise die Attribute

der dargestellten Heiligen trugen.
Diese himmlischen Personen - es handelte sich
jeweils um Heilige, die am Translationsort
besonders verehrt wurden - verliehen zusammen

mit der ungewohnten Ausschmückung des

Prozessionsweges und den kostbaren Paramen-
ten dem Geschehen etwas Uberirdisches. Es
erweckte den Schein, als hätte sich der Himmel
zur Erde niedergesenkt und gewähre den
Festteilnehmern einen Blick in die Seligkeit. Was
brauchte es da noch Inschriften über den
Triumphtoren wie «Tod, wo ist Dein Sieg» oder
«Also belohnt der Herr die Seinen»! Allen
Translationsgästen, die jeweils zu mehreren
Tausenden aus dem ganzen Toggenburg
zusammenströmten, wäre auch sonst klar geworden,
was hier gemeint war: Irdisches Leben -
Vorstufe zum Ewigen.
Die Märtyrer hatten die Welt bereits hinter sich
gelassen. Sie bildeten jetzt die Garanten für die
himmlischen Verheissungen. Als örtliche
Fürsprecher bei Gott trugen sie das Ihrige dazu bei,
dass dieses Ziel - der selige Tod und das ewige
Leben - den Gläubigen jener Zeit erreichbarer
erschien.

62


	Tod, wo ist dein Sieg? : Katakombenheilige im Toggenburg

