Zeitschrift: Toggenburger Annalen : kulturelles Jahrbuch fir das Toggenburg
Band: 11 (1984)

Artikel: Tod, wo ist dein Sieg? : Katakombenheilige im Toggenburg
Autor: Achermann, Hansjakob
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883709

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883709
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

< e T e

lod, wo ist dein Sieg?

Katakombenheilige im Toggenburg

Dr. Hansjakob Achermann, Stans

Wollt ihr, o Sterbliche! nicht mit der

Zeit verderben,

so legt die Zeit wohl an im Leben und im Sterben;

der ist klug, der wird fromm, der stets denkt

an die Zeit,

wann ihn der Augenblick setzt in die Ewigkeit.
Martin Handke

Das 16., 17. und 18. Jahrhundert mit seinen
Kriegen, Epidemien und Wirtschaftskrisen liess
den Tod noch viel zentraler und wirklichkeitsnéa-
her miterleben, als dies spdtere Generationen
vermochten oder gar wir heutigen Menschen,
die wir schon den Gedanken daran nach Mog-
lichkeit aus unserem Bewusstsein verdrdngen.
So verwundert es uns wenig, wenn wir in der
Dichtung jener Zeit immer wieder auf Aussagen
tiber das Sterben und das ewige Leben stossen.
Wie spdter kaum mehr haben sich damals die
Literaten mit dem Tod und mit dem Jenseits
auseinandergesetzt. Doch nicht bloss die Dich-
ter, auch die Vertreter der bildenden Kiinste
beschiftigten sich ausgiebig mit diesem The-
menkreis.

Gleichzeitig wurden an den Zentren weltlicher
und geistlicher Herrschaft Sterbe- und Bestat-
tungsriten ausgebaut und verfeinert. Dabei
erreichten sie, wie etwa am Hof von Nancy, eine
solche Raffinesse, dass ein Mann von Welt dabei
gewesen sein musste, sofern er etwas auf sich
hielt. Aber auch die einfacheren Leute entwik-
kelten aus fritheren Traditionen ein reiches Ster-
be- und Totenbrauchtum, besonders natiirlich
in den katholischen Gegenden. Da stand die
Kirche nicht im Abseits. Mit Predigten, Unter-
weisungen und Erbauungsbiichern suchte sie
den Vorgang in den richtigen Bahnen zu halten.
Dabei betonten die kirchlichen Kreise beson-
ders den Aspekt der Ewigkeit als Endpunkt des
irdischen Daseins. Unter solchem Gesichts-
punkt kamen ihnen die Feierlichkeiten mit den
Katakombenheiligen sehr gelegen. Innerhalb
solcher Feste liess sich doch der jedem wahren
Gldaubigen im Himmel verheissene Lohn beson-
ders gut aufzeigen. Doch wer waren diese Kata-
kombenheiligen?

Heilige aus romischen Katakomben
Ganz durch Zufall entdeckte man in Rom bei
Strassenarbeiten an einem Maientag des Jahres

k 5
SG

s b.rnleoclovi Mav{vris Romani,

M
Noui Monatterii 8 Joannis inclvti Patroni coane

Neu St.Johann, ehemalige Klosterkirche. Kata-
kombenheiliger Theodor im rechten Seitenaltar,
barock gefasst 1687. Zeichnung von Pater Ambros
Epp, 1773, in Hierogazophylacium.

1578 den Eingang zu einer Katakombe. Wih-
rend des ganzen Mittelalters hatte man ndmlich
die antiken Friedhofe nur mehr dem Namen
nach gekannt, ohne ihre genaue Lage zu wissen.
Angeregt durch den ersten Fund begannen jetzt
Archédologen systematisch nach den Coemete-
rien zu suchen. Jahr fiir Jahr entdeckten sie neue
Katakomben, bis schliesslich alle unterirdischen
Friedhéfe wieder gefunden waren.

Nach der damals weitverbreiteten Meinung
waren diese Totenkammern reich angefiillt mit
den leiblichen Uberresten von frithchristlichen
Blutzeugen. Ganz vergessen hatte man die Tat-
sache, dass die Katakomben der ganzen Stadt als
Friedhofe dienten. Gleichzeitig wurden die
Christenverfolgungen im antiken Rom gewaltig
tiberschitzt. So wuchs die Zahl der in den Coe-
meterien begrabenen Martyrer ins Unermess-
liche. Man sprach von mehreren Millionen
Romischer Blutzeugen.

Entsprechend unkritisch gingen die romischen
Instanzen vor, wenn sie feststellen mussten, wo
nun Mairtyrer und wo Nicht-Mirtyrer bestattet
lagen. War auf der Grabplatte eine Palme oder
ein christliches Monogramm eingemeisselt, so
glaubten sie mit ziemlicher Sicherheit die Ruhe-
statt eines Blutzeugen vor sich zu haben. Fand
sich dabei noch eine sogenannte Blutampulle,
so steigerte sich die Sicherheit rasch zur absolu-
ten Gewissheit. Erst Jahrhunderte spiter ver-

57



Neu St.Johann, siidlicher Seitenaltar. Uber der Mensa Schrein des Katakombenheiligen Theodor, von
Rom iiberfiihrt 1647, neu gefasst 1685 von den Schwestern im Kloster Maria der Engel in Wattwil.
Rechts an der Wand bemaltes Deckelbrett des Sarkophags.

mochte die kritische Forschung den Irrtum die-
ser Annahmen nachzuweisen.

Vorerst wurden die gefundenen Korperreste in
gutem Glauben als Mértyrerreliquien ausgegra-
ben und entsprechend hoch verehrt. War der
Erhaltungszustand gut und das Skelett einiger-
massen vollstindig, so liess man die Gebeine als
«ganzen heiligen Leib» beisammen. Sonst wur-
den die menschlichen Uberbleibsel als Vorrat
der pépstlichen Sakristei libergeben, die sie
dann zusammen mit Reliquien aus anderen
Sepulchren partikelweise verschenkte. Auf
diese Weise kamen unzihlige barocke Reli-
quiare zu ihrem kostbaren Inhalt. - Bekannt
wurden diese antiken Uberreste unter Sammel-
namen wie «<Romer Heilige», «ROmische Mirty-
rer», spiter auch als «heilige Leiber» und seit
dem Ende des 19. Jahrhunderts als «Katakom-
benheilige».

Nachdem die Nachricht von den ungeheuren
romischen Funden in der katholischen Welt
bekannt geworden war - Reliquien als solche
gab es seit der Reformation verhéltnismassig
wenig neue, und doch war die Nachfrage gross -
da versuchte jedermann in den Besitz solcher
Reliquien zu gelangen. Tausende von heiligen
Leibern wechselten jetzt ihre Ruhestitte. Wih-
rend aber die Standespersonen und die wichti-
gen Gotteshiuser sogleich mit ganzen Katakom-
benheiligen bedacht wurden, mussten sich vor-
erst die weniger angesehenen Bittsteller nur mit
Reliquienpartikeln, im besten Fall vielleicht mit
einem heiligen Haupt begniigen. Dies dnderte
sich erst ab 1650. Die nun in Rom einsetzenden

58

Massenausgrabungen verminderten zusehends
die Exklusivitit der Gebeine. Dies ldsst sich
auch fiir die Katakombenheiligen in der Schweiz
nachweisen. Hier kamen zuerst auch nur die
bekanntesten Abteien und die Pfarrkirchen der
Innerschweizer Hauptorte in den Besitz ganzer
heiliger Leiber. Ab 1650 beginnt sich diese Aus-
schliesslichkeit auch bei uns langsam zu verfla-
chen. Dieser Vorgang zeigt sich etwa darin, dass
jetzt sogar FrauenklOster, die ja verglichen mit
den Minnerkonventen in kirchlichen Kreisen
ein eher bescheidenes Ansehen genossen, die
Romischen Mirtyrer erhielten. Ebenso konnten
sich nun einzelne Landstéddte oder gar Dorfpfar-
reien erfolgreich um Katakombenheilige bewer-
ben. So war jetzt auch fiir das Toggenburg die
Zeit reif geworden.

Die Verbreitung der Katakombenheiligen

Bis zum Ende des 18. Jahrhunderts wurden von
Rom Uber 150 heilige Leiber in den schweizeri-
schen Raum des ehemaligen Bistums Konstanz
Uberfuhrt. Viele Reliquienskelette fanden natiir-
lich in der Innerschweiz, den katholischen
Stammlanden, ihren Ort der Verehrung, andere
in den gemeineidgendssischen Untertanenge-
bieten des Aar- und Thurgaus. Nicht weniger als
30 Katakombenheilige - eine recht stattliche
Zahl - fanden den Weg ins einstige Territorium
der Furstabtei St. Gallen, davon 23 in die Alte
Landschaft (15 wurden im Landshofmeister
Amt, drei im Rorschacher Amt, zwei im Ober-
berger Amt und drei im Wiler Amt verehrt) und



sieben heilige Leiber in die Neue Landschaft,
ins Toggenburg also.

Wie es diese Aufzdhlung schon andeutet, waren
die Romischen Mirtyrer vor allem in katholi-
schen Gegenden verbreitet. In den Landstri-
chen mit beiden Konfessionen - etwa im Thur-
gau - gab es sie zwar auch, doch wurden hier die
Katakombenheiligen in die ansédssigen Kloster
tibertragen, die als solche ein konfessionell
geschlossenes Territorium bilden. Hingegen
stellte es eine grosse Ausnahme dar, wenn hei-
lige Leiber, wie etwa in Lichtensteig oder in
Wildhaus, zu einer von beiden Religionsge-
meinschaften beniitzten Kirche transferiert wur-
den. In der Regel verzichteten die Katholiken
auf solche Demonstrationen, die bei den Prote-
stanten nur Argernis hervorrufen kénnten. Wie
die nachstehende Tabelle zeigt, verzichtete man
gegen Ende des 17. Jahrhunderts auch im Tog-
genburg auf solche Glaubensmanifestationen.

Katakombenheilige im Toggenburg

Ort Name/Erhebungs-
jahr
Neu St.Johann S. Theodor 1647
Wattwil, Kloster Maria Angelorum S. Leander 1650
Lichtensteig, Stadtpfarrkirche S.Marinus 1650
Magdenau, Frauenkloster S. Theodora 1655
Wildhaus, Pfarrkirche S. Laureatus 1675
Wattwil, Kloster Maria Angelorum S. Victoria 1692

Wattwil, Kloster Maria Angelorum S. Bonifatius 1766

Im 18. Jahrhundert kamen also nur mehr zwei
neue Romische Mirtyrer ins Toggenburg (SS.
Victoria und Bonifatius). Die Zuriickhaltung -
im gleichen Zeitraum hat die Alte Landschaft 15
heilige Leiber aufgenommen - ist, wie schon ge-
sagt, auf die besonderen religiosen Verhiltnisse
im Toggenburg zurlickzufithren. Diese hinderte
freilich die altglaubigen Landleute nicht daran,
die Katakombenheiligen mit Freuden aufzuneh-
men und sie in hohen Ehren zu halten. Kaum
sind die Mirtyrer da, so tauchen sie auch schon
in den Taufbiichern als Namenspatrone auf.
Auch in den Professblichern der entsprechen-
den FrauenklOster erscheinen jetzt Namen wie
Schwester Leandra oder Theodora. Umgekehrt
bedanken sich die Heiligen fiir ihre Wertschét-
zung mit Gebetserhorungen. Praktisch alle
Katakombenheilige des Toggenburgs wirkten
als Wundertdter. Doch damit sind wir dem
Geschehen vorausgeeilt. Zuerst mussten ihre
Knochen in eine stattliche Form gebracht wer-
den. Bevor die Gebeine den Stickerinnen liber-
geben wurden, mussten sie vom Ordinarius oder
seinem Stellvertreter rekognosziert werden. Er
hatte zu Uberpriifen, ob die vorliegenden Reli-
quien mit jenen identisch waren, die in Rom ein-
gepackt worden waren. Der Akt geschah
gewohnlich in einer Sakristei oder in einem Klo-
ster. Fir die Toggenburger Katakombenheiligen
nahm die Rekognition immer der jeweils regie-
rende Fiirstabt von St. Gallen vor. Meistens nah-
men auch die Notablen des Landes daran teil, so
etwa der Landschreiber Gallus German, der ja
ab 1644 wihrend 40 Jahren dieses Amt versah.
Dieser eifrige Forderer des Katakombenheili-
genkults hielt als kronenden Abschluss dieser

Neu St.Johann, ehemalige Klosterkirche. Einer
der ehemals vier Reliquienschreine mit Reliquien
von Katakombenheiligen vor 1687.

2705 QW 4 DR CHSp SRR TR S B 7S G RS2 P S0 RS SR O SR G R o

O.

A
%

L F NS N O N o N B SEEN e

£

o B T S L O A D Y

o

N Ne f X fKi, SN X N N, K R NI K 0N K Ny K

Neu St.Johann, ehemalige Klosterkirche. Einer
der nicht mehr vorhandenen Reliquienschreine
aus der Zeit von Abt Gallus Alt (1614 - 1687).
Zeichnung von Pater Ambros Epp in Hierogazo-
phylacium, [773.

Kirchgemeindearchiv Neu St.Johann.

Titigkeit 1678 in Wildhaus die Pridsentations-
rede flir den Leib S. Laureat.

Das Fassen der Gebeine

Wenn wir heute von Katakombenheiligen spre-
chen, so denken wir sofort an liegende Gestal-
ten, wie sie in den Mensen vieler barocker

59



Kloster Wattwil, Oelbild des hl. Leander, kurz
nach 1650. Rechts dlteste Darstellung des Klosters
und der Burg Iberg.

Kloster Wattwil, Statuette des hl. Leander. An-
fangs 18. Jahrhundert, in rémischer Militdrtracht.

60

Altédre eingelassen sind. Doch wurden die ROmi-
schen Mirtyrer nicht von allem Anfang an auf
diese Weise gefasst. Bis ungefahr um 1680 war
vielmehr die sogenannte «phrygische Art»
iblich, d.h. die Gebeine wurden damals nicht in
eine Korperform gebracht, sondern geome-
trisch-ornamental im Gehiduse ausgelegt.
Manchmal hat man fiir den Schidel noch ein
eigenes Reliquiar herstellen lassen.

Auf diese Weise waren urspriinglich auch die
Katakombenheiligen des Toggenburgs gefasst.
Die Gehiduse fiir S. Leander und S. Marinus
zeigten nach den bildlichen Quellen einen
tabernakelformigen Aufbau. Dabei war das
dunkle oder schwarze Holz an ausgesuchten
Stellen mit Silberarbeiten verziert. Kleinere und
grossere Glasscheiben ermoglichten den Blick
ins Innere, wo die Reliquien mit reichen Sticke-
reien versehen ausgestellt lagen. Ahnlich waren
auch S. Theodor und S. Theodora gefasst, nur
dass hier als Behiltnisse je zwei sarkophagidhn-
liche Gehiuse dienten. Dariiber hinaus wurde
noch je ein Kopfreliquiar angefertigt. Die
Gebeine von S. Laureat schliesslich waren in
einem tafelartigen Schrein gefasst.

Die Holzarbeiten verfertigten wohl anséssige
Meister, die in der Kunstschreinerei zu Hause
waren. Fiir den Silberschmuck wurde ein Gold-
schmied beigezogen, vielleicht aus Rapperswil.
Die eigentliche Arbeit des Fassens besorgten
im 17. Jahrhundert die Klosterfrauen von Maria
Angelorum ob Wattwil. Sie hatten mit dem
hauseigenen Katakombenheiligen sozusagen
ihr Meisterstiick vorgelegt, das ihren Ruf als aus-
gezeichnete Fasserinnen im ganzen Toggenburg
verbreitete. Von nun hatten sie alle Hande voll
zu tun. So zierten sie die heiligen Leiber von
Lichtensteig, Neu St.Johann, Magdenau und
Wildhaus. 1685 brachten sie den Leib S. Theo-
dor in eine liegende Form, in der er dann in die
neue Klosterkirche eingefiihrt werden sollte.
Im 18. Jahrhundert verblasste allerdings der
Ruhm der Wattwiler Schwestern. Die Neufas-
sung von heiligen Leibern wurde jetzt anderen
Stickstuben anvertraut. Margaritha Kuen aus
Bregenz hiess die gefragte Kiinstlerin fiir den
Raum Ostschweiz. Sie hat unter anderm die
Restaurierungsarbeiten am Leib S. Theodor im
Jahre 1755 geleitet. Aufsie geht die heutige Fas-
sung des Heiligen zuriick. Neben ihr hatten sich
die Klosterfrauen von St. Wiborada (St. Geor-
gen) in diesem Metier einen Namen geschaffen.
Ihnen wurde beispielsweise 1761 die Neufas-
sung von S. Theodora in Magdenau anvertraut.

Natiirlich wurden im 18. Jahrhundert auch die
Fassungen der iibrigen Toggenburger Katakom-
benheiligen iiberholt und gleichzeitig in die
bekannte Korperform gebracht. Als Grundge-
riist diente dazu meistens ein holzerner Korpus
(seltener ein Drahtgestell). An den exponierten
Stellen - Schidel, Arme, Hidnde, Brust, Beine
und Fiisse - wurden entsprechende Reliquien
eingelegt. Wie bei Gnadenbildern hat man den
Korpus schliesslich mit erlesenen Stoffen
bekleidet und mit Edelsteinen geschmiickt.

So lagen nun die Heiligen gleichsam auf einem
Paradebett. Mit der einen Hand stiitzten sie das
behelmte Haupt, die andere hielt einen silber-



nen Palmzweig und das Schwert als Hinweis auf
das bestandene Martyrium. Ein weisses Spitzen-
hemd wurde zum grossen Teil von einem gold-
durchwirkten Oberkleid bedeckt, das aber die
Brustpartie freiliess, um hier die Gebeine zeigen
zu konnen. Ferner trugen die Heiligen einen far-
bigen Rock, offene Stiefel und einen um die
ganze Gestalt gefillig gelegten weiten Mantel.

Diese Art der Fassung hat in spéterer Zeit den
barocken Kiinstlern oft den Vorwurf des Betrugs
oder der Tauschung eingebracht. Wer so urteilt,
verkennt die Absicht der Auftraggeber und der
Kunstschaffenden ganz. Thre Intention war es
nicht, ein vollstindiges Skelett vorzutauschen.
Jedermann konnte sich schliesslich selber aus-
rechnen, dass liber 1300 Jahre Grabruhe nicht
spurlos an menschlichen Gebeinen voriiber-
gehen. Ziel der Kiinstler war es vielmehr - zuge-
geben auf eine etwas theatralische Weise, aber
fiir jeden einsehbar - die Uberwindung des
Todes in der Glorie der Heiligen zu veranschau-
lichen. Die sterblichen Reste ruhen hier und
warten auf die Auferstehung, aber nicht irgend-
welche Gebeine, sondern solche von Martyrern,
deren Seelen bereits die himmlischen Freu-
den geniessen. Edelsteine, Gold und Silber,
bestickte Stoffe wollen einen bescheidenen
Abglanz von der Ewigkeit vermitteln, fiir welche
die Reliquien so etwas wie ein Faustpfand dar-
stellen, gleichzeitig aber auch ein standiges
«Memento mori» abgeben.

Die aufgezeigte Absicht war sicher nicht die ein-
zige, welche die Fasser mit ihrer Arbeit verfolg-
ten, dazu waren die barocken Kiinste zu viel-
schichtig angelegt, doch, wie etwa Predigten zu
entnehmen ist, zum mindesten eines der
Motive: Tod und Verklarung als Aufforderung
an die Gldaubigen, sich diese stets vor Augen zu
halten und entsprechend ihr Leben einzurich-
ten. Auch inden Liedern, die zu Ehren der Kata-
kombenheiligen verfasst wurden, tont dieser
Gedanke an. Und selbstverstindlich finden wir
ihn im Geschehen der Ubertragungsfeier eben-
falls aufscheinen.

Die Translationsfestlichkeiten

Die rekognoszierten und gefassten Gebeine
wurden darauf am Bestimmungsort feierlich in
das jeweilige Gotteshaus eingetragen. Eine
solche Uberfiihrung in eine Kirche oder Kapelle
nennt man Translation. Filinfzig, meistens aber
hundert Jahre spiter hat man in Erinnerung an
das erste Ubertragungsfest eine sogenannte
Jubeltranslation veranstaltet.

Solche Ubertragungsfeiern nahmen innerhalb
des kirchlichen Lebens im Zeitalter des Absolu-
tismus eine wichtige Rolle ein. Kein Jahr ver-
ging, in dem nicht mindestens eine Translation
stattfand, selbst im relativ kleinen Gebiet der 13-
ortigen Eidgenossenschaft. Dabei glichen sich
alle Festivititen im Aufbau. Doch wirkte sich
natiirlich der sich Giber Jahre hin dndernde Zeit-
geschmack aufdie Ausgestaltung der Feiern aus.
Auch im Toggenburg fithrte man solche Feste
durch, wie die nachstehende Tabelle zeigt. Sie
listet freilich nur die Translationen mit heiligen
Leibern auf, die dhnlichen Feiern mit Reliquien-

Ao MRai'tnemmﬂVﬁ
a. on.
kever' ﬁlAbedlﬂa‘

Die hi. Theodora, ins Kloster Magdenau iiberge-
fiihrt 1655. Kupferstich von Johann Franz Roth
(1731-1798) aus Rorschach 1774.

HI. Theodora, Bildwerk in der Klosterkirche Mag-
denau, Ende 17. Jahrhundert, wohl von Jakob
Hunger aus Rapperswil.

61



partikeln oder Gnadenbildern im Toggenburg
enthilt sie hingegen nicht.

Bei der Durchsicht fillt auf, dass fiir S. Theodor
in Neu St.Johann vier Translationsfeste ver-
anstaltet wurden. Warum diese Haufung vor-
kam, ldsst sich aus den Quellen nicht ganz
schliissig herauslesen. Ob man dabei etwas
Augenwischerei betrieb? Ob man von der Tat-
sache ablenken wollte, dass Neu St. Johann nur
einen heiligen Leib besass, wihrend alle ande-
ren Benediktinerabteien {iber zwei oder meh-
rere Katakombenheiligen verfiigten? - Fest
steht das folgende: 1654 fand die Translation mit
dem noch ungefassten Leib statt, 1668 hat ihn
das Kloster auszieren lassen. Darauf wurde er
zum zweiten Mal eingetragen. Doch wie schon
1654 hat man ihn wieder in die Karlskapelle
tberfiihrt. Die Klosterkirche stand ja noch gar
nicht, sie wurde erst 1680 geweiht. 1685 uber-
flihrte man den neu gefassten S. Theodor in die
eigentliche Klosterkirche. 1755 fand schliesslich
die Zentenarfeier der ersten Translation statt.

Translationen der Katakombenheiligen
im Toggenburg

Ort Heiliger Festtag

Wattwil S. Leander 27. April 1653

Neu St.Johann S. Theodor 5. Oktober 1654
Lichtensteig S. Marinus 14. Oktober 1657
Magdenau S. Theodora 1. Oktober 1662
Neu St.Johann S. Theodor  30.September 1668
Wildhaus S. Laureatus 13.September 1678
Neu St.Johann S. Theodor  14. Oktober 1685
Wattwil S. Victoria 10. April 1726
Wattwil S. Leander  27. April 1753

Neu St.Johann  S. Theodor  28.September 1755
Lichtensteig S. Marinus 18. September 1757
Magdenau S. Theodora 10. Oktober 1762
Wattwil S. Bonifatius 25. April 1767
Wildhaus S. Laureatus 27. April 1777

Das Frauenkloster Maria Angelorum konnte im
Toggenburg die Ehre fiir sich in Anspruch neh-
men, den ersten Romischen Mirtyrer feierlich
eingetragen zu haben, was die Klosterherren
von Neu St.Johann Jahre lang nicht recht ver-
schmerzen konnten. Die Leander-Translation
bildete denn auch den Hauptgrund, weshalb
man S. Theodor 1654 viel festlicher iberfiihrte,
als es urspriinglich geplant war. Man wollte doch
nicht hinter dem Frauenkloster zuriickstehen.
Die Rivalitdt der Gotteshduser untereinander
fihrte notwendigerweise zu immer prunken-
dern Festen, weil jedes das andere iiberbieten
wollte.

Wie eine Translation im Detail genau ausgese-
hen hat, konnen wir meistens nur erahnen. Vie-
les, was fiir diesen Tag hergerichtet wurde, ver-

62

schwand danach wieder, ohne dass daruber
genaueste Aufzeichnungen bestiinden. Dies gilt
im besonderen fiir den Prozessionsweg, der
jeweils mit Triumphbogen, Pyramiden, Prunk-
vasen und anderem mehr geschmiickt war. Auch
die spezielle Ausstattung der Translationsbiihne
auf freiem Feld wird oft nur ganz summarisch
geschildert. Einzig aus der Spielvorlage wird
ersichtlich, ob sie bloss mit einem Szenarium
oder mit mehreren Kulissen versehen gewesen
ist. Verlorengegangen sind auch oft die musika-
lischen Kompositionen, die eigens fiir das Fest
geschaffen wurden.

Klar scheinen hingegen immer die wichtigen
Teile einer Translation in den Festbeschreibun-
gen auf, also Prozession, Mysterienspiel, Ehren-
predigt und Hochamt. Dabei konnte die Reihen-
folge variieren und auch mitanderen Elementen
bereichert werden. Fast immer aber beschloss
die Deposition des heiligen Leibes auf den vor-
bereiteten Altar und das Singen des «Te Deum»
die Feier, die im Minimum vier Stunden
dauerte, ofters aber den ganzen Vormittag, wie
in Wattwil, Lichtensteig und Wildhaus, oder
dazu noch einen Teil des Nachmittags, wie in
Neu St.Johann bzw. Magdenau, in Anspruch
nahm.

An der Translation nahmen als Heilige verklei-
dete Personen teil. Da gaben einmal die bereits
an andere benachbarte Orte transferierte Kata-
kombenheilige ihrem Mitstreiter das Ehrenge-
leite, dann aber auch andere Heilige, Engel und
Epheben. So sah man in Magdenau u.a. Theo-
dora, Maria, Bernhard, Benedikt, Gallus, Verena
und den Schutzengel des Klosters. Noch reicher
gestaltete Neu St.Johann das himmlische
Gefolge: Maria, Johannes der Tdufer und Johan-
nes Evangelist, Agatha, Agnes und Ida, ferner
dererste Abt des Klosters, Burkard, die Bischofe
Konstantius und Karl Borroméus, schliesslich
die drei Katakombenheiligen Theodor (ange-
blich derleibliche Bruder von Theodora in Mag-
denau), Leander und Marinus. Dazu gesellten
sich Engel und Epheben, die teilweise die Attri-
bute der dargestellten Heiligen trugen.

Diese himmlischen Personen - es handelte sich
jeweils um Heilige, die am Translationsort
besonders verehrt wurden - verliehen zusam-
men mit der ungewohnten Ausschmiickung des
Prozessionsweges und den kostbaren Paramen-
ten dem Geschehen etwas Uberirdisches. Es
erweckte den Schein, als hitte sich der Himmel
zur Erde niedergesenkt und gewdhre den Fest-
teilnehmern einen Blick in die Seligkeit. Was
brauchte es da noch Inschriften iiber den
Triumphtoren wie «Tod, wo ist Dein Sieg» oder
«Also belohnt der Herr die Seinen»! Allen
Translationsgisten, die jeweils zu mehreren
Tausenden aus dem ganzen Toggenburg zusam-
menstromten, wire auch sonst klar geworden,
was hier gemeint war: Irdisches Leben - Vor-
stufe zum Ewigen.

Die Mirtyrer hatten die Welt bereits hinter sich
gelassen. Sie bildeten jetzt die Garanten fiir die
himmlischen Verheissungen. Als ortliche Fir-
sprecher bei Gott trugen sie das Thrige dazu bei,
dass dieses Ziel - der selige Tod und das ewige
Leben - den Glaubigen jener Zeit erreichbarer
erschien.



	Tod, wo ist dein Sieg? : Katakombenheilige im Toggenburg

