Zeitschrift: Toggenburger Annalen : kulturelles Jahrbuch fir das Toggenburg
Band: 7 (1980)

Artikel: Heiliges Erbe
Autor: Huber, Sales
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883748

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883748
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Heiliges Erbe

von Sales Huber, Wittenbach

Von Heiligen und Walltahrten im
Toggenburg

Die Zeiten scheinen vorbei zu sein, da lUber den
Betten noch Schutzengel- und andere fromme Hei-
ligenbilder hingen. Statt dessen sind die Schlafzim-
merwinde mancher junger Leute mit knallfarbe-
nen Plakaten, Cowboybildern, mit Portraits von
Sanger-, Film- und Fussballstars tapeziert. Auf
dem Nachttisch liegen Komic-, Krimi- und Sex-
heftli.

In Wohlstandszeiten ist es fiir Eltern, Erzieher und
Seelsorger wahrhaftig nicht leicht, der Jugend den
richtigen Massstab beizubringen fiir die Lebens-
werte, was wichtig und weniger wichtig ist flir un-
sere Endbestimmung. Wieviele Jugendliche den-
ken noch ernsthaft an das Uebernatiirliche, an ho-
here Michte? Das Diesseits erftillt soviel Wiin-
sche, dass ihnen eine Lauterung und ein Jenseits-
leben zu weit entfernt liegen, ja unglaubwiirdig
vorkommen. Erst in Zeiten von Krankheit und Not
erwacht das Bediirfnis nach Gott, lernt der Mensch
wieder knien und beten. So war es zu allen Zeiten
bis zurlick ins Alte Testament, da die stolzen und
nachher so gedemiitigten Juden an der Klage-
mauer zu Jerusalem ihren Glanzzeiten nachtrauer-
ten und zu Gott um Hilfe und Erlosung schrien.
In einem uralten Wallfahrtslied heisst es:

Was ist denn unser Leben all?

Ein Kommen und Entgleiten.

Der Weg geht durch ein Trinental,

der uns zu Gott soll leiten.

Der grosse Dichter Goethe war nach einem Be-
such der Einsiedler Gnadenkapelle dermassen be-
eindruckt, dass er u. a. schrieb:

«Es muss in uns ernsthafte Betrachtungen erregen,
dass ein einzelner Funke von Sittlichkeit und Got-
tesfurcht (St. Meinrad) ein immerbrennendes,
leuchtendes Flammchen angeziindet, zu welchem
gldubige Scharen mit grosser Beschwerlichkeit her-
anpilgern, um an dieser heiligen Flamme auch ihr
Kerzchen anzuziinden. Wie dem auch sei, so deutet
es auf ein grenzenloses Bediirfnis der Menschheit
nach gleichem Licht, gleicher Wéarme und Gebor-
genheit, wie es jener erste (Meinrad) im tiefsten
Gefiihl und in sicherster Ueberzeugung gehegt
und genossen.»

Wenn das ein Freigeist und Genie wie Goethe zu-
gesteht, muss wohl etwas daran sein.

Hesch kan Chrom haabbrocht?

fragten wir jeweils die Mutter, wenn sie von einer
Wallfahrt nach Einsiedeln zurtickkehrte. Und dann
packte sie die Schafbocke aus, einen ganzen Papier-

sack voll, dazu jedem ein Noschterli (Rosenkranz)
und ein buntes Wallfahrtsbildchen.

«Mueter, for waa goscht denn fascht all Johr of
Eisedle?»

«For eu go bete, for die ganz Fameli, for Hus ond
Hof, ond for s Veech im Stall, dass es de Herrgott
bewahrt vor de Muul- ond Chlauesiitich.»
«Chascht denn 1 tsere Cherche nod au bete for
daa?»

«Zo de Muetergottes z Eisedle han i ganz e bson-
ders Vertraue. Sie bringt vill fertig bim Herrgott.
No nid het s mi im Stech loh.»

Jedesmal nach einer solchen Wallfahrt ging die
Mutter wieder mit doppelter Freude an die Arbeit.
Es war, wie wenn sie in Einsiedeln neue Krifte
geholt hatte.

Blicken wir noch weiter zuriick in die Vergangen-
heit:

Da gab es eine Zeit,

wo es mit der Haus- und Stallhygiene noch im ar-
gen bestellt war, wo es an Aerzten und Medizinen
mangelte. Zeiten, da noch héufig Seuchen und Epi-
demien auftraten, wo verheerende Naturkata-
strophen die mageren Ernten vernichteten, und,
mangels Nahrungsersatz, in der Folge Hungersnote,
schwerwiegende Mangelkrankheiten und bittere
Armut aufgetreten sind. Zeiten, da noch Kriege und
Blockaden drohten, wo der Mensch hilflos dem
Schicksal ausgeliefert war. Hilflos? Natiirlich suchte
er Hilfe und Trost. Es fehlte nicht an Quacksalbern,
Wunderdoktoren und Wahrsagern und auch nicht
an Naturmitteln fiir alles mogliche fiir Gebrechen.
Das einfachste Mittel aber war, nebst Erfahrungs-
wissen und solider Arbeit, nebst Sauberkeit und
verniinftiger Lebensweise, noch immer das Ge-
bet und das Gottvertrauen. Wie hat nicht Gotthelf
vor bald 150 Jahren handgreiflich geschildert, wie
sich die einen Menschen einem stréflichen Aber-
glauben ausliefern, wahrend andere die Zuflucht
dort suchen, wo sie allein Hilfe finden in hochster
Not. Namlich bei dem, der gesprochen hat:

Bittet, und ihr werdet empfangen!

Obwohl die Christen wussten, dass nur Gott die
Macht hat, ihnen zu helfen, haben sie sich seit je
vermittelnder Heiliger bedient. Nachweise liegen
vor bis zurlick ins 2. Jahrhundert. Unter Heiligen
verstehen wir begnadete Menschen mit einer be-
sonderen Ausstrahlungskraft, die durch Tugend-
und Standhaftigkeit, durch gelebte Nachtfolge Chri-
sti und vollstandige Gotteshingabe bereits zu Leb-

9



seiten grosse Verehrung genossen (vgl. Klaus von
Fliie) und spiter, auf Grund von Wunderbezeu-
gungen, seitens der Kirche zu Seligen und Heiligen
erkldrt wurden. Solche Verehrung wurde, nebst den
Engeln, den biblischen Heiligen zuteil, den Apo-
steln und Mirtyrern, die ihre Treue zu Christus mit
Folterqualen und Tod besiegelten. Im Laufe der
zwei Jahrtausende hat die Kirche ungezihlte
Heilige zur Ehre der Altidre erhoben.

Die Reformation

lehnte eigentlich nicht die Heiligen als solche, je-
doch ihre Verehrung und Anrufung strikte ab.
Christus allein ist Mittler zwischen Gott und den
Menschen. Mittlerschaft durch die Heiligen schma-
lert nach Auffassung der Reformatoren die Grosse
Gottes und drangt Christus in den Hintergrund.
Auf Grund dieser Haltung wurden in den Kirchen
die Heiligenfresken tibertiincht, Gemalde und Sta-
tuen beseitigt oder gar vernichtet, damit nichts
mehr die Gldubigen vom Buchstaben der Bibel
ablenken sollte.

Martin Luther ist nicht so weit gegangen wie
Zwingli und Calvin. Er wire auch auf Widerstand
gestossen. Er liess die Heiligen als fromme Vorbil-
der gelten. Wohl hat er die Heiligenfeste in seinem
Kalender stark reduziert, aber die Gedenktage Ma-
riens, der Engel, Apostel, Bekenner und Martyrer
behielt er bei, und so blieb es bis heute. Ein Luthe-
ranisches Gottesdienstbuch aus dem Jahre 1591
enthilt Gebete und Lieder pro festis de Apostolis,
de beata Virgine Maria, de Confessoribus, de Mar-
tyribus, de Virginibus etc.

Auch die Altdre und Heiligenbilder wurden bei
den Lutheranern grosstenteils beibehalten. Dassel-
be gilt von der Anglikanischen Kirche in England.
Ein Kirchenbesucher spiirt kaum den Unterschied
zwischen einer katholischen und einer protestanti-
schen Kirche.

Die nachkonzilidre Kirche setzt nicht mehr die
gleichen Akzente auf Heiligenverehrung und Wall-
fahrt, wie es in den Zeiten des Barock der Fall war,
da das Pilgerwesen auf Hochbliite stand. Warum
auf Hochbliite? Man verglich das Menschenleben
mit einer Wallfahrt, mit einer Pilgerfahrt mit End-
ziel Himmel.

Um sich die erstrebenswerte Herrlichkeit des Him-
mels, die Anschauung Gottes in der Gemeinschaft
der Heiligen, besser vergegenwartigen zu konnen,
wurden grossartige Wallfahrtskirchen gebaut mit
weiten Kuppeln und illusorischen Gemalden, die
den Himmel buchstablich auf die Erde projizier-
ten. Die Beter fiihlten sich in einem solchen Gottes-
haus wie in den Himmel versetzt. Wenn erst noch
die festliche Liturgie, inbriinstiges Gebet und herr-
liche Kirchenmusik mit dem feierlichen Raum zu
einer Einheit verschmolzen, ja dann beriihrte das
die innersten Saiten des Gemiits und des glaubigen
Herzens. Wir konnen uns davon eine Ahnung ma-
chen, wenn wir das Innere der St. Iddakapelle zu
Fischingen betrachten, das Kirchlein auf dem Mar-
tinsberg bei Dussnang oder die Kirche zu Drei-
brunnen bei Wil. Noch mehr verspliren wir das in
der Rupertuskirche in Niederhelfenschwil, in der
Rundkirche zu Bernhardzell und schliesslich auch
in der Pfarr- und Wallfahrtskirche Kirchberg. Am
eindriicklichsten aber wirkt sich diese in einen

10

Kirchenraum gebannte himmlische Prachtentfal-
tung aus in der Kathedrale St. Gallen, in den Klo-
sterkirchen Einsiedeln und Kreuzlingen oder gar in
den  schwabisch-bayrischen ~ Wallfahrtskirchen
Birnau am Bodensee, in Weingarten, Steinhausen,
in Ottobeuren und in der Wies, wo hohe Prilaten
und geniale Baumeister, Kiinstler und Handwerker
des 18. Jahrhunderts in idealer Gemeinschaftsar-
beit so grossartige Leistungen vollbracht haben,
wie sie heute kaum mehr denkbar wiren.

Die katholische Kirche hat schon immer grosse
Konzessionen an das Gemiit und die natiirliche
Sinnenfreudigkeit gemacht, nach der biblischen
Losung: Wir missen Gott nicht nur mit dem Ver-
stand, sondern auch mit dem Herzen lieben. Jere-
mias Gotthelf nannte die katholische Nachbar-
schaft der Kantone Luzern und Solothurn mit ihren
festlich frohen Gotteshdausern und lebendigen
Volksbrauchen eine «sinnliche Landschaft» im Ge-
gensatz zum strengeren, niichternen Wesen der
protestantischen Berner. Der verstorbene refor-
mierte Theologe Richard Weiss, wohl der be-
deutendste Volkskundler der Schweiz, aussert sich
zu diesem Punkt wie folgt:

«Die katholische Kirche dezentralisiert das gottli-
che Wirken im Heiligenkult und verbreitet es in
den lokalen Gnadenstitten (Wallfahrtsorte) liber
das ganze Land, an Wegen u. Briicken, in Schluch-
ten, an Felshdngen, auf Berggipfeln, in der Eindde
wie im Getiimmel der Grossstadt, und ware es nur
in Form eines schlichten Holzkreuzes oder Bild-
stockes. Damit, dass sie der volkstiimlichen Sinnen-
religion Zugestidndnisse macht, ldsst sie die gottli-
che Kraft sichtbar und greifbar aus sich heraus-
wachsen in ihren Heiligen, in ihren Weihegegen-
stainden, Sakramenten und Segnungen, Prozessio-
nen und Bittgdngen, wihrend fiir den Protestanten
das sinnliche Erleben auf Predigt und Lied, auf
Kirchenraum und Sonntag beschrinkt bleibt.»

Der bekannte Theologe Dr. Ebneter SJ, Ziirich,
driickt sich treffend aus, wenn er schreibt: Be-
kanntlich gibt es die drei «Allein» beim Protestan-
tismus: Allein die Schrift, allein der Glaube (die
Gnade), allein Christus.

Diesem Allein gegentiber stehen die drei katholi-
schen «Und»: Schrift und Tradition, Glauben und
Werke, Christus und seine Heiligen. Der Katholik
und der orthodoxe Christ glauben an die Moglich-
keit der Furbitte der Heiligen bei Christus. In die-
sem Sinn verehren sie und rufen sie dieselben an.
Dr. Ebneter weist aber nach, dass die Auffassung
der Reformatoren mit der modernen katholischen
Theologie weitgehend libereinstimme.

Die ablehnende Haltung der Reformatoren gegen-
tiber der Heiligenverehrung ist insoweit verstiand-
lich, als diese vielfach tiberbordet war und da und
dort einem Gotzendienst gleichkam. Das verletzen-
de Vorurteil spukt deshalb heute noch in vielen
Kopfen und wird von Besserwissern hartndckig
weiterverbreitet: Die Katholiken beten Maria und
die Heiligen an. Solche und dhnliche lieblose Be-
hauptungen — es gidbe parallele Beispiele von
Heissspornen auf katholischer Seite — machen den
Graben eher breiter, als dass sie zur gegenseiti-
gen Achtung und zum Verstdandnis der bestehen-
den Glaubensunterschiede beitragen. Beispielhaft
in der echten Oekumene sind wohl fiir alle Chri-
sten die evangelischen Briider von Taizé.



Natiirlich bleibt die Gefahr gerade bei siidlandi-
schen Volkern gross, dass Heiligenverehrung fast
in Anbetung ausarten kann und dass vor lauter
Heiligenkult der Herrgott beinahe vergessen
geht. In solchen Fillen fiihrt der Kult statt zu Chri-
stus, von Christus weg. Und das ist bedenklicher
Aberglaube.

Ungesunde Ueberbordung hat
Reaktionen zur Folge

Seit je war es in der Geschichte so. Vergleichen wir
die Revolutionen als Folge feudalistischer und ka-
pitalistischer Ausbeutung. So packten schon die
Glaubensneuerer im 16. Jahrhundert das Uebel an
der Wurzel und rupften gleich alles aus, indem
sie den Heiligenkult gidnzlich verboten. Man be-
gniigte sich nicht damit, dass man die Missstdnde
ausmerzte. Man hat in manchep Belangen das Kind
mit dem Bad ausgeschiittet, wic es neulich wieder
geschah im Reformeifer nachkonzilidrer Stiirmer.
Wire mit der Heiligenverehrung und den damit
verbundenen Wallfahrten und Abldssen, sowie mit
dem stdndig sich mehrenden Kirchenbesitz nicht
solcher Missbrauch getrieben worden, es ware nie,
wenigstens nicht in dieser radikalen Form, zur Re-
formation gekommen. Da aber ein Extrem das an-
dere ruft, wurde von vielen Fanatikern mit eiser-
nem Besen aufgerdumt. Ein wister Bildersturm
setzte ein, vernichtete Kunstwerke von unermessli-
chem Wert und machte auch vor dem Heiligsten
nicht Halt.

Die von den «Gotzen» gereinigten Kirchenrdume
mussten auf jede Ausstattung, auf alle Bilder und
figiirlichen Darstellungen, ja sogar auf die Orgel
verzichten. Der Grund, weshalb im reformierten
Toggenburg die Hausorgel aufgekommen ist.

Dass die Suppe aber bald nicht mehr so heiss ge-
gessen wurde, wie sie gekocht war, beweisen die
spitere Duldung der Orgel, die barocke Kunst-
freudigkeit, die auch evangelische Kirchen zu
Prunkraumen verwandelte und die okumenische
Aufgeschlossenheit weiter Kreise in der Gegen-
wart. Heute erleben wir eine Art Bildersturm in der
eigenen katholischen Kirche. Es ist beschamend,
was da in Altwarenliden angepriesen wird an
katholischen Kultgegenstinden, die bedenkenlos
verschleudert werden: Kerzenstocke, Stationenbil-
der, ganze Tabernakel und Altarbestandteile usw.
Derartige Feststellungen verletzen das religiose
Gefiihl des einfachen Volkes. Sakralgegenstande
und Paramente, ob sie nun kiinstlerisch wertvoll
oder weniger wertvoll seien, gehoren auf keinen
Fall in einen Kramladen. Da sind es protestantische
Denkmalpfleger, die mehr Pietdt aufbringen als
viele Katholiken, und Bilder, Kunstgegenstinde, ja
ganze Kirchenausstattungen und Kirchenbauten
vor dem Abbruch retten. Wieviele moderne katho-
lische Kirchen entbehren jeden bildnerischen
Schmuckes und tbertreffen an Niichternheit jedes
protestantische Gotteshaus!

Reform muss sein,

wenn die Kirche ihre Lebendigkeit bewahren und
die Gldubigen ansprechen will. Eine Kirche, die sich
nie erneuert, ist zur Erstarrung verurteilt und kann

thre wahre Aufgabe nicht mehr crfillen. Man
spricht nicht umsonst von der Ecclesia semper re-
formanda. Reform heisst aber nicht, alles tiber Bord
werfen, was bisher war. Eine Reform, die sich iiber
geschichtliche Vergangenheit und Erfahrung, tiber
Obrigkeit und Gehorsam briisk hinwegsetzt, ist
fern von Toleranz und echter Liebe. Sie artet aus
in Rebellion und Umsturz. Dann hat sie aber mit
Reform nicht mehr viel zu tun. Unter solchen Re-
formen suchen wir auch keine Heiligen.

Der bereits erwihnte reformierte Pfarrer Weiss
schreibt: «Die katholische Kirche hat in ihrem
Garten manchen alteingewurzelten Wildwuchs ge-
duldet, ihn aber auch stets zu beschneiden und zu
veredeln versucht.»

Jedes Gotteshaus und jede Pfarrei wurde seit
frithchristlichen Zeiten einem Schutzheiligen un-
terstellt. Die Christen sollten das fromme Beispiel
des Kirchenpatrons nachahmen und wurden auch
héufig auf dessen Namen getauft.

Fast alle

Kirchen- und Kapellpatrozinien des
Toggenburgs

und seiner ndchsten Umgebung beziehen sich,
nebst Gott, auf biblische, frithchristliche und mittel-
alterliche Heilige.

Die erste Kirche von Brunnadern war wie jene von
Giéhwil der gottlichen Dreifaltigkeit geweiht. Der
Gottesmutter wurden die erste Kirche in Kappel,
die Klosterkirchen von Magdenau und Wattwil, so-

S!TuropoRA M,
Roma e Cometerto S (vriacae translata in Monasteri- 2
e Maddenau, sub Revda D \bbatilfa Maria Carcilia £1662
ac sub Revda b Abbatiffa Mavia Theodora A 1862 Feltum /)
~ Ducentarinm Dom Bde Qetobris celebratum eft. -

Topes._ 20 T,

Hedlige Theodora mit Kloster Magdenau. Lith. v.
J. Tribelhorn, St.Gallen

11



wie Dreibrunnen anvertraut, dem Nahrvater Jo-
seph die Pfarrkirchen von Miihlriiti, Ricken und
Bazenheid. Eine Anzahl Kirchen haben Apostel-
heilige zu Patronen. So sind Petrus und Paulus in
St. Peterzell, Ganterschwil, Kirchberg und Wil
(St. Peter) beheimatet, Jakobus in Stein, Mogels-
berg und Degersheim, Bartholomius in Wildhaus.
Bezeichnenderweise trug der aus Wildhaus stam-
mende Onkel des Reformators, Dekan Bartholo-
maus Zwingli in Weesen, auch diesen Namen.

Johannes den Taufer finden wir in Alt St. Johann
und in Neu St. Johann, sowie im vorreformatori-
schen Oberglatt, die hl. Mutter Anna in Hemberg,
den Erzengel Michael in Liitisburg, Ebnat und
Gams, wohin Wildhaus frither kirchgendssig war.

Friihchristlichen Blutzeugen und Heiligen begeg-
nen wir in Oberglatt, Flawil und Unterbazenheid
(Laurentius { 258), Oberhelfenschwil (Dionys
280, einer der 14 heiligen Nothelfer), Henau (Se-
bastian 1 290), Bichwil (Mauritius f 298), Watt-
wil und Niederglatt (Felix und Regula ¥ um 300),
Rickenbach (Verena { um 300), Mosnang
(St. Georg T um300), Wilund Nesslau (St. Nikolaus
T um 350), in Jonschwil und Oberwangen (St. Mar-
tin ¥ um 400).

Irische Glaubensboten oder grosse heilige Bi-
schofsgestalten aus dem frithen Mittelalter sind die
Patrone in Tuferswil (Fridolin ¥ 539), Lichtensteig,
Libingen und Oberuzwil (Gallus  646), Biitschwil
(Bischof Kilian von Wiirzburg 7 684), Krummenau
(Bischof Ulrich von Augsburg 1 973), Schwarzen-
bach (Bischof Konrad von Konstanz 1 975).

Idda von Toggenburg f 1226 ist Hauptpatronin in

Gnadenbild S. Maria zu Loreto. Kupferstich

12

Iddaburg, Fischingen und Au, Nebenpatronin in
Gahwil und in etlichen Toggenburger und Hinter-
thurgauer Pfarreien.

Auch die tibrigen genannten Kirchenheiligen des
Toggenburgs sind als Nebenpatrone in den mei-
sten dlteren Gotteshausern anzutreffen. Wir finden
fast tiberall einen Marien- und einen Josefsaltar.
Die vertrauten Landesheiligen Gallus und Otmar
flankieren vielerorts im Firstenland und im Tog-
genburg den Hochaltar. Es gibt kaum eine Kirche,
wo nicht der Patron der Armen und Bedréngten,
St. Antonius von Padua, sein Gastrecht hat.

Den altromischen Blutzeugen Sebastian mit den
Pfeilen, Barbara mit dem Turm, Margaretha mit
dem Drachen, Katharina mit dem Rad, Agnes mit
dem Lamm, Apollonia mit Zange und Zahn, sowie
Agatha, Ursula und der musizierenden Cécilia be-
gegnen wir sehr oft.

Johannes Nepomuk, der Patron des Schweigens
und Karl Borromius, der mutige Glaubenser-
neuerer nach dem Trienter Konzil, aber auch
Heilige wie Aloisius v. Gonzaga und Theresia v.
Lisieux geniessen oder genossen die Gunst des
Volkes. Und so konnten wir die Reihe beliebig
fortsetzen. Vorbilder wiren zur Geniige da.

Jede Barockkirche ist ein wahrer Heiligenhimmel,
wenn wir zu den Altarfiguren noch die Wand- und
Deckenfresken, die Oelgemilde und alten Kirchen-
fahnen dazuzéhlen. Vielerorts trigt die Kanzel die
Bilder der Evangelisten, der Kirchenlehrer oder der
Kirchenviter. In der Zeit der Neugotik und des
Neubarock kamen die farbigen Kirchenfenster
hinzu, wo wir einer neuen Galerie von Heiligen und
biblischen Darstellungen begegnen.

In Klosterkirchen werden in besonderer Weise die
Ordensheiligen verehrt, wie Benedikt, Dominikus,
Franziskus, Bernhard usw.

Eine solche Heiligenschau im Kirchenraum hat
nur dann einen Sinn, wenn die Gldubigen damit
vertraut sind, wenn sie die Heiligen kennen und um
ihr Vorbild wissen. Die Heiligen sollen, wie wir
schon erwdhnt haben, wie Wegweiser, zu Christus
hinfiihren — und nicht von ihm ablenken.

Die Namengebung

und die Namenverbreitung ist eines der interessan-
testen, aber leider viel zu wenig erforschten
Kapitel der Heimatgeschichte. Ueber dieses Ge-
biet allein liesse sich ein Buch schreiben.

Es ist nicht gleich, auf welchen Namen ein Christ
getauft ist, welchen Namen er seiner Lebtag tragen
muss. Ein Kurt soll wissen, dass sein Name von
Konrad, und eine Karin, dass der ihrige Name von
Katharina abgeleitet wird. Der Name darf nicht nur
gut klingen, er sollte auch jedem Triger etwas be-
deuten, ein Leitbild und Programm sein. Ja, er ist
ein Teil der menschlichen Personlichkeit. Deshalb
soll er kein Zufallsname, kein inhaltsleerer, nichts-
sagender Modeartikel sein.

Unsere Vorfahren haben sich lange vor einer Ge-
burt in Bibel und Heiligenlegende iiber den Na-
men ihres Sprosslings beraten, wenn sie ihm nicht
zum vornherein ihren eigenen Namen, den der
Grosseltern, der vorgesehenen Paten oder des Kir-
chen- und Berufspatrons zudachten.

Im allgemeinen haben sich die vom Christentum
eingefiihrten biblischen und mittelalterlichen Hei-



ligennamen sowohl in protestantischen wie in
katholischen Gebieten bis in unsere Gegenwart
durchsetzen konnen. So finden wir in den ehemali-
gen Gebieten des Bistums Chur, im obersten Tog-
genburg, im Werdenberg und im Sarganserland so
gut wie im Biindnerland, Glarner- und Gasterland
als typische Taufnamen die Namen folgender Apo-
stel und Evangelisten: Andreas, Bartholomaus, Jo-
hannes (Hans),Jakob, Matthdus, Mathias, Peterund
Simon. Weniger hdufig kommen Paul, Philipp, Mar-
kus, Thaddaus und Thomas vor. Beliebt sind in die-
sen Gebieten seit je die Namen der heiligen Ko-
nige Kaspar und Melchior, wihrend wir den dritten
im Bunde, den Balthasar (Balz) mehr in der Inner-
schweiz suchen miissen. Auch der Erzengel Mi-
chael und der Blutzeuge Stephan finden immer
wieder neue Namentrager.

Dass die biblischen Namen Maria und Joseph samt
ihren Abwandlungen (Annamarie, Marianne, Jo-
seph Anton (Seppetoni), Franz Joseph usw.) hédufi-
ger bei den Katholiken vorkommen, rithrt daher,
dass man ihre Verehrung in den Zeiten der Gegen-
reformation stark forderte, und ihre Namen zu
eigentlichen Schutznamen wurden. Die Namen
sollten ja ihre Trager stets an ihr heiliges Vorbild
erinnern und sie damit vor Bosem bewahren. Kein
anderer weiblicher Name als Maria wurde und
wird heute noch von Minnern getragen (vgl. den
Musiker Carl Maria v. Weber, den Dichter Rainer
Maria v. Rilke, den Bundesrat Jean-Marie Musy
USW. ).

Noch bis in unser Jahrhundert war es Brauch, dass
jedes Middchen als ersten oder zweiten Namen den
der Mutter oder Grossmutter Jesu bekam. Deshalb
gibt es auch so viele Doppelnamen mit Anna: Ma-
rianna, Annabidbi, Annakidthi, Annamarie,
Annalis usw. Auch ein Johann bekam gerne einen
zweiten Namen: Johann Baptist (Hampadischt),
Hanspeter, Hansheiri, Hansjorg, Hanssepp, Hansja-
kob, Hansueli, Hansruedi usw. Die Innerrhoder lie-
ben besonders den hl. Antonius: Franz Anton, Pe-
ter Anton, Joseph Anton, Andreas Anton (Restoni),
Gallus Anton (Galetoni) usw.

Im protestantischen Werdenberg und in Glarus
treffen wir, genau wie in den katholischen altchuri-
schen Gebieten, auffallend dieselben altchristlichen
Heiligennamen, die z. T. auf uralte Patrozinien und
Wallfahrten zurtickfiihren: Burkhard, Christian,
Christoph, Emil, Ernst, Florian, Florin, Fridolin
(Fritz), Gallus, Georg, Heinrich, Leonhard, Luzi,
Martin, Niklaus, Oswald, Ulrich usw. Bei den weib-
lichen Namen herrschen vor: Anna, Barbara
(Babeli, Babette), Berta, Christine, Elisabeth
(Lisette), Johanna (Hanna), Katharina (Kithi),
Marta, Margaretha (Gritli), Magdalena (Madlen),
Rosa (Rosina), usw. Dasselbe gilt vom Appen-
zellerland der Aeusseren Rhoden, wo sich auch
die Namen Konrad, Robert, Werner und Walter
besonderer Beliebtheit erfreuen.

Wihrend die Katholiken seit dem 16. und 17. Jahr-
hundert neben den althergebrachten gerne die Na-
men von heiligen Ordensleuten (Albert, Anton,
Alfons, Alois, Bernhard, Franz, Ignaz, Xaver, Klara,
Theres usw.), von heiligen Papsten (Clemens, Leo,
Pius usw.) und Landesheiligen (Gallus, Othmar,
Meinrad, Karl, Ida usw.) anwendeten, zogen die
evangelischen Christen eher alttestamentliche Na-
men vor wie Abraham, Daniel, David, Elias, Jere-

mias,Josua,Samuel,Salomon,Salome,Sara,Susanna
(Susette). In der Zeit des protestantischen Pietis-
mus, dem wir tibrigens die schonsten Kirchenlieder
(Paul Gerhart) verdanken, kam die Gottesminne in
frommen Namenschopfungen wie Traugott (Trau
Gott!), Gottlieb, Gottfried usw. zum Ausdruck.

Die Heiligen im Volksbrauch

Viele Heilige sind so sehr ins Volksbewusstsein
lbergegangen, dass sie vom Jahresbrauchtum gar
nicht wegzudenken sind. Da ist einmal der Heili-
genkalender, der oft stirker betont wird als das
blosse Zahlendatum. Wer spricht vom 1. November
und nicht vom Allerheiligentag, vom 31. Dezember
und nicht vom Silvester?

Tage, die zu Begriffen geworden sind, sind bei-
spielsweise auch der Dreikonigstag 6. Januar, Maria
Lichtmesstag 2. Februar, Josephstag 19. Mirz, die
Eisheiligen im Mai, der Johannistag 24. Juni, Peter
und Paul 29. Juni, Jakobitag 25. Juli, Michaelitag 29.
September, Gallentag 16. Oktober, Martinitag 11.
November, Chlausentag 6. Dezember, Stephans-
tag 26. Dezember.

Dass gewisse Heiligenfeste zu wichtigen Terminta-
gen geworden sind, beweisen die vielen Bauern-
und Wetterregeln.

Einige Beispiele mogen auch hier die Tatsache
belegen:

Maria Lichtmess im Klee — Ostern im Schnee
2. Februar

Matthis — bricht s Iis. 24. Februar

Wenn Gregor sich stellt — muss der Bauer ins Feld.
12. Marz

Vor Johanni bet um Regen — nachher kommt er
ungelegen. 24. Juni

Regnet s am Magdalenentag — folgt noch weitrer
Regen nach. 22. Juli

So heisst eine alte Lehr — nach Lorenz wichst das
Holz nicht mehr. 10. August

Wie sich Bartholomaius hélt — ist der ganze Herbst
bestellt. 24. August

Um Maria Geburt — ziehen die Schwalben furt.
8. September

St. Michael ziindt die Lichter an. 29. September
Sankt Gall — treibt die Kiihe in den Stall.

16. Oktober

[st s um Martini hell — kommt der Winter schnell.
Sankt Luzen — tut die Tage stutzen (Luzia 13. De-
zember)

Schlussendlich aber wird doch der Wettermacher
St. Petrus fiir alles Wetterunheil verantwortlich ge-
macht. Denn beim Volksglauben stiitzt man sich
nicht nur auf Erfahrungstatsachen, es bliiht dabei
viel banaler Aberglaube —und Humor!

Auch das Marktwesen

geht eigentlich auf die Wallfahrts- und Kirchweih-
markte zurtick. Man vergleiche die dauernden
Marktstande auf dem grossen Kirchplatz in Einsie-
deln. So verstehen wir den Ursprung der verschie-
denen Chilbimirkte und des Otmarmarktes in Wil,
der verschiedenen Martini- und Klausmérkte (um
St. Niklaus herum). Sogar die OLMA istim Grunde
genommen aus dem Gallen-Jahrmarkt der Stadt
St. Gallen herausgewachsen. Der Ausdruck «Mes-

13



se» fir Markt erinnert deutlich an die Zeiten, da
das Volk nach der heiligen Messe am Kirchweih-
oder Wallfahrtstag den Messe-Markt besuchte,
sich hier mit den notigen Lebensgiitern eindeckte
und je nach Laune sich den Lustbarkeiten des
Marktlebens hingab.

Wir erinnern weiter an den Dreikonigskuchen, an
das Fridolinsfeuer im Glarnerland und das Johan-
nisfeuer in andern Gegenden, an die Hubertusteste
der Jdger, an die Martiniganse, an den Brauch des
Oeperle (Otmirle) im Firstenland, an die Légelis-
nacht in Flawil (in Erinnerung an St. Otmar), an die
Barbarafeiern der Artilleristen, an den Samichlaus
(St. Nikolaus), an das Luziafest in den nordischen
Liandern und an das Silvestertreiben. Wobei zu sa-
genist,dassessichbeivielen Brauchenum heidnisch-
alemannisches Ueberlieferungsgut handelt, das

spater einfach christliche Formen angenommen hat.

Wieviele Pflanzen und Blumen

tragen auch im Toggenburg den Namen eines Hei-
ligen: Benediktenkraut, Frauenschuh (frither Lieb-
frauenschuh), Johanniskraut, Johannisbeere, Jo-
sephs-Ilge, Ruprechtskraut,Mariendistel, Margerite
UsW.

Man spricht vom Marienkdfer (auch Herrgotts-
oder Muttergotteskéfer), vom Johanniswiirmchen
(Leuchtkifer), von Liebfrauenmilch (einem vor-
ziiglichen milden Wein), vom Johanniswein,
Agathabrot, Dreikonigswasser usw.

Eine Unmenge Ortschaften in aller Welt gehen auf
das Andenken eines Heiligen zuriick: Alt und Neu
St. Johann, St. Peterzell, St. Gallen, St. Fiden,
St. Georgen, St. Margrethen, St. Moritz usw.
Solche und dhnliche volkskundliche Betrachtungen
konnten beliebig vermehrt werden.

Das Volk liebt die Heiligen

Aber es wihlt sie selbst aus und beweist ihnen
ganz unterschiedlich seine Gunst, gleichgiiltig, ob
ihre Existenz streng geschichtlich nachweisbar ist
oder nicht. Frither wurde ja alles nur miindlich wei-
tergegeben und den Nachkommen tberliefert, und
so rankte sich im Laufe der Jahrhunderte um den
geschichtlichen Kern manches hinzu, das wir Le-
gende nennen. Gerade die beim Volk beliebtesten
sind zu den legendidrsten Heiligen geworden, so-
wohl bei der oOstlichen wie bei der westlichen
Kirche.

Begreiflicherweise haben auch ausserkatholische
Kreise ihrer grossen Enttauschung Ausdruck gege-
ben, dass die Kurie durch einen nachkonzilidren
Beschluss, nebst vielen weniger bekannten Heili-
gen, gerade St. Georg, Christophorus, Barbara und
Cicilia aus dem allgemeinen Heiligenkalender ge-
strichen hat, nur weil ihre Existenz zuwenig sicher
nachgewiesen werden kann. Dabei werden sie seit
mehr als tausend Jahren allgemein verehrt und
zdhlen seit je zu den beliebtesten Volksheiligen.
Hier mangelte es der Kurie entschieden am richti-
gen Volksempfinden.

Die Reformation vermochte die Heiligenvereh-
rung nicht auszumerzen, sie gab ihr im Gegenteil
wieder neuen Auftrieb.

14

In der Gegenreformation

wurde sie sogar iiber Gebtihr gefordert. Weil das
einfache Volk die Veranschaulichung liebt, wollte
es die Heiligen in greifbarer Nihe haben, in Form
des Heiligengrabes, in Form von Leibern und Re-
liquien (leiblichen Ueberresten) oder doch von
Bildnissen. Durch Beriihrung damit erhoffte es
Heilung oder Besserung.

Seit der Glaubensspaltung aber fehlten meisten-
orts die Leiber und Reliquien (Ueberreste), weil
sie wie die Bilder und Statuen im Bildersturm ver-
loren gegangen waren.

Im 16./17. Jahrhundert wurden in Rom nicht bloss
die heidnischen, auch die christlichen Altertiimer
neu entdeckt, vor allem die Katakomben.

Tausende von Martyrerleibern

fanden sich in den zugemauerten Nischen, teilweise
mit unversehrten Gerippen. Wo die Nameninschrift
fehlte, wurde dem «Heiligen» irgend ein frommer
Tugendname zugelegt, wie Coelestinus — der
Himmlische, Clemens — der Milde, Constantinus —
der Standhafte, Tustus — der Gerechte, Peregrinus —
der Pilger (zum Himmel), Theodor — der Gottge-
schenkte, Theophil — der Gottesfreund, Victoria —
die Siegreiche, Benedictus — der Gepriesene, Boni-
facius — der Wohltater, etc.

Das hatte zur Folge, dass derselbe Martyrername
an mehreren Orten auftauchen konnte. So haben
beispielsweise sowohl Waldkirch wie St. Gallen-
kappel die Gebeine eines hl. Coelestinus. Berneck,
Feusisberg und Unterdgeri heben den Leib eines
hl. Theodor auf.

Seit etwa 1600 begann durch Vermittlung der
Schweizergarde und der pépstlichen Nuntiatur die
Ueberfiihrung solcher Gebeine in die Schweiz. Es
entwickelte sich ein wahrer Wetteifer. Grossartige
Feste (Translationen) wurden gefeiert, Bilder ge-
malt, Stiche gedruckt und Theater geschrieben. Da-
bei wurden die Leiber der romischen Martyrer
kostbar gefasst in den Klostern zu Appenzell, Wee-
sen, Wattwil, Magdenau, Kathrinental TG und in
einigen Konventen der Innerschweiz.

Im Toggenburg wurden folgende Katakomben-
heilige zur Ehre der Altdare erhoben und verehrt:
in Neu St. Johann ein Polykarp (1647), Julius
(1683) und Jucundus, in Lichtensteig Marinus
(1650), in Wattwil Leander und Victoria, in Wild-
haus Laureatus, in Wil Pancratius und Corona etc.
Interessant ist, wie der Katakombenheilige
Peregrin in der Stiftskirche Fischingen im religio-
sen und weltlichen Einzugsgebiet des Klosters
grosse Verehrung genoss. Der Name Peregrin galt
noch anfangs dieses Jahrhunderts als einer der be-
liebtesten Taufnamen in Libingen und Mosnang,
dhnlich wie Pelagius in der Gegend von Bischofs-
zell.

Die Verehrung eines Heiligen musste ihre beson-
deren Griinde haben. Wie wir schon in der Apo-
stelgeschichte von Gebetserhorungen und Wun-
dertaten lesen, wo Gott durch seine Berufenen
tibernatirliche Heilkrifte walten ldsst, so sind auch
spéter, durch alle Jahrhunderte bis in die Gegen-
wart hinein, von Natur aus unerkldrliche Wunder-
kréfte bezeugt, die durch Anrufung Gottes und sei-



>

31, Sebaltian.

ner Heiligen oder durch Beriihrung von Reliquien
und geheiligten Gegenstinden wirksam geworden
sind.

Reliquien diirfen aber ebenso wenig wie Weihwas-
ser und geweihte Medaillen als magische Dinge be-
trachtet werden; sie sollen uns vielmehr daran er-
innern, dass Gott in jeder Notlage unser sicherer
Helfer ist.

Weitaus die grosste Verehrung in der katholischen
— und vielmehr noch in der nichtromischen ortho-
doxen Kirche genoss seit je die Gottesmutter Ma-
ria. Thr wurden schon im Frithmittelalter die gross-
ten Dome und Heiligtiimer gebaut. Wunderbare
Erscheinungen und Wunderheilungen sind nach-
gewiesen. Die bekanntesten Erscheinungsorte aus
neuerer Zeit sind im Westen: La Salette und Lour-
des in Frankreich und Fatima in Portugal.

Die Ueberbewertung der Marienverehrung findet
eigentlich ihren Ursprung darin, dass die christiani-
sierten Heiden zur Befriedigung des Mutter-
instinktes einen Ersatz fiir ihre Gottinnen suchten.
Neben dem himmlischen Vater sahen sie in Maria
die himmlische Mutter. Und einer Mutter bringt
man immer mehr Liebe und Zirtlichkeit, mehr Zu-
versicht und Vertrauen entgegen. Die Marienver-
ehrung erscheint deshalb ofters gefiihlsbetont und
kann einen niichternen Christen anwidern.

Warum besass Maria seit je eine
Vorzugsstellung?

Weil sie unter allen Gottesgeschopfen jene Aus-
erwahlte war, der die Gottesmutterschaft zuteil
wurde. Schon die Schopfungsgeschichte (Moses 1/5)

lisst Gott zur Schlange sprechen: «Feindschaft will
ich setzen zwischen dir und dem Weib (Maria), zwi-
schen deinem Spross und ihrem Spross. Dieser
(Christus) wird dir den Kopf zertreten».

Und wie heisst es im Magnificat, im Lobgesang
Mariens (Lukas 46): «Selig preisen werden mich
alle Geschlechter!» Die grossten protestantischen
Musiker wie J. S. Bach und Heinrich Schiitz haben
diesen Mariengesang wundervoll vertont, Johannes
Brahms schrieb seine innig zarten Marienlieder.
Ganz zu schweigen von den unsterblichen Marien-
gesdngen eines Mozart, Haydn, Schubert und unge-
zdhlter anderer Meister bis auf unsere Tage.

Und gibt es in der Kunstgeschichte einen Men-
schen, der so hdufig und mit solcher Inbrunst dar-
gestellt wurde wie Maria? Ganze Bibliotheken
von Bildbidnden liessen sich fiillen damit, sowohl
im abend- wie im morgenldndischen Bereich.

In einem Artikel des protestantischen Pfarrers Pe-
ter Vogelsanger in Ziirich lesen wir: «Maria ist
ohne Zweifel die innigste, innerlichste und zentral-
ste Gestalt der Adventsgeschichte. Menschlich ge-
sehen ist es gar nicht so unbegreiflich, was in der
katholischen und orthodoxen Kirche mit ihr ge-
schah: dass sie neben Christus so etwas wie ein
zweites Zentrum des Glaubens geworden ist und
dass die Verehrung der Mutter in der Volksfrom-
migkeit oftmals den Sohn in den Schatten zu stel-
len drohte. Wir evangelischen Christen sehen in
Maria die Mutter unseres Herrn und Heilandes,
das Urbild des Glaubens, das Urbild der Begnade-
ten, das Urbild der glaubenden und gehorsamen
Kirche, der auch wir unsere Verehrung und Liebe
entgegenbringen.»

Der evangelische Theologe Hanns Josten beginnt
sein liebenswiirdiges, reich illustriertes Liebfrauen-
buch mit den Worten des protestantischen Dich-
ters Novalis:

Ich sehe dich in tausend Bildern,

Maria, lieblich ausgedriickt.

Doch keins von allen kann dich schildern,

wie meine Seele dich erblickt.

Martin Luther verfasste 1521 eine Auslegung des
Magnifikats, worin er Maria als jungfrauliche hei-
lige Magd Gottes feiert. Von einer Mittlerschaft
Mariens jedoch schweigt er.

Noch entschiedener lehnt Zwingli die Marienver-
ehrung ab, wenn er schreibt: «Maria, die ewige
Jungfrau, leidet es nicht, dass man ihr Ehre erweist.
Die Ehre gebiihrt allein ihrem Sohne.

Maria allein ist unter allen Menschen Mutter und
Jungfrau. Dennoch ist sie keine Gottin. Gott allein
ist der Born des Heils. Durch ihren Sohn gewihrt
uns Gott alles Gute.»

Die Reformatoren verachteten Maria keineswegs,
aber sie duldeten keinen Marienkult. In ihrer Lehre
verkiimmerte so das miitterliche und gemiithafte
Element. Dass viele Protestanten anders dartiber
denken, konnte noch mit einer Reihe weiterer Zi-
tate belegt werden.

Papst Paul VI. schrieb in seinem «Credo des Got-
tesvolkes» 1968: «Wir glauben, dass die heilige
Gottesmutter, die neue Eva, die Mutter der Kirche,
im Himmel ihr miitterliches Amt fortsetzt im Hin-
blick auf die Glieder Christi, indem sie mitwirkt
bei der Erweckung und Entfaltung gottlichen
Lebens in den erlosten Seelen».

15



Bruder Klaus v. Fliie, Patron der Kirche Wolfertswil
und der Kapelle Miiselbach. Kupferstich aus dem
17.]h.

Welcher Mensch erinnert sich, wenn er den Ge-
burtstag feiert, nicht auch seiner Mutter, die ihm
das Leben geschenkt hat? Ohne Mutter ist kein
neues Leben moglich. So ist auch das Geburtsfest
Christi nicht denkbar ohne die Gottesmutter. Nie
wihrend des Jahres wie in der Weihnachtszeit wer-
den von der gesamten Christenheit so innige Lie-
der gesungen, die sich sowohl auf den gottlichen
Sohn wie auf die Mutter Maria beziehen. Denken
wir an folgende uralte Weisen: Ave Maria zart,
Der Tag ist so freudenreich, Es flog ein Taublein
weisse, Esist ein Reis entsprungen, Gelobet seist du,
Jesus Christ, Maria durch den Dornwald ging, Vom
Himmel hoch, da komm ich her usw.

Was bedeutet Maria uns Christen?

Den evangelischen Christen wird oft der Vorwurf
gemacht, dass sie Maria, die Gottesmutter, tot-
schweigen und fiir sie kaum ein gutes Wort iibrig
haben. Zugegeben, es mag solche Falle geben.
Dass dem aber nicht ganz so ist, das widerlegt
allein schon die bliihende Gemeinschaft der evan-
gelischen Marienschwestern von Darmstadt, die
auch in der Schweiz tdtig ist und das feine Buch
herausgegeben hat «Maria, die Mutter des Herrn».
Weitere Tatsachen und Zitate mogen es belegen.
So sprach der Ratsvorsitzende der Evangelischen
Kirche Deutschlands in Uppsala ganz zu Recht:
«In der Marienverehrung haben die Katholiken
wohl etwas zu viel und wir Evangelische zu wenig
getan.»

Der evangelische Theologe Max Thurian in Taizé
schreibt: «Das christliche Nachdenken iiber die
Rolle der Jungfrau Maria ist fiir mich ein Gegen-
stand der Freude und eine Quelle des Gebetes.

16

Weder das Evangelium noch die echte christliche
Ueberlieferung wollten Maria von der Kirche tren-
nen. Von Maria sprechen heisst: von der Kirche
sprechen. Beide sind in einer gleichen, grundlegen-
den Berufung vereint: in der Mutterschaft. Die eine
hilft uns die andere verstehen, denn die eine ist
das Bild der andern.»

Der bekannteste franzosische Dichter der Gegen-
wart, Paul Claudel, der als Ungldaubiger den Weg
zur Kirche gefunden hat, schreibt in seiner «Ver-
kiindigung»: Maria ist das Tor, durch das Gott in
die Welt getreten ist.

Ganz eindeutig schrieb der verstorbene evangeli-
sche Propst Asmussen, einer der grossen Wegbe-
reiter der Oekumene im Norden: «Man kann
nicht nach Jesus Christus fragen, ohne auch seine
Mutter ins Auge zu fassen. Man hat nicht Christus
— und Maria nicht. Das lasst sich in Ueberein-
stimmung mit der Bibel nur dann sagen, wenn
unser Glaube an Jesus zugleich seine Mutter um-
fasst. Und das tun in der Tat alle wahren christli-
chen Glaubensbekenntnisse.»

Viele Christen mogen sich sagen: Ich lasse Maria
schon gelten, aber mit den vielen Frommigkeits-
formen und mit den Wallfahrten zur Muttergottes
kann ich nichts anfangen.

Was ist iiberhaupt Wallfahrt?

Wir haben es schon im ersten Teil unserer Arbeit
angedeutet. Unter Wallfahrt verstehen wir das be-
tende Pilgern zu einer Stétte der Gottesbegegnung.
Sie setzt ein Vertrauen und einen Glauben voraus,
der Berge versetzen konnte. Dem Zug des gldu-
bigen Herzens folgend, ldsst die Wallfahrt vielfach
streng geschichtliche und theologisch kritische
Massstabe ausser Acht. Das Pilgern nach einer irdi-
schen Wallfahrtsstatte ist eigentlich die Veran-
schaulichung der christlichen Grundauffassung,
dass das Menschenleben mit seinen Beschwernis-
sen nichts anderes ist als eine Pilgerfahrt zum ewi-
gen Ziel, so wie der Aufbruch der Israeliten ins
Gelobte Land mit vielen Priifungen verbunden
war. Wir finden ahnliche Gedanken in der russi-
schen Literatur, in den uralten Erzdhlungen des na-
menlosen Pilgers. Aber auch im «Wanderbiichlein
flir alle, die sich nach der Heimat sehnen» des
evangelischen Pastors Dr. de Valenti, der 1836 auf
mehr als vierhundert Seiten die Pilgerschaft einer
christlichen Familie nach der himmlischen Heimat
gleichnishaft geschildert hat. Oder wie gab sich zur
ungefihr selben Zeit der tiefglaubige protestanti-
sche Toggenburger Pfarrer Karl Steiger in seinen
Erbauungsbiichern als «greiser Pilger per pedes
Apostolorum» aus!

Hand in Hand mit dieser volkstiimlichen Veran-
schaulichung der menschlichen Pilgerfahrt auf Er-
den gingen die standigen Mahnungen an den Tod
und an die Hinfalligkeit des Lebens, wie sie Aus-
druck fanden in Calderons Welttheater, das alle
flinf Jahre von der Bevolkerung Einsiedelns auf-
geflihrt wird, in Hoffmannstals Jedermann, der je-
den Sommer auf dem Domplatz in Salzburg ge-
spielt wird, in den beriithmten Totentidnzen (Basel,
Bern, Luzern) und in den Memento mori-Bildern,
die friiher fast in jedem Haus anzutreffen waren.
Der Mensch sollte tédglich an das Ende seiner Pil-



=

A\
O (1

Z—
=X :,//
Iiﬂ1lll

£SSojifngadpent

I 311[ T ciTe
> a[[’@r‘ﬁﬁ‘l:ﬁ
" ] A : a Ii‘r‘&‘
e hon i U agben v b e Mped
gtle;mmvﬁptgunﬁtﬁa*dﬁo 1764 Treit erboiern

////{Z;/ ap. Toe B 9:!' "d 4 ' .
"”////,.’{ 7

\

Do der

Mirakelbild mit dem Kreuzwunder von Kirchberg mit der einzigen bekannten Darstellung der dritten Wall-
Jahrtskirche, die wenige Jahrzehnte nach dem Bau einem Brand zum Opfer fiel. Kupferstich

17



gerfahrt und an seine letzte Bestimmung erinnert
werden.

Pilgern wird abgeleitet vom lateinischen «peregri-
nare» — in die Fremde wandern. Wallfahren setzt
sich aus «fahren» und «wallen» zusammen. Man
verstand frither auch unter einer Fusswanderung
eine Fahrt, wie es im vorreformatorischen Prozes-
sionslied heisst: «In Gottes Namen fahren wir».
Etwa dasselbe bedeutet «wallen», wie es im Lied
«Wir wallen zur Mutter der Gnade» vorkommt.

Die Wallfahrten sind keine Erfindung
der Christen

Lange vor Christus pilgerten die heidnischen Grie-
chen zum Tempel des Aeskulap in Epidaurus, um
Genesung von Krankheiten zu erlangen. Und be-
stimmt hat der wahre Gott das Vertrauen der heid-
nischen Beter ofters mit Heilung belohnt, wie man
es auf Grund der gefundenen Votivtafeln (Dankes-
zeichen) wohl annehmen darf.

Die christlichen Glaubensboten fanden heidnische
Wallfahrtsorte in so grosser Zahl vor, und das Volk
hing so sehr daran fest, dass sie sich gezwungen sa-
hen, diesen eingewurzelten heidnischen Brdauchen
eine christliche Form zu geben. Statt die Gotzen-
tempel zu zerstoren, wurden daraus christliche Got-
teshduser gemacht, statt ihre religiosen Feste aus-
zumerzen, wurden sie christlich umgedeutet und
beibehalten. Umgekehrt haben es die Mohamme-
daner praktiziert, indem sie manches vom jiidisch-
christlichen Erbe und Brauchtum iibernommen
haben. Das grossartigste christliche Gotteshaus des
Ostens, die Hagia Sophia in Konstantinopel, wan-
delten sie vor Jahrhunderten um zum islamischen
Heiligtum und sind heute noch stolz auf diese
schonste Moschee der Welt.

Jede Religion kennt ihre besonderen Wallfahrts-
statten, sogar der Atheismus. Wir erinnern an das
Lenin-Mausoleum in Moskau, das zu einem kom-
munistischen Heiligtum geworden ist. Heilige und
verehrungswiirde Orte sind auch die prachtvollen
asiatischen Tempel der Buddhisten und Hindus,
wohin alljdhrlich Millionen von Glaubigen pilgern.
Fir jeden Juden war es schon im Alten Testament
ein heiliges Gebot, alljahrlich zum Tempel in Jeru-
salem zu pilgern. Die 400 Millionen Anhédnger des
Islams erachten es als strenge Pflicht, wenigstens
einmal im Leben zu ihren heiligen Stdtten in Mek-
ka zu wallen. Innerhalb der christlichen Konfessio-
nen sind es, wie bereits erwidhnt, die orthodoxen
Ostchristen, die nach ihrer tausendjdhrigen Tren-
nung von Rom heute noch ungezihlte Wallfahrts-
heiligtiimer besitzen. Der reformierte Berner Pfar-
rer Paul Huber hat, abgesehen von seinem neuesten
Werk, iiber die hochverehrten Marien-Gnadenbil-
der vom Berg Athos allein ein ganzes Biichlein ge-
schrieben. Die Bauernstube in den Balkanldndern
und im alten Russland ist heute noch ein kleiner
Wallfahrtsort, wo sich die Angehorigen allabend-
lich vor der kerzenerleuchteten Ikone zum Gebete
versammeln.

Den reformierten Christen sind das Geburtshaus
Huldrych Zwinglis in Wildhaus, das Grossmiinster
in Zirich, wo der Reformator erstmals seine neue
Lehre verkiindete und Kappel am Albis, wo er den
Tod fand, besonders verehrungswiirdige und viel-
besuchte Orte, wie Genf den calvinistischen Chri-

18

sten etwa das bedeutet, was Rom den Katholiken.
Bildnisse der Reformatoren zierten bei ihnen die
Wohnstuben wie bei den Katholiken die Heili-
genbilder.

Allerdings verstehen wir unter Wallfahren nicht in
erster Linie das Aufsuchen von Gedenkstétten, son-
dern das betende Pilgern und das betende Verhar-
ren vor dem Grab eines Heiligen, vor einem Gna-
denbild Christi oder der Gottesmutter Maria.

Zu den beriihmtesten christlichen Wallfahrtsstét-
ten der Vergangenheit gehdren nebst Rom und
den heiligen Stitten in Israel: Loreto (Maria), Assi-
si (Franziskus) und Padua (Antonius) in Italien,
Santiago de Compostela (Apostel Jakobus der
Acltere) und Montserrat (Maria) in Spanien, Keve-
laer und Altotting (beide Maria) in Deutschland,
Mariazell in Oesterreich, das Prager Jesuskind in
der Tschechoslowakei und Tschenstochau (Maria)
in Polen. Auch das Schweisstuch Christi in Turin,
der Heilige Rock Christi in Trier und die Heilig-
tiimer in Aachen wéren zu nennen.

Der protestantische Ziircher Theologe Walter
Nigg dussert sich zum Thema « Wallfahrt» sehr zu-
treffend:

Wallfahren ist ein unmodernes Tun. Der heutige

Mensch wallfahrtet in der Regel nicht mehr. Eine
Wallfahrt mit Autocar und Radiomusik verdient
ihre Bezeichnung nur noch in eingeschrinktem
Rahmen. Heute macht man sich lustig iiber Men-
schen fritherer Zeiten, die mit Erbsen in den Schu-
hen eine strapazenreiche Wallfahrt unternommen
haben.
Wallfahrt ist aber in Wirklichkeit ein ernsthaftes
Unternehmen und aktualisiert eigentlich das alte
Wort von der Erdenwallfahrt des Christen. Es be-
deutet, dass der Christ eine ehrwiirdige Stédtte von
besonderer Weihe aufsucht, um ihre Luft einzuat-
men, um eine geistige Zwiesprache zu fiihren und
um seelisch gestiarkt wieder von dannen zu gehen.

Wallfahrt setzt einen Aufbruch voraus

Der Christ rafft sich auf und will ein Fest der Seele
erleben. Der Wallfahrer ist weder ein blosser Wan-
derer noch ein geistlicher Vagabund, der herum-
zieht und seiner unbefriedigten Abenteuerlust
front. Die Wallfahrt ist mit mannigfachen Anstren-
gungen verbunden. Es gehort eine innere Umstel-
lung und Bereitschaft dazu. Die Seele riistet sich
innerlich auf die Begegnung mit einer Stétte des
Geistes. Man muss den Kleinkram des Lebens ab-
schiitteln und darf ihn nicht mitschleppen. Wenn
die Seele nicht geoffnet und aufnahmebereit ist,
verfehlt die Wallfahrt ihre Aufgabe und ihren Sinn.
Eine mit seelischer Konzentration durchgefiihrte
Wallfahrt ist religios wertvoll und kann eine
seelenrettende Insel bedeuten in der grauen All-
tagswirklichkeit.

Wie friither der sonntégliche Kirchgang die einzige
Abwechslung in der Arbeitswoche bedeutete, so
war die Wallfahrt

die Reise des Jahres
Reisen nur um der Reise willen wurde als Luxus

angesehen, wogegen der Wallfahrt grosse Bedeu-
tung beigemessen wurde. Man scheute die Ausga-



ben nicht fiir eine Opferkerze, fiir ein Wallfahrts-
andenken oder fiir ein frommes Votivbild als Zei-
chen der Dankbarkeit.

Von einer ernstgemeinten Wallfahrt erwartet man
Trost, Erhorung und besondere Gnadenerweise,
weshalb auch von Gnadenort, Gnadenbild und
Gnadenkapelle die Rede ist. So wie heute noch
manch einer bei den Vitern Kapuzinern in Wil
seine «Ostern» macht, so wird die Wallfahrt nach
Einsiedeln dazu benlitzt, dass man seine Sache in
Ordnung bringt, beichtet und ein Bussopfer ver-
richtet. Deshalb auch die grosse Beichtkirche im
Kloster Einsiedeln, wo in allen Sprachen beichtge-
hort wird.

Zum Wallfahrtswesen dusserten sich die holldndi-
schen Bischofe wie folgt: «Vielleicht sprechen die
Wallfahrten in ihrer alten Form uns nicht mehr an
wegen ihrer weltfremden Ueberschwenglichkeit.
Aber wer die Kirche Gottes versteht als das Volk
Gottes unterwegs, als Gottesvolk auf der Pilger-
fahrt durch diese Welt, der kann Gott fir diese
Oasen in der Wiiste nur dankbar sein, fiir die zur
Besinnung ladenden Stiatten am Weg, wo die Rast
wohltuend ist, wo der Herr auf die Fiirsprache sei-
ner Mutter die Schmerzen stillt und den Mut ver-
leiht, weiter zu gehen. Wahrscheinlich erfahrt je-
ner, der sich in dieser Gesinnung auf die Wallfahrt
begibt, am eigenen Leib ein wenig von dem, was
Kirche ist: Gemeinschaft in Lieb und Leid, Ge-
meinschaft, in deren Mitte der Herr lebt und Wun-
der der Gnade wirkt.»

Der grosste Feind der Wallfahrt und liberhaupt
der Religion ist der Wohlstand in Zeiten der Hoch-
konjunktur, wogegen der Kommunismus auch nach
jahrzehntelanger Gottlosenpropaganda und Reli-
gionsverfolgung sie nicht auszurotten vermochte.
Millionen von Gldubigen wallfahren in Polen all-
jahrlich zur Schwarzen Muttergottes von Tschen-
stochau, Tschechen zu ihrem «Heiligen Berg», Rus-
sen zum ehrwiirdigen Lawrakloster in Sagorsk, Me-
xikaner nach Guadeloupe.

Nach dem schweizerischen Einsiedeln

flihrten schon im Mittelalter berithmte Wallfahrts-
strassen. Die alten Pilgerwege aus Deutschland und
andern Nachbarldndern lassen sich heute noch sehr
gut nachweisen. Seit Jahrzehnten aber werden
Bahn- und Carwallfahrten organisiert. Manchmal
ist die Wallfahrt nur noch Nebensache. Man nimmt
einen Wallfahrtsort ins Reise- oder Ausflugspro-
gramm, fast mehr als Sehenswiirdigkeit, und merkt
erst nachher, dass man das Beten — die eigentliche
Wallfahrt — vergessen hat.

Ueberhaupt haben sich schon friih allerlei Miss-
brauche im Wallfahrtsbrauchtum eingeschlichen,
wie auch P. Cassian Etter in seinem Artikel («Alt-
toggenburger» 6. Juni 1969) unmissverstindlich
festgestellt hat. Da und dort ist die Wallfahrt zu
einem Geschift, zu einer rein touristischen Angele-
genheit geworden. Und welcher Kitsch an Devotio-
nalien (Andachtsgegenstinden), welche Ge-
schmacklosigkeiten miissen hingenommen werden!
Dass an Wallfahrtsorten wie Einsiedeln echte reli-
giose Gesinnung neben gefithlsbetonter Schwar-
merei und Aberglauben einhergehen, liegt eben-
falls auf der Hand. Die Kirche hat immer wieder
vor Auswiichsen gewarnt und tut es heute noch,

aber verboten hat sie die Wallfahrt nie. Wo men-
schelt es nicht, hiiben wie driiben! Wir diirfen nicht
gleich den Stab dariiber brechen.

Der Kampf gegen die Missbrduche der Wallfahrt
und Heiligenverehrung war seit je berechtigt. Es
gab aber immer Christen, die mitleidig lachelten
und fiir jeden Wallfahrer nur Spott iibrig hatten.
So schrieb schon Wilhelm Herchenbach 1882 in
seinem grossen Buch «Gnaden- und Wallfahrts-
orte»: «Es kann nicht tiberraschen, dass in unserer
glaubenslosen, immer mehr dem Vergniigen und
den heidnischen Anschauungen verfallenden Zeit
gar viele, vor allem Gebildete, iiber die Wallfahrten
sehr wegwerfend urteilen. Man will alles mit der
Vernunft und mit dem Verstand machen. Ohne das
Wesen zu kennen und ohne gepriift zu haben, bre-
chen sie liber jede Art von Wallfahrt lieblos den
Stab». Schon damals, nicht erst heute, gab es mo-
dernistische und glaubensfeindliche Stromungen.

Meistenorts ist ein Marienbildnis, eine Statue, eine
alte Kreuzdarstellung oder ein Heiligengrab der
Mittelpunkt der Wallfahrt.

Der Ursprung einer Wallfahrt

ist teils historisch teils legenddr und nicht in allen
Fillen einwandfrei feststellbar.

Mit Wallfahrtslegenden liessen sich Binde fiillen.
Es gibt ganz kostliche darunter, dem inneren Ge-
halt wie der Handlung nach. Auch hier ist es merk-
wiirdig, dass gerade Protestanten es waren, welche
den Heiligen- und Wallfahrtslegenden nicht mit
beissender Kritik, sondern mit Liebe und grosser
Sachkenntnis nachgegangen sind und sie mit weit-
gehender Objektivitat gewlirdigt haben. Prof. E./A.
Stiickelberg, Basel, und Prof. WalterMuschg, beides
reformierte Schweizer Theologen, haben ganze Bii-
cher dariiber geschrieben. Eduard Fischer aus
Aarau macht in seinem Buch «Heiliges Schweizer-
land» die Jugend mit den bekanntesten Heiligen
der Schweiz bekannt. Walter Nigg brauchen wir
gar nicht mehr vorzustellen, der mit so feinem
Taktgefiihl die Lebensbilder grosser Heiligenge-
stalten zeichnet.

Wohin sind die Toggenburger in
alter Zeit gewallfahrtet?

Seit je ist Einsiedeln ein bevorzugter Wallfahrts-
ort. Nachdem die Ricken- und Siidost-Bahn den
Weg vereinfacht und zeitlich verkiirzt haben, sind
die Fusswallfahrten erheblich zuriickgegangen.
Wer brachte heutzutage die innere Bereitschaft
und den Mut dazu noch auf? Und doch kommt es
vor, dass beispielsweise ein Vater zwei drei Ferien-
tage dazu bentitzt, mit seinen Kindern auf Wander-
wegen iiber Feld und Steg nach Einsiedeln zu fus-
sen. Solche Erlebnisse bleiben unvergesslich. Be-
sonders wenn sie ein schweres Anliegen wie
Krankheitder Mutter, Berufswahl, Viehseuche oder
ein Gelobnis zur Wallfahrt bewogen hat.

Vielfach wurde die Wallfahrt nach Einsiedeln mit
jener nach Sachseln verbunden. Klaus von Flie,
der weniger durch sein Wort wirkte als durch sein
beispielhaftes Leben und seine innige Gottverbun-

19



denheit, genoss schon zu Lebzeiten die hohe Ach-
tung und Verehrung des Volkes. Mehrmals in sei-
nem Leben war er zur Gottesmutter nach Einsie-
deln gepilgert.

Hunderte von Toggenburgern sind schon nach Je-
rusalem gepilgert. In Kirchberg wurde ein eigener
Heiligland-Pilgerverein gegriindet.

Tausende von Toggenburgern haben schon Lour-
des besucht, wo das Hirtenméadchen Bernadette
1858 die wunderbaren Erscheinungen erlebte und
wo der Jude Franz Werfel derart beeindruckt
wurde, dass er das berithmte Buch «Das Lied der
Bernadette» schrieb.

Eine Wallfahrt galt nur dann etwas, wenn sie mit
einer grosseren Opferleistung oder mit einem
Busswerk verbunden war. Vergleichen wir den
miithsamen mehrstiindigen Aufstieg zum Biindner
Wallfahrtsort Ziteil, 2434 m i. M., der sommeriiber
haufig besucht wird, auch aus dem Kanton St. Gal-
len.

Die idltesten Leute erinnern sich noch vom Horen-
sagen an den

Einsiedler Pilgerweg

der von Wattwil durchs Steintal tiber die Laad,
liber Oberricken, Riieterswil, St. Gallenkappelnach
Schmerikon fiihrte. Von dort aus wurden die Pilger
mit Ledischiffen oder Ruderbooten nach Alten-
dorf SZ verladen, worauf sie iiber den Etzelberg
nach Einsiedeln gelangten.

Noch heute sind es Dutzende von Pfarreien im
Umkreis von Einsiedeln, die jdhrlich geschlossen
und zu Fuss zu «Unserer Lieben Frau» wallfahrten
gehen. Nehmen wir als Beispiel die Stadt Rappers-
wil, von wo aus, jedes Jahr um den Johannistag her-
um, das Pfarrvolk in grosser Zahl tiber den Etzel
pilgert. 1970 nahmen nach Angabe des Zahlmei-
sters 614 Fusspilger daran teil, worunter 217 Mén-
ner. Dazu kamen noch liber hundert Personen, die
aus gesundheitlichen oder Zeitgriinden die Bahn
beniitzten. Die Rapperswiler Wallfahrt geht auf ein
Geliibde im Jahr 1385 zuriick, als die Stadt einen
Angriff der Zircher siegreich abzuwehren ver-
mochte.

Eine andere Pilgerroute fiihrte von Wil Uber
Kirchberg, Tiefriiti, Wittwil, Altenriet, Liitenriet,
Gahwil zum hinteren Nord («Sternen»), weiter
uiber Sennis, Bennenmoos, Hulftegg ins Tosstal und
nach Rapperswil, dann liber den holzernen Steg, an
den noch das Briickenchapeli «Heilighiisli» erin-
nert, nach Hurden. Am Etzelberg vereinigten sich
die Pilger vom Laad-Weg mit jenen vom Tosstal-
Weg, um gemeinsam zum Heiligtum im Finstern
Wald zu gelangen.

Die Gihwiler Wallfahrtsroute hatte noch eine
zweite Variante, die sowohl fiir Einsiedeln wie fir
die Iddaburg Verwendung fand. Diese umging das
Dorf Gahwil und fiihrte tiber Kappenmiihle, Gross-
wies zum vorderen Nord hinauf. Dort befand sich
im iiber 300 Jahre alten Haus Scherrer-Biiechi die
Pilgerherberge z. Ochsen.

Leider sind die Klebdicher dieses grossen Giebel-
hauses noch nicht allzulange entfernt worden. Aber
immer noch ist das holzerne Herbergsschild erhal-
ten, das auf der Vorderseite den Ochsen und auf
der Riickseite das flrstdbtische Wappen zeigt. Die

20

Zimmerwande waren frither mit alten Wallfahrts-
bildern verklebt, die dem Haus besonderen Segen
bringen sollten.

Auch der frithere «Hirschen» im Altgonzenbach
(Gemeinde Liitisburg) war ein bekanntes Pilger-
gasthaus am Hulfteggweg.

Ueber Hofstetten, wo wir heute noch die pracht-
vollen Giebelhdauser bewundern, fiihrte vom Nek-
kertal aus ein ehemals vielbegangener Pilgerweg
hiniiber ins Thurtal.

Weiter oben im Toggenburg beniitzten die Ein-
siedler Pilger den Weg iliber die Amdenerhohe in
die Linthebene hinunter, um von dort aus die
March und Einsiedeln zu erreichen. Das Bildhaus
zwischen Ricken und Uetliburg schildert Kaspar
Freuler in seinem Roman «Anna Goldi» als Pil-
gerherberge. Der grosste Teil der Fusspilger
stammte aus Deutschland und andern Nachbar-
lindern.

Wallfahrtsorte im Toggenburg

Im Lande selbst besitzen die Toggenburger seit
1678 einen Marienwallfahrtsort in

Loreto-Lichtensteig

Es handelt sich um eine Nachbildung des Heiligen
Hauses in Loreto—Italien. Nach der Legende soll
das Haus zu Nazareth, in welchem Maria die Bot-
schaft des Erzengels Gabriel empfing, von Engeln
nach Italien getragen worden sein. Eines der schon-
sten unter den vielen Loreto-Heiligtiimern der
Welt ist das Loretokloster in Prag, das zu den Se-
henswiirdigkeiten der Moldaustadt gehort und des-
sen staatlich gehiiteter Kirchenschatz einen uner-
messlichen Kunstwert darstellt. Schon der Name
deutet darauf hin, dass die Lauretanische Litanei
erstmals in Loreto gebetet und gesungen wurde.
Es gab eine Zeit, da fleissig nach dem toggenbur-
gischen Loreto gepilgert wurde. Die Pfriinde des
Wallfahrtspriesters wurde aber schon 1830 aufge-
hoben und dafiir eine Kaplanei gestiftet. Von den
vielen Bittgidngen, die friher von umliegenden
Pfarreien hieher stattfanden, sind fast alle wegen
des zunehmenden Strassenverkehrs aufgegeben
worden.

St. Peterzell

In der ehemaligen Klosterkirche wird seit Jahr-
hunderten ein Mariahilf-Bild verehrt. Mehrere
Votivtafeln aus dem 18. Jahrhundert weisen auf
wunderbare Gebetserhorungen hin.

Neuere Marien-Wallfahrtsorte, allerdings nur von
lokaler Bedeutung, sind die Lourdesgrotten auf der
Iddaburg, zu Libingen (gegriindet von Krauter-
pfarrer Johannes Kiinzle) und jene zu Niederglatt.
Viel besucht von den Toggenburgern sind heute
noch die nahen Marien-Wallfahrtsorte von Drei-
brunnen bei Wil, Berg Sion bei Gommiswald, Ma-
ria Bildstein bei Benken, St. Pelagiberg TG, Maria
Ahorn bei Schwendi AI und nicht zuletzt auch
Rankweil im Vorarlberg.



SSGALLUS ET OTHMARUS ABBAT

'(/:7 v \/4:"Lt :ﬁ llll/r‘r .1:7'1«1/ . N %szm ([}TTJ”. :P@LJ/ZLLZIi’Sit

Die st.gallischen Heiligen Gallus und Othmar mit Kloster St. Gallen und Umgebung. Kupferstich des bekann-
ten Kirchenmalers Anton Dirr, in Kupfer gestochen vom Rorschacher Kupferstecher ]. F. Roth um 1770

21



Wallfahrisprozession. Lithographie um 1860

NB. Ein Teil der abgedruckten Andachtsbilder stammt aus dem Klosterarchiv in Magdenau. Uber die pracht-
volle Andachisbildersammiung dieses Archivs erscheint in den nichstiihrigen Toggenburger Annalen eine illu-
strierte Abhandlung «Kleine Kostbarkeiten im Kloster Magdenau»

22



Mit dem Kreuzwunder im Jahre 1685 wurde

Kirchberg

mit einem Schlag ein vielbesuchter Walltahrtsort.
Verehrt wurde das uralte Holzkreuz, das im Chor-
bogen, spiter neben der Kanzel hing und schliess-
lich auf dem Hochaltar seinen bleibenden Platz
fand. Am dritten Adventssonntag jenes Jahres, als
der Pfarrer in der Predigt sein Volk dem Schutz
des Gekreuzigten empfahl, bewegte sich das Kreuz
auf unerkldrliche Weise von der Wand. Das Kreuz-
wunder war durch den spateren Kardinal, Fiirstabt
Colestin Sfondrati, streng untersucht und unter
Einvernahme von tiber 200 Augenzeugen beglau-
bigt worden. Die 1755 fertig gebaute und schon 30
Jahre spdter niedergebrannte Wallfahrtskirche
stand an Grosse und Schonheit der jetzigen vierten
Kirche (erbaut 1784) keineswegs nach. Hohepunkt
der Wallfahrt sind heute noch das Fest Kreuzerho-
hung (14. September) und die vier Fastenfreitage.

In Hemberg

war ein Standbild St. Anna Selbdritt (Anna, die
Grossmutter — Maria, die Mutter — Jesus, das Kind)
Gegenstand der Verehrung. Das spatmittelalterli-
che Gnadenbild wurde beim Bildersturm in der
Reformation gerettet (dhnlich wie die Gnadenbil-
der von Dreibrunnen, Maria Bildstein und Haslen
AI) und zuerst in St. Peterzell wieder zu Ehren ge-
bracht. 1649 wurde es in feierlicher Weise nach
Hemberg zuriickgetragen, wo alsdann eine grosse
Verehrung und Wallfahrt einsetzte. Noch 1906
wurde eine St. Annabruderschaft gegriindet, wie
auch in Jonschwil eine solche bestand. In neuerer
Zeit ist die Wallfahrt in Vergessenheit geraten.

1806 erwarb sich Pfarrer Joseph Anton Wispi aus
Miihlriti die Ruine Alttoggenburg, um daneben
Kirche und Wallfahrtshaus

St. Iddaburg

zu bauen. St. Idda wurde seit ihrem Tod 1226 als
Heilige verehrt. Die dlteste Lebensbeschreibung
ist uns erhalten aus dem Jahre 1483. Die an die
Klosterkirche angebaute Grabkapelle zu Fischin-
gen gehort zu den schonsten Barockdenkmilern
der Schweiz.

Unter den Historikern gibt es solche, welche die
Existenz der Grifin Idda als sicher annehmen wie
auch welche, die sie entschieden bezweifeln und
einzig die Existenz einer heiligméssigen Nonne
Idda annehmen, der man spiter die Wunderhistorie
einer Toggenburger Grifin angedichtet habe. Wir
werden bei einer spiteren Gelegenheit ausfiihrlich
auf die Iddalegende zuriickkommen.

Die Wallfahrten auf den Iddaberg

nahmen unter den frommen Wallfahrtspriestern
Widmer, Bichtiger und Bisegger einen derartigen
Aufschwung, dass sich eine bessere bauliche Lo-
sung aufdringte. 1933 wurde die heutige Kirche

Comstiffa Dockenbu rgenfis, Tatelaris 1 Fafch-

ingers 2 —Ubt insracsts cdare '/moéﬁa/c/mm corscurfu olstur.

Heilige 1dda v. Toggenburg, mit Darstellungen aus
der Heiligenlegende. Kupferstich

mit angebautem Priesterhaus errichtet und das alte
Gebdude abgebrochen. Wie in Maria Bildstein hat
auch hier die ganze Umgebung mit den romanti-
schen Weganlagen, der Waldgrotte, der priachtigen
Rundsicht und dem Wirtschaftsbetrieb zur Beliebt-
heit beigetragen. Aus dem Wallfahrtsort ist fir
viele mehr ein attraktiver Ausflugsort geworden. Ist
das so schlimm? Warum soll man nicht, wie man
das Angenehme mit dem Niitzlichen verbindet,
auch hier das Gebet mit einer harmlosen Lustbar-
keit verbinden?

An den Wegen zur Iddaburg bestanden und be-
stehen Kreuzwegstationen aus einer Zeit, da noch
alles zu Fuss wallfahrtete. Die Beter bereiteten sich
auf dem Hinweg vor auf das eigentliche Wallfahrts-
ziel. Aehnliche Kreuzwege finden wir in Maria
Bildstein, auf dem Meinradsberg bei Einsiedeln
und zu Dutzenden anderswo. Den beriihmtesten
Stationenweg in der Schweiz aber treffen wir zwi-
schen Saas-Grund und Saas-Fee auf dem Wall-
tahrtsweg zur Hohen Stiege, wo jede Leidenssta-
tion eine Kapelle mit geschnitzten lebensgrossen
Figuren darstellt.

Vielen Lesern mag es kindlich naiv, andern aber-
glaubisch vorkommen, wenn sie das Gebetlein le-
sen, das Miitter noch in diesem Jahrhundert mit den
Kindern vor dem Zubettgehen gebetet haben:

Heiligi Sant Idde,

weck mi bizite,

nod z friie ond nod zspoht,

grad wenn i mues of s Héfeli goh.



S. CECILIA.
S ) A GNES. S. 2 Bolswert fec et exc.cum priwdege

S. & Bolfwert forit ot evcud

cum priudesso

i AR
S. CATHAR

S. MARGARETA.

I . S & Bolfwert fecit et exend. cum priailegio .

S Bollwert_fecit er exc.

Vier hl. Jungfrauen und Mértyrinnen. Kupferstiche v. Bolswert um 1650

24



Oder wenn éltere Jungfrauen glaubten, mit Hilfe
des folgenden «Gebetleins» noch zu einem Mann
zu kommen:

Heiligi Sant Anne,

lueg mer nod i d Pfanne,
helf mer lieber zu me Ma,
wo nigern cha ha!

Dazu gehort auch das bekannte Stossgebetli jener,
die etwas Verlorenes wiederfinden mochten:

Heilige Antonius vo Padua,
helf mer sueche, wa-n-i verlore ha!

Was die Heiligen nicht alles fertig bringen sollten!
Natlirlich gab es in alter wie in neuer Zeit noch

weitere Wallfahrtsstatten

die als solche nur lokale Bedeutung erlangten, wie
Mogelsberg und Oberhelfenschwil vor der Refor-
mation, die Klosterkirchen von Alt St. Johann und
NeuSt. JohannundjenezuSt. Peterzell,das Verena-
kirchlein zu Magdenau und die St. Konradskapelle
von Schwarzenbach, dann die Kapelle zur Schmer-
zensmutter in Liutisburg, die Kapelle zu den hl.
BartholoméausundFridolinin Tufertswil,dieSt. Lau-
renzenkapelle in Unterbazenheid, die Kapelle Ma-
ria Trost in Oberrindal, die beiden Antoniuschapeli
in der Weid bei Krimberg (Mosnang) und im
Chromen-Biitschwil, die Maria-Hilf-Kapelle in
Dietschwil und die Bruderklausen-Heiligtiimer in
Wolfertswil und Miiselbach. Die stille bethafte Klo-
sterkirche Maria zu den Engeln in Wattwil und
jene zu Magdenau sind eigentlich auch Wallfahrts-
kirchen und werden heute wie je von vielen from-
men Betern aufgesucht, die hier in aller Stille ihre
Anliegen vorbringen.

Da der hl. Martin, der lbrigens als Mahner zur
Nichstenliebe auf der alten Hunderternote abge-
bildet war, seit dem 5. Jahrhundert als beliebter
Volksheiliger gilt, sind auch seine Heiligtiimer be-
suchte Wallfahrtsstdatten. Noch heute pilgern viele

Auswirtige am Martinstag (11. November) nach
Jonschwil oder nach Oberwangen bei Dussnang,

wo vor Jahren das hochgekuppelte Wallfahrts-
kirchlein auf dem Martinsberg in alter barocker
Pracht wiederhergestellt wurde.

Schliesslich ist jeder Sonntagskirchgang eine Wall-
fahrt, jede Pfarrkirche, jede Kapelle, jedes Bild-
stockli und Wegkreuz ein Wallfahrtsort, wo Be-
driangte und Hilfesuchende bei Gott und seinen
Heiligen Trost und Erhorung suchen.

Der jlidische Philosoph Martin Buber nennt un-
sere Zeit eine

Zeit der Gottesfinsternis.

Jeglicher Glaube werde hart auf die Probe gestellt.
Wihrend frither der Dom und die Kirchtiirme das
Bild einer Stadt bestimmten, die Kirche der Mittel-
punkt jedes Dorfes war, Kapellen und andere reli-
giose Zeichen das Volk auf Schritt und Tritt an
Gott und seine Heiligen erinnerten, geben heute
gewaltige Wohntiirme, Silos, Fabriken und Werk-
bauten den grossen Ton an in der Landschaft.

. a1 Afjal afafal rlealalantaleglalatf
200 7O 65 40 %0 32 40 80 s - .

;r ¢ o2 ey ¢

5,80 &,

L e, e, .,

Loy

ol
GRS . o
e JE BUIS LIAMACULEE CoNEERTION,
Y0 SOY LA INMACULADA CONCEPCION " = n g
AR U ORI

@9 €9 €e ¢+ €9 @9 @o ev eV e @ €Y €I L

APRRR AN

©9 09 ¢9 3 €3 % 93 @ €7 ¢ e ¢ €9 @3
) ) gm0 u B e [ BB ub)e e,

Eine der dltesten Darstellungen des Gnadenbildes von
Lourdes mit der hl. Bernadette. Im Toggenburg befin-
den sich Nachbildungen der Lourdesgrotte auf der
Iddaburg, in Libingen und in Niederglatt. Stablstich
auf Spitzenbildchen um 1870

Nicht mehr Gott, sondern der Mensch steht im Mit-
telpunkt des heutigen Lebens und Denkens. Die
Feiertage haben keinen Platz mehr in der Woche,
das Kirchenjahr wird ausgehohlt. Der moderne Kir-
chenbau wird immer mehr zum Profanbau, der
Sakralraum zum niichternen Versammlungsraum.
Sind in Zukunft tiberhaupt keine Kirchen mehr
notig?

Doch, der Mensch braucht jetzt noch Zeiten der
Besinnung, einen Ort der Sammlung und der be-
sonderen Gottesndahe, wo er sich zu Hause fiihlt
und den inneren Frieden findet.

Und ist es nicht schade, dass manche zeitgenossi-
sche Theologen vor lauter Intellekt die Beziehun-
gen zum einfachen Volk verlieren oder schon ver-
loren haben? Indem sie mit ihrer trockenen, kalten
und nicht immer gotterfiillten Wissenschaft alles
Frohe und Gemiithafte, ja selbst das primitivste
asthetische Empfinden zum Erfrieren bringen,
missen wir uns nicht wundern liber die todniich-
terne Abstraktion in der kirchlichen Kunst und
Musik, zu der das Volk iiberhaupt keinen Zugang
mehr findet und deshalb wieder zum billigen
Kitsch und zu entarteten Frommigkeitsformen Zu-
flucht nimmt. Eine Religion, die Herz und Gemiit
verkiimmern lasst, ganz im Gegensatz zum Barock-
zeitalter, miisste mit der Zeit verdorren wie Blu-
men, die kein Wasser bekommen. Was wollen wir
nachher mit den Disteln anfangen?

Dazu kommt, dass der heutige Mensch, selbst
wenn er von Grund auf religios ist, von den moder-
nen Massenmedien wie Television, Radio und Pres-
se, vom Auto und Sport dermassen in Anspruch ge-
nommen und abgelenkt wird, dass fiir eine religiose

25



Betitigung wie Bibellesen, Rosenkranzgebet und
Betrachtung tiberhaupt keine Zeit mehr iibrig-
bleibt. Die Religion, die einst, wie der Kirchturm
im Dorf, im Mittelpunkt des menschlichen Lebens
stand, wird immer mehr an den Rand gedriickt und,
so will es scheinen, zur Bedeutungslosigkeit verur-
teilt. Es braucht heutzutage ganz andere Mittel und
Wege, um an die Jungen heranzukommen und sie
fiir ein religioses Anliegen zu gewinnen, als nur vor
zwanzig und dreissig Jahren.

Heilige und Wallfahrten sind bei der heutigen Ju-
gend wenig gefragt. Wallfahrtskirchen werden zwar
noch gebaut, so in Ronchamp, Maria Bildstein,
Freienbach im st. gallischen Rheintal, etc. Es sind
aber nicht mehr triumphale, pompdse Bauten wie
ehedem, als man ihnen, librigens wie heute, den
Stempel der Zeit aufdriickte. Sie sind nicht mehr
liber und tiber mit Bildern gefiillt, sie beschrianken
sich in der Ausstattung auf das Allernotwendigste
und legen mehr Wert auf einfache Lichteffekte.
Wir lassen die alten wie die neuen Ausdrucksfor-
men gelten. Der eine Besucher findet hier, der an-
dere dort seine Andacht besser.

Was erwartet man heute von einem
Heiligen?

Eigentlich dasselbe wie friiher, aber in die Gegen-
wart lbersetzt: Volle Hingabe an Gott und den
Nachsten, Einsatz fir alles Gute und Edle, Selbst-
liberwindung. Eine selbstlose Mutter, eine opfer-
bereite Pflegerin, ein ehrlicher Arbeiter konnen
diese Erwartungen erfiillen wie ein Priester oder
eine Ordensperson.

Die wahren Heiligen besitzen ein besonderes Cha-
risma, einen Widerschein des Glanzes und der
Glorie des Herrn. Die Ehre, die wir ihnen erweisen,
ist deshalb nichts anderes als die Verherrlichung
Jesu Christi, dem sie nachgefolgt sind.

Der junge Mensch von heute verlangt weniger
nachaltertiimlichen,legenddren Heiligen, hinter de-
nen er vor Gold und Heiligenschein kaum mehr
etwas Menschliches sieht, als nach modernen, wirk-
lichkeitsnahen Vorbildern. Nach Menschen, die mit
dem Einsatz ihres Lebens fiir die Sache Gottes,
fiir einen gewaltlosen Kampf um die soziale Ge-
rechtigkeit, fiir die christliche Néachstenliebe bei-
spielhaft einstehen und sie auch betétigen, wie
Mutter Teresa in Indien, wie ein Abbé Pierre oder
der Speckpater, wie der ermordete Negerpfarrer
Martin Luther King in den USA, oder Erzbischof
Camara in Siidamerika. Und ist der Inder Mahat-
ma Gandhi dem Heiligkeitsideal nicht viel nd-
her gekommen als wir Christen im satten Wohl-
stands-Europa?

Jeden Menschen, der Gott gedient und nach be-
stem Gewissen gelebt hat, rechnen wir nach sei-
nem Hinscheiden zur Gemeinschaft der Heiligen.
Warum kann mir ein im Geiste nahestehender
Verstorbener nicht auch fiirbittend helfen in einem
schweren Anliegen? Sofern ich von einem Ver-
mittler iiberhaupt Gebrauch machen will.

Etwas vom Wertvollsten, wenn nicht das grosste
Gut, das ein Mensch besitzen kann, ist das uner-
schiitterliche Gottvertrauen. Es kann tber das
Schwerste hinweghelfen. Aber es darf nicht miss-
braucht werden. Niemals kann das Gottvertrauen

26

ANNO AETATIS EIVS XLVIILK

Holzschnitt des Reformators Huldrych Zwingli,
v. Hans Asper 1539, wie er als Wandschmuck in refor-
mierten Hiusern des Toggenburgs anzutreffen war

Ersatz sein fiir personliche Leistung und Initiative,
dass man sich einfach hinlegt und denkt: Gott und
seine Heiligen machen’s schon fiir mich. Der Exi-
stenzkampf im Berufsleben ist zu gross, als dass
sich der Christ blindlings und untatig auf die Vor-
sehung verlassen darf. So ist es nicht gemeint.
Heute ist es eher so: Der Staatsapparat lduft rei-
bungslos, menschliche Technik und Organisation
haben so vieles erreicht, dass ein Grossteil Men-
schen ohne Gott und Gebet auszukommen glaubt.
Erst ein herber Schicksalsschlag ruft zur Besin-
nung und Umkehr — oder aber zur volligen Ab-
kehr vom vergessenen Gott, der nun auch den
Menschen in seinem Ungliick «vergessen» hat. Als
wenn Gott flir uns nur als erster und letzter Not-
helfer da ware!

Jede Frommigkeitsform ist
vertretbar,

solange sie nicht krankhaft iiberwuchert und in
Aberglauben ausartet. Mit Recht werden jene
Eiferer scharf verurteilt, deren «Christentum» nur
darin besteht, jede notwendige kirchliche Erneue-
rung herunterzumachen und jeder Privatoffenba-
rung nachzujagen, deren Alltagsleben aber jeder
christlichen Nachstenliebe Hohn spricht. Solche
Leute sind bestimmt das grossere Aergernis fiir
die Kirche als jene, die in Sachen Wunderglauben
vorsichtig und zuriickhaltend sind. Auch der heu-
tige junge Christ kann ein ernsthafter Wallfahrer
sein zu einem Ort, wo es ihn unwiderstehlich hin-
zieht, ob es nun Einsiedeln, Taizé oder irgend ein
Exerzitienort sei. Ein Ort, wo er Gott und gleich-
gesinnten Menschen begegnet und wo er in stiller



Einkehr etwas Ruhe findet fiir seine abgehetzte
Seele. Jeder Christ hat die Freiheit, den Weg selbst
zu finden, wie er Gott und damit seinem Heil am
ndchsten kommt.

Unsere Ausfiihrungen wollen nicht in erster Linie
eine Ehrenrettung der Wallfahrt, der Heiligen und
ihrer Verehrung sein. Aber sie mochten ein wenig
zum besseren Verstandnis beitragen. Es ist schon
viel dariiber gelobhudelt, aber auch in Wort und
Schrift gehohnt und gelastert worden. Wir haben
auf solche Zitate verzichtet und uns auf objektiv
positive Aeusserungen beschrankt. Nur mit sachli-
cher, leidenschaftsloser Beurteilung kommen wir
vorwirts im Dialog. Trotz bestehender Glaubens-
und Meinungsunterschiede, die im Grunde gar
nicht so gross sind, sollten wir Christen womoglich
am selben Strick ziehen. Und das ist moglich, wenn
wir uns gegenseitig besser achten, lieben und ver-
stehen lernen.

Literatur tiber Wallfahrt und
Heiligenverehrung

Toggenburger Jahrbiicher. Verlag E. Kalberer AG,
Bazenheid

Toggenburger Chronik. Diverse Jahrginge. Verlag
E. Kalberer AG, Bazenheid

Dietrich. Geschichte der Politischen Gemeinde
Kirchberg. Verlag E. Kalberer AG, Bazenheid 1952
Rothenfluh und Sulzberger. Geschichte der Tog-
genburger Pfarreien, Biitschwil 1887

Bischof Meile. Hundert Jahre Didzese St. Gallen
1947 Kanonikus Biichel. St. Gallische Volksfrom-
migkeit.

Dr. Gaudy. Die kirchlichen
Schweiz Bd. I1/Berlin 1923
Dr. Johannes Duft. Glaubenssorge fiir Fiirstibte
von St. Gallen. Raber Luzern 1944

Oskar Eberle. Barock in der Schweiz. Einsiedeln
1930

Dr. Gustav Schniirer, Kirche und Kultur der Ba-
rockzeit. Paderborn 1937

Dr. Schniirer. Kirche und Kultur des 18. Jahrhun-
derts. Paderborn 1941

Schuchert. Kirchengeschichte. Volksbuchgemeinde
Luzern 1958

Dr. Michael Buchberger: Lexikon fiir Theologie
und Kirche. Herderverlag 1907

Hollindischer Katechismus. Deutsche Ausgabe
1968

Dr. Joseph Scheuber: Kirche und Reformation.
Bonn 1928

Pflugk. Im Morgenrot der Reformation. Basel 1921
Diverse Luther- und Zwinglibiographien

Paupert. Taizé und die Kirche morgen. Luzern 1969
Peter Manns: Reformer der Kirche. Griinewald
Mainz 1970

Ferment Nr. 819. Engagiertes Christentum.

Gossau 1966

Friedrich Heiler. Evangelische Katholizitit. Rein-
hardt Miinchen

Leben und Glauben. Diverse Jahrginge

Der Sonntag. Diverse Nummern

Die Werke von Jeremias Gotthelf

Handbuch des Deutschen Aberglaubens

Bihlmeyer / Kreitmaier. An heiligen Stitten. Berlin
1924

Baudenkmdler der

‘\;-‘_ \ \N /
\viq_ s .
BN \

-

A
TS

e

S . " ‘/.’ fr A
i r“: i ":".‘ 2L g N
IRt N AT AN

Darstellung der Heiligen Familie, aus dem «Kinder-
biichleiny 1698, gedruckt in Ziirich

Wilhelm Herchenbach. Gnaden- und Wallfahrts-
orte. Stuttgart 1883

Ich hab wunderbare Hilf erlangt. Bruckmann Miin-
chen 1962

Dr. P. Rudolf Henggeler: Helvetia Sancta. Einsie-
deln 1969

P. Laurenz Burgener:
Schweiz 1860

P. Heinrich Murer: Helvetia Sancta 1648

P. Alfons Maria Rathgeb: Maria, wir rufen zu dir.
Josef Konrad Scheuber. Bauerngebetbuch

Pfr. Niinlist: Altbernische Wallfahrtsorte.
Schweizerische Kunstdenkmdiler. Diverse Bdnde.
Die Kirchen des Bistums Chur. Verlag Helvetia
Christiana Kilchberg ZH

Die Kirchen des Bistums Basel. Otto Walter, Olten.
Diverse weitere kunstgeschichtliche Biicher.
Augustinus  Borer:  Marienwallfahrtsorte  der
Schweiz.

P. Salvator Maschek: Heilige Vorbilder der Kirche.
Gustav Gugitz: Gnadenstdtten in Kult und Brauch.
5 Binde. Wien 1955

Lothar Schreyer: Das Bildnis der Gottesmutter.
Herder Freiburg 1951

Herta und Friedrich Schober: Kapelle, Kirche, Gna-
denbild. Linz 1972

Die Wallfahrtsorte der

27



Ludwig Dorn: Die Marienwallfahrten im Bistum
Augsburg 1957

Karl Kolb: Mariengnadenstitten heute.
Wiirzburg 1974

Karl Kolb: Mariengnadenbilder. Wiirzburg 1975
Karl Kolb: Grosse Wallfahrten in Europa. Wiirz-
burg 1976

Ernst Giinter. Unsere Liebe Frau im Bild. Koln
1970

Otto Karrer.
Ziirich 1962
E.G. Riisch. Wir Protestanten u. Maria. St.Gallen
1951

Garrone. Maria heute. Wien 1978

Hugo Lang. Das grosse Marienbuch. Vaduz 1965

Echter

Maria in Dichtung in Deutung.

P. Othmar Lustenberger. Schweizerische Wall-
fahrtsstatten. Einsiedeln 1977
Ida Liithold-Minger. Helvetia Mariana. Stein

a. Rhein 1978

Assmann. Heiliger Florian, bitt fiir uns. Innsbruck
1977

Scheingraber. Das Bauernjahr. Innsbruck 1977
Kostenzer. Alte Bauernweisheit. Miinchen 1976
Kostenzer. Dem Himmel sei gedankt. Miinchen
1974

Hausmann. Kunterbunter Bauernhimmel.

Miinchen 1961

Merkle: Himmlisches Blumengdrtlein. Miinchen
1975

Diverse allgemeine und spezielle Wallfahrislitera-
tur

Diverse  Literatur iiber Bruder Klaus und
Einsiedeln

Anton  Kiing. Alte Wallfahrtswege. Oberholzer
Uznach

Josef Feuerer. Brauchtum im Obertoggenburg
Martin  Scharfe. Katholische und evangelische
Volksfrommigkeit. Stuttgart 1967

Lenz Kriss-Rettenbeck. Bilder und Zeichen reli-
giosen Volksglaubens. Miinchen 1963

Richard Weiss. Volkskunde der Schweiz. Rentsch-
Verlag 1946

Walter Muschg. Mystik in der Schweiz

Melchers: Das Jahr der Heiligen. Siidwest-Verlag
Miinchen 1965

Der Heiligen Leben und Leiden. Neudruck des alt-
deutschen Passionals aus dem 15. Jh. 2 Bde. Insel-
verlag Leipzig 1913

Goswin Frenken. Wunder und Taten der Heiligen.
Bruckmann Miinchen 1964

Diverse Heiligenlegenden dlteren und neuen Da-
tums

Walter Nigg: Grosse Heilige. Grosse Ketzer. Glanz
der Legende. Wallfahrt zur Dichtung

E./A. Stiickelberg. Die Katakombenheiligen der
Schweiz. Késel Miinchen

Paul Huber. Athos. Wundertditige Ikonen. Hallwag
Verlag 1966

Georg Ott. Marianum. Die Muttergottes und ihre
Gnadenorte 2 Bde. Pustet Regensburg 1859
Wimmer. Handbuch der Namen und Heiligen. Tyro-
lia Innsbruck 1956

Britschgi. Name verpflichtet. Arena-Verlag Wiirz-
burg

Duden. Lexikon der Vornamen. Ihre Herkunft und
Bedeutung. Mannheim 1968

Bernd. Gebrduchliche Vornamen und ihre Deutung
Miinster 1968

Bauernbrauch im Jahreslauf. Strobel Leipzig 1938
Lehmann. Volksbrauch im Jahreslauf. Heimeran
1964
Brockmann-Jerosch.
Rentsch-Verlag 1931
Beitl. Worterbuch der Deutschen Volkskunde. Kro-
ner Stuttgart 1955

Iro-Volkskunde. Iro-Verlag Miinchen 1963

Schweizer Volksleben.

Vser befondere gnaden baf nach feiignis Pel,
farft in Sfellarto libro3. parfe 4. Arciculo 3.
Christus dex Derr [finer merfifeen Yuffer Ver
[prochemn, fur iene Seelen, welche iGre biffere
Schmerfenfo de [1ebrerchiffeMlzfer inftinen Hegls-
gen Cejjden vud flerben ansgefantidgnc mrifleidig
vrrehref. wie volgf

&) T . —<~ . .

grﬂ"em‘, Das eine [olche Seel ofjue waprerKey i [0

uberipre finden nulf merdE von himen cheid?. anderfens

Das ein [olchr Geel i 1hren Obig auf Orm Jesflicheit

Oenfehus i [chirm Nearia auf befonoeie werl geiieleit werd:

. Driffens Das f@_nirflggrtr Secl das biffvre leydri ten) [Errs

t Ger Wres feelpgmachers weroe citgefthribey werdrn |

| Vi iens Das MNaria alleie gewalé Gabe fur eine fof -
che S5rel alles it erlangern—

ﬁéfﬁffﬁ

R BOTT defjenn Leyvert Nach
2 propieseiging Gimeonis
o1t G1ef)effe Greloer glorwirdiy.
ffen Bromgfronr tnd Juffer
Mtaria das (thnerphofite fehwerd
dirrehtrungen Perleyche uns -
gnediglish, das dic wir fofche
burchfringting tmo feyo,
ehrerbiefig erwogen Qutrrh vir
gtorwiroige Yervienft 1ind aller
gey den Hriligen Sreup anwel:
gnderr Heifigen Yorbiff Orrnes
stteren Legoen Ng(t?ﬁﬁ((;?tﬁf
Wirctiing ergaffen. uno tach
‘ife deifltchenn Ceben, tn vinfern
“feflers €ndf et glackfeellige fierd.
findf erfangen . Dirre Jefum
Criffum unfern Jerrn
Amerr,
Diffis Fofl wirdf Jabrlich in obge:

melier Larelhn ruif volfoniripit ahlas
imfraf an palm freiatgo Celebrirf.
IS = - 1=

28



	Heiliges Erbe

