
Zeitschrift: Toggenburger Annalen : kulturelles Jahrbuch für das Toggenburg

Band: 7 (1980)

Artikel: Heiliges Erbe

Autor: Huber, Sales

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883748

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883748
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Heiliges Erbe
von Sales Huber, Wittenbach

Von Heiligen und Wallfahrten im
Toggenburg

Die Zeiten scheinen vorbei zu sein, da über den
Betten noch Schutzengel- und andere fromme
Heiligenbilder hingen. Statt dessen sind die
Schlafzimmerwände mancher junger Leute mit knallfarbe-
nen Plakaten, Cowboybildern, mit Portraits von
Sänger-, Film- und Fussballstars tapeziert. Auf
dem Nachttisch liegen Komic-, Krimi- und Sex-
heftli.
In Wohlstandszeiten ist es für Eltern, Erzieher und
Seelsorger wahrhaftig nicht leicht, der Jugend den

richtigen Massstab beizubringen für die Lebenswerte,

was wichtig und weniger wichtig ist für
unsere Endbestimmung. Wieviele Jugendliche denken

noch ernsthaft an das Uebernatürliche, an
höhere Mächte? Das Diesseits erfüllt soviel Wünsche,

dass ihnen eine Läuterung und ein Jenseitsleben

zu weit entfernt liegen, ja unglaubwürdig
vorkommen. Erst in Zeiten von Krankheit und Not
erwacht das Bedürfnis nach Gott, lernt der Mensch
wieder knien und beten. So war es zu allen Zeiten
bis zurück ins Alte Testament, da die stolzen und
nachher so gedemütigten Juden an der Klagemauer

zu Jerusalem ihren Glanzzeiten nachtrauerten

und zu Gott um Hilfe und Erlösung schrien.
In einem uralten Wallfahrtslied heisst es:

Was ist denn unser Leben all?
Ein Kommen und Entgleiten.
Der Weg geht durch ein Tränental,
der uns zu Gott soll leiten.
Der grosse Dichter Goethe war nach einem
Besuch der Einsiedler Gnadenkapelle dermassen
beeindruckt, dass eru. a. schrieb:
«Es muss in uns ernsthafte Betrachtungen erregen,
dass ein einzelner Funke von Sittlichkeit und
Gottesfurcht (St. Meinrad) ein immerbrennendes,
leuchtendes Flämmchen angezündet, zu welchem
gläubige Scharen mit grosser Beschwerlichkeit
heranpilgern, um an dieser heiligen Flamme auch ihr
Kerzchen anzuzünden. Wie dem auch sei, so deutet
es auf ein grenzenloses Bedürfnis der Menschheit
nach gleichem Licht, gleicher Wärme und
Geborgenheit, wie es jener erste (Meinrad) im tiefsten
Gefühl und in sicherster Ueberzeugung gehegt
und genossen.»
Wenn das ein Freigeist und Genie wie Goethe
zugesteht, muss wohl etwas daran sein.

Hesch kän Chrom hääbbrocht?

fragten wir jeweils die Mutter, wenn sie von einer
Wallfahrt nach Einsiedeln zurückkehrte. Und dann
packte sie die Schafböcke aus, einen ganzen Papier¬

sack voll, dazu jedem ein Nöschterli (Rosenkranz)
und ein buntes Wallfahrtsbildchen.
«Mueter, för waa goscht denn fascht all Johr of
Eisedle?»
«För eu go bete, för die ganz Fameli, för Hus ond
Hof, ond för s Veech im Stall, dass es de Herrgott
bewahrt vor de Muul- ond Chlauesüüch.»
«Chascht denn i üsere Cherche nöd au bete för
daa?»
«Zo de Muetergottes z Eisedle han i ganz e bson-
ders Vertraue. Sie bringt vill fertig bim Herrgott.
No niä het s mi im Stech loh.»
Jedesmal nach einer solchen Wallfahrt ging die
Mutter wieder mit doppelter Freude an die Arbeit.
Es war, wie wenn sie in Einsiedeln neue Kräfte
geholt hätte.
Blicken wir noch weiter zurück in die Vergangenheit:

Da gab es eine Zeit,

wo es mit der Haus- und Stallhygiene noch im
argen bestellt war, wo es an Aerzten und Medizinen
mangelte. Zeiten, da noch häufig Seuchen und
Epidemien auftraten, wo verheerende Naturkatastrophen

die mageren Ernten vernichteten, und,
mangels Nahrungsersatz, in der Folge Hungersnöte,
schwerwiegende Mangelkrankheiten und bittere
Armut aufgetreten sind. Zeiten, da noch Kriege und
Blockaden drohten, wo der Mensch hilflos dem
Schicksal ausgeliefert war. Hilflos? Natürlich suchte
er Hilfe und Trost. Es fehlte nicht an Quacksalbern,
Wunderdoktoren und Wahrsagern und auch nicht
an Naturmitteln für alles mögliche für Gebrechen.
Das einfachste Mittel aber war, nebst Erfahrungswissen

und solider Arbeit, nebst Sauberkeit und
vernünftiger Lebensweise, noch immer das Gebet

und das Gottvertrauen. Wie hat nicht Gotthelf
vor bald 150 Jahren handgreiflich geschildert, wie
sich die einen Menschen einem sträflichen
Aberglauben ausliefern, während andere die Zuflucht
dort suchen, wo sie allein Hilfe finden in höchster
Not. Nämlich bei dem, der gesprochen hat:

Bittet, und ihr werdet empfangen!

Obwohl die Christen wussten, dass nur Gott die
Macht hat, ihnen zu helfen, haben sie sich seit je
vermittelnder Heiliger bedient. Nachweise liegen
vor bis zurück ins 2. Jahrhundert. Unter Heiligen
verstehen wir begnadete Menschen mit einer
besonderen Ausstrahlungskraft, die durch Tugend-
und Standhaftigkeit, durch gelebte Nachfolge Christi

und vollständige Gotteshingabe bereits zu Leb-

9



zeiten grosse Verehrung genossen (vgl. Klaus von
Flüe) und später, auf Grund von Wunderbezeugungen,

seitens der Kirche zu Seligen und Heiligen
erklärt wurden. Solche Verehrung wurde, nebst den
Engeln, den biblischen Heiligen zuteil, den Aposteln

und Märtyrern, die ihre Treue zu Christus mit
Folterqualen und Tod besiegelten. Im Laufe der
zwei Jahrtausende hat die Kirche ungezählte
Heilige zur Ehre der Altäre erhoben.

Die Reformation

lehnte eigentlich nicht die Heiligen als solche,
jedoch ihre Verehrung und Anrufung strikte ab.

Christus allein ist Mittler zwischen Gott und den
Menschen. Mittlerschaft durch die Heiligen schmälert

nach Auffassung der Reformatoren die Grösse
Gottes und drängt Christus in den Hintergrund.
Auf Grund dieser Haltung wurden in den Kirchen
die Heiligenfresken übertüncht, Gemälde und
Statuen beseitigt oder gar vernichtet, damit nichts
mehr die Gläubigen vom Buchstaben der Bibel
ablenken sollte.
Martin Luther ist nicht so weit gegangen wie

Zwingli und Calvin. Er wäre auch auf Widerstand
gestossen. Er liess die Heiligen als fromme Vorbilder

gelten. Wohl hat er die Heiligenfeste in seinem
Kalender stark reduziert, aber die Gedenktage
Mariens, der Engel, Apostel, Bekenner und Märtyrer
behielt er bei, und so blieb es bis heute. Ein Luthe-
ranisches Gottesdienstbuch aus dem Jahre 1591

enthält Gebete und Lieder pro festis de Apostolis,
de beata Virgine Maria, de Confessoribus, de

Martyribus, de Virginibus etc.
Auch die Altäre und Heiligenbilder wurden bei
den Lutheranern grösstenteils beibehalten. Dasselbe

gilt von der Anglikanischen Kirche in England.
Ein Kirchenbesucher spürt kaum den Unterschied
zwischen einer katholischen und einer protestantischen

Kirche.
Die nachkonziliäre Kirche setzt nicht mehr die

gleichen Akzente auf Heiligenverehrung und Wallfahrt,

wie es in den Zeiten des Barock der Fall war,
da das Pilgerwesen auf Hochblüte stand. Warum
auf Hochblüte? Man verglich das Menschenleben
mit einer Wallfahrt, mit einer Pilgerfahrt mit Endziel

Himmel.
Um sich die erstrebenswerte Herrlichkeit des Himmels,

die Anschauung Gottes in der Gemeinschaft
der Heiligen, besser vergegenwärtigen zu können,
wurden grossartige Wallfahrtskirchen gebaut mit
weiten Kuppeln und illusorischen Gemälden, die
den Himmel buchstäblich auf die Erde projizierten.

Die Beter fühlten sich in einem solchen Gotteshaus

wie in den Himmel versetzt. Wenn erst noch
die festliche Liturgie, inbrünstiges Gebet und herrliche

Kirchenmusik mit dem feierlichen Raum zu
einer Einheit verschmolzen, ja dann berührte das

die innersten Saiten des Gemüts und des gläubigen
Herzens. Wir können uns davon eine Ahnung
machen, wenn wir das Innere der St. Iddakapelle zu
Fischingen betrachten, das Kirchlein auf dem
Martinsberg bei Dussnang oder die Kirche zu
Dreibrunnen bei Wil. Noch mehr verspüren wir das in
der Rupertuskirche in Niederhelfenschwil, in der
Rundkirche zu Bernhardzell und schliesslich auch
in der Pfarr- und Wallfahrtskirche Kirchberg. Am
eindrücklichsten aber wirkt sich diese in einen

Kirchenraum gebannte himmlische Prachtentfaltung

aus in der Kathedrale St. Gallen, in den
Klosterkirchen Einsiedeln und Kreuzlingen oder gar in
den schwäbisch-bayrischen Wallfahrtskirchen
Birnau am Bodensee, in Weingarten, Steinhausen,
in Ottobeuren und in der Wies, wo hohe Prälaten
und geniale Baumeister, Künstler und Handwerker
des 18. Jahrhunderts in idealer Gemeinschaftsarbeit

so grossartige Leistungen vollbracht haben,
wie sie heute kaum mehr denkbar wären.

Die katholische Kirche hat schon immer grosse
Konzessionen an das Gemüt und die natürliche
Sinnenfreudigkeit gemacht, nach der biblischen
Losung: Wir müssen Gott nicht nur mit dem
Verstand, sondern auch mit dem Herzen lieben. Jeremias

Gotthelf nannte die katholische Nachbarschaft

der Kantone Luzern und Solothurn mit ihren
festlich frohen Gotteshäusern und lebendigen
Volksbräuchen eine «sinnliche Landschaft» im
Gegensatz zum strengeren, nüchternen Wesen der
protestantischen Berner. Der verstorbene
reformierte Theologe Richard Weiss, wohl der
bedeutendste Volkskundler der Schweiz, äussert sich

zu diesem Punkt wie folgt:
«Die katholische Kirche dezentralisiert das göttliche

Wirken im Heiligenkult und verbreitet es in
den lokalen Gnadenstätten (Wallfahrtsorte) über
das ganze Land, an Wegen u. Brücken, in Schluchten,

an Felshängen, auf Berggipfeln, in der Einöde
wie im Getümmel der Grossstadt, und wäre es nur
in Form eines schlichten Holzkreuzes oder
Bildstockes. Damit, dass sie der volkstümlichen Sinnenreligion

Zugeständnisse macht, lässt sie die göttliche

Kraft sichtbar und greifbar aus sich
herauswachsen in ihren Heiligen, in ihren Weihegegenständen,

Sakramenten und Segnungen, Prozessionen

und Bittgängen, während für den Protestanten
das sinnliche Erleben auf Predigt und Lied, auf
Kirchenraum und Sonntag beschränkt bleibt.»
Der bekannte Theologe Dr. Ebnetet SJ, Zürich,
drückt sich treffend aus, wenn er schreibt:
Bekanntlich gibt es die drei «Allein» beim Protestantismus:

Allein die Schrift, allein der Glaube (die
Gnade), allein Christus.
Diesem Allein gegenüber stehen die drei katholischen

«Und»: Schrift und Tradition, Glauben und
Werke, Christus und seine Heiligen. Der Katholik
und der orthodoxe Christ glauben an die Möglichkeit

der Fürbitte der Heiligen bei Christus. In
diesem Sinn verehren sie und rufen sie dieselben an.
Dr. Ebneter weist aber nach, dass die Auffassung
der Reformatoren mit der modernen katholischen
Theologie weitgehend übereinstimme.
Die ablehnende Haltung der Reformatoren gegenüber

der Heiligenverehrung ist insoweit verständlich,

als diese vielfach überbordet war und da und
dort einem Götzendienst gleichkam. Das verletzende

Vorurteil spukt deshalb heute noch in vielen
Köpfen und wird von Besserwissern hartnäckig
weiterverbreitet: Die Katholiken beten Maria und
die Heiligen an. Solche und ähnliche lieblose
Behauptungen - es gäbe parallele Beispiele von
Heissspornen auf katholischer Seite — machen den
Graben eher breiter, als dass sie zur gegenseitigen

Achtung und zum Verständnis der bestehenden

Glaubensunterschiede beitragen. Beispielhaft
in der echten Oekumene sind wohl für alle Christen

die evangelischen Brüder von Taizé.

10



Natürlich bleibt die Gefahr gerade bei südländischen

Völkern gross, dass Heiligenverehrung fast

in Anbetung ausarten kann und dass vor lauter

Heiligenkult der Herrgott beinahe vergessen
geht. In solchen Fällen führt der Kult statt zu Christus,

von Christus weg. Und das ist bedenklicher
Aberglaube.

Ungesunde Ueberbordung hat
Reaktionen zur Folge

Seit je war es in der Geschichte so. Vergleichen wir
die Revolutionen als Folge feudalistischer und
kapitalistischer Ausbeutung. So packten schon die
Glaubensneuerer im 16. Jahrhundert das Uebel an
der Wurzel und rupften gleich alles aus, indem
sie den Heiligenkult gänzlich verboten. Man
begnügte sich nicht damit, dass man die Missstände
ausmerzte. Man hat in manchcji Belangen das Kind
mit dem Bad ausgeschüttet, w ie es neulich wieder
geschah im Reformeifer nachkonziliärer Stürmer.
Wäre mit der Heiligenverehrung und den damit
verbundenen Wallfahrten und Ablässen, sowie mit
dem ständig sich mehrenden Kirchenbesitz nicht
solcher Missbrauch getrieben worden, es wäre nie,
wenigstens nicht in dieser radikalen Form, zur
Reformation gekommen. Da aber ein Extrem das
andere ruft, wurde von vielen Fanatikern mit eisernem

Besen aufgeräumt. Ein wüster Bildersturm
setzte ein, vernichtete Kunstwerke von unermessli-
chem Wert und machte auch vor dem Heiligsten
nicht Halt.
Die von den «Götzen» gereinigten Kirchenräume
mussten auf jede Ausstattung, auf alle Bilder und
figürlichen Darstellungen, ja sogar auf die Orgel
verzichten. Der Grund, weshalb im reformierten
Toggenburg die Hausorgel aufgekommen ist.
Dass die Suppe aber bald nicht mehr so heiss

gegessen wurde, wie sie gekocht war, beweisen die

spätere Duldung der Orgel, die barocke
Kunstfreudigkeit, die auch evangelische Kirchen zu
Prunkräumen verwandelte und die ökumenische
Aufgeschlossenheit weiter Kreise in der Gegenwart.

Heute erleben wir eine Art Bildersturm in der
eigenen katholischen Kirche. Es ist beschämend,
was da in Altwarenläden angepriesen wird an
katholischen Kultgegenständen, die bedenkenlos
verschleudert werden: Kerzenstöcke, Stationenbilder,

ganze Tabernakel und Altarbestandteile usw.
Derartige Feststellungen verletzen das religiöse
Gefühl des einfachen Volkes. Sakralgegenstände
und Paramente, ob sie nun künstlerisch wertvoll
oder weniger wertvoll seien, gehören auf keinen
Fall in einen Kramladen. Da sind es protestantische
Denkmalpfleger, die mehr Pietät aufbringen als

viele Katholiken, und Bilder, Kunstgegenstände, ja
ganze Kirchenausstattungen und Kirchenbauten
vor dem Abbruch retten. Wieviele moderne katholische

Kirchen entbehren jeden bildnerischen
Schmuckes und übertreffen an Nüchternheit jedes
protestantische Gotteshaus!

ihre wahre Aufgabe nicht mehr erfüllen. Man
spricht nicht umsonst von der Ecclesia semper re-
formanda. Reform heisst aber nicht, alles über Bord
werfen, was bisher war. Eine Reform, die sich über
geschichtliche Vergangenheit und Erfahrung, über
Obrigkeit und Gehorsam brüsk hinwegsetzt, ist
fern von Toleranz und echter Liebe. Sie artet aus
in Rebellion und Umsturz. Dann hat sie aber mit
Reform nicht mehr viel zu tun. Unter solchen
Reformen suchen wir auch keine Heiligen.
Der bereits erwähnte reformierte Pfarrer Weiss
schreibt: «Die katholische Kirche hat in ihrem
Garten manchen alteingewurzelten Wildwuchs
geduldet, ihn aber auch stets zu beschneiden und zu
veredeln versucht.»

Jedes Gotteshaus und jede Pfarrei wurde seit
frühchristlichen Zeiten einem Schutzheiligen
unterstellt. Die Christen sollten das fromme Beispiel
des Kirchenpatrons nachahmen und wurden auch

häufig auf dessen Namen getauft.
Fast alle

Kirchen- und Kapellpatrozinien des
Toggenburgs

und seiner nächsten Umgebung beziehen sich,
nebst Gott, auf biblische, frühchristliche und
mittelalterliche Heilige.
Die erste Kirche von Brunnadern war wie jene von
Gähwil der göttlichen Dreifaltigkeit geweiht. Der
Gottesmutter wurden die erste Kirche in Kappel,
die Klosterkirchen von Magdenau und Wattwil, so-

Reform muss sein,

wenn die Kirche ihre Lebendigkeit bewahren und
die Gläubigen ansprechen will. Eine Kirche, die sich
nie erneuert, ist zur Erstarrung verurteilt und kann

Heilige Theodora mit Kloster Magdenau. Lith. v.
J. Trihelhorn, St. Gallen

S! Tu K ODO RA M
Rom« e Civmeter to h Cynara' translata in Mona,Stenum

M«<}(lenau, mi!> Herda t) AbbatilTa Maria Cavilin A1662
ne sub Herda H Abbatifî'ft Maria Theodora A? 1862 Mini»

Ducenlarmm Dont H,ln Oetobris celebr« t uni el't

11



wie Dreibrunnen anvertraut, dem Nährvater
Joseph die Pfarrkirchen von Miihlriiti, Ricken und
Bazenheid. Eine Anzahl Kirchen haben Apostelheilige

zu Patronen. So sind Petrus und Paulus in
St. Peterzell, Ganterschwil, Kirchberg und Wil
(St. Peter) beheimatet, Jakobus in Stein, Mogels-
berg und Degersheim, Bartholomäus in Wildhaus.
Bezeichnenderweise trug der aus Wildhaus
stammende Onkel des Reformators, Dekan Bartholomäus

Zwingli in Weesen, auch diesen Namen.
Johannes den Täufer finden wir in Alt St. Johann
und in Neu St. Johann, sowie im vorreformatori-
schen Oberglatt, die hl. Mutter Anna in Hemberg,
den Erzengel Michael in Lütisburg, Ebnat und
Gams, wohin Wildhaus früher kirchgenössig war.

Frühchristlichen Blutzeugen und Heiligen begegnen

wir in Oberglatt, Flawil und Unterbazenheid
(Laurentius t 258), Oberhelfenschwil (Dionys t
280, einer der 14 heiligen Nothelfer), Henau
(Sebastian f 290), Bichwil (Mauritius r 298), Watt-
wil und Niederglatt (Felix und Regula f um 300),
Rickenbach (Verena | urn 300), Mosnang
(St. Georgf um300),WilundNesslau(St. Nikolaus
t um 350), in Jonschwil und Oberwangen (St. Martin

t um 400).
Irische Glaubensboten oder grosse heilige
Bischofsgestalten aus dem frühen Mittelalter sind die
Patrone in Tuferswil (Fridolin t 539), Lichtensteig,
Libingen und Oberuzwil (Gallus t 646), Bütschwil
(Bischof Kilian von Würzburg t 684), Krummenau
(Bischof Ulrich von Augsburg f 973), Schwarzenbach

(Bischof Konrad von Konstanz f 975).
Idda von Toggenburg t 1226 ist Hauptpatronin in

Gnadenbild S. Maria zu Loreto. Kupferstich

12

Iddaburg, Fischingen und Au, Nebenpatronin in
Gähwil und in etlichen Toggenburger und Hinter-
thurgauer Pfarreien.
Auch die übrigen genannten Kirchenheiligen des

Toggenburgs sind als Nebenpatrone in den meisten

älteren Gotteshäusern anzutreffen. Wir finden
fast überall einen Marien- und einen Josefsaltar.
Die vertrauten Landesheiligen Gallus und Otmar
flankieren vielerorts im Fürstenland und im
Toggenburg den Hochaltar. Es gibt kaum eine Kirche,
wo nicht der Patron der Armen und Bedrängten,
St. Antonius von Padua, sein Gastrecht hat.
Den altrömischen Blutzeugen Sebastian mit den
Pfeilen, Barbara mit dem Turm, Margaretha mit
dem Drachen, Katharina mit dem Rad, Agnes mit
dem Lamm, Apollonia mit Zange und Zahn, sowie
Agatha, Ursula und der musizierenden Cacilia
begegnen wir sehr oft.
Johannes Nepomuk, der Patron des Schweigens
und Karl Borromäus, der mutige Glaubenser-
neucrer nach dem Trienter Konzil, aber auch

Heilige wie Aloisius v. Gonzaga und Theresia v.
Lisieux geniessen oder genossen die Gunst des
Volkes. Und so könnten wir die Reihe beliebig
fortsetzen. Vorbilder wären zur Genüge da.
Jede Barockkirche ist ein wahrer Heiligenhimmcl,
wenn wir zu den Altarfiguren noch die Wand- und
Deckenfresken, die Oelgemälde und alten Kirchenfahnen

dazuzählen. Vielerorts trägt die Kanzel die
Bilder der Evangelisten, der Kirchenlehrer oder der
Kirchenväter. In der Zeit der Neugotik und des
Neubarock kamen die farbigen Kirchenfenster
hinzu, wo wir einer neuen Galerie von Heiligen und
biblischen Darstellungen begegnen.
In Klosterkirchen werden in besonderer Weise die
Ordensheiligen verehrt, wie Benedikt, Dominikus,
Franziskus, Bernhard usw.
Eine solche Heiligenschau im Kirchenraum hat
nur dann einen Sinn, wenn die Gläubigen damit
vertraut sind, wenn sie die Heiligen kennen und um
ihr Vorbild wissen. Die Heiligen sollen, wie wir
schon erwähnt haben, wie Wegweiser, zu Christus
hinführen — und nicht von ihm ablenken.

Die Namengebung

und die Namenverbreitung ist eines der interessantesten,

aber leider viel zu wenig erforschten
Kapitel der Heimatgeschichte. Ueber dieses
Gebiet allein liesse sich ein Buch schreiben.
Es ist nicht gleich, auf welchen Namen ein Christ
getauft ist, welchen Namen er seiner Lebtag tragen
muss. Ein Kurt soll wissen, dass sein Name von
Konrad, und eine Karin, dass der ihrige Name von
Katharina abgeleitet wird. Der Name darf nicht nur
gut klingen, er sollte auch jedem Träger etwas
bedeuten, ein Leitbild und Programm sein. Ja, er ist
ein Teil der menschlichen Persönlichkeit. Deshalb
soll er kein Zufallsname, kein inhaltsleerer,
nichtssagender Modeartikel sein.
Unsere Vorfahren haben sich lange vor einer
Geburt in Bibel und Heiligenlegende über den
Namen ihres Sprösslings beraten, wenn sie ihm nicht
zum vornherein ihren eigenen Namen, den der
Grosseltern, der vorgesehenen Paten oder des
Kirchen- und Berufspatrons zudachten.
Im allgemeinen haben sich die vom Christentum
eingeführten biblischen und mittelalterlichen Hei-



ligennamen sowohl in protestantischen wie in
katholischen Gebieten bis in unsere Gegenwart
durchsetzen können. So finden wir in den ehemaligen

Gebieten des Bistums Chur, im obersten
Toggenburg, im Werdenberg und im Sarganserland so

gut wie im Bündnerland, Glarner- und Gasterland
als typische Taufnamen die Namen folgender Apostel

und Evangelisten: Andreas, Bartholomäus,
Johannes (Hans), Jakob, Matthäus, Mathias, Peterund
Simon. Weniger häufig kommen Paul, Philipp, Markus,

Thaddäus und Thomas vor. Behebt sind in diesen

Gebieten seit je die Namen der heiligen
Könige Kaspar und Melchior, während wir den dritten
im Bunde, den Balthasar (Balz) mehr in der
Innerschweiz suchen müssen. Auch der Erzengel
Michael und der Blutzeuge Stephan finden immer
wieder neue Namenträger.
Dass die biblischen Namen Maria und Joseph samt
ihren Abwandlungen (Annamarie, Marianne,
Joseph Anton (Seppetoni), Franz Joseph usw.) häufiger

bei den Katholiken vorkommen, rührt daher,
dass man ihre Verehrung in den Zeiten der
Gegenreformation stark förderte, und ihre Namen zu

eigentlichen Schutznamen wurden. Die Namen
sollten ja ihre Träger stets an ihr heiliges Vorbild
erinnern und sie damit vor Bösem bewahren. Kein
anderer weiblicher Name als Maria wurde und
wird heute noch von Männern getragen (vgl. den
Musiker Carl Maria v. Weber, den Dichter Rainer
Maria v. Rilke, den Bundesrat Jean-Marie Musy
usw.).
Noch bis in unser Jahrhundert war es Brauch, dass

jedes Mädchen als ersten oder zweiten Namen den
der Mutter oder Grossmutter Jesu bekam. Deshalb
gibt es auch so viele Doppelnamen mit Anna:
Marianna, Annabäbi, Annakäthi, Annamarie,
Annalis usw. Auch ein Johann bekam gerne einen
zweiten Namen: Johann Baptist (Hampadischt).
Hanspeter, Hansheiri, Hansjörg, Hanssepp, Hansjakob,

Hansueli, Hansruedi usw. Die Innerrhoder
heben besonders den hl. Antonius: Franz Anton, Peter

Anton, Joseph Anton, Andreas Anton (Restoni),
Gallus Anton (Galetöni) usw.
Im protestantischen Werdenberg und in Glarus
treffen wir, genau wie in den katholischen altchuri-
schen Gebieten, auffallend dieselben altchristlichen
Heiligennamen, die z. T. auf uralte Patrozinien und
Wallfahrten zurückführen: Burkhard, Christian,
Christoph, Emil, Ernst, Florian, Florin, Fridolin
(Fritz), Gallus, Georg, Heinrich, Leonhard, Luzi,
Martin, Nikiaus, Oswald, Ulrich usw. Bei den
weiblichen Namen herrschen vor: Anna, Barbara
(Babeli, Babette), Berta, Christine, Elisabeth
(Lisette), Johanna (Hanna), Katharina (Käthi),
Marta, Margaretha (Gritli), Magdalena (Madien),
Rosa (Rosina), usw. Dasselbe gilt vom Appen-
zellerland der Aeusseren Rhoden, wo sich auch
die Namen Konrad, Robert, Werner und Walter
besonderer Beliebtheit erfreuen.

Während die Katholiken seit dem 16. und 17.
Jahrhundert neben den althergebrachten gerne die
Namen von heiligen Ordensleuten (Albert, Anton,
Alfons, Alois, Bernhard, Franz, Ignaz, Xaver, Klara,
Theres usw.), von heiligen Päpsten (Clemens, Leo,
Pius usw.) und Landesheiligen (Gallus, Othmar,
Meinrad, Karl, Ida usw.) anwendeten, zogen die
evangelischen Christen eher alttestamentliche
Namen vor wie Abraham, Daniel, David, Elias, Jere¬

mias, Josua, Samuel, Salomon, Salome, Sara, Susanna

(Susette). In der Zeit des protestantischen Pietismus,

dem wir übrigens die schönsten Kirchenlieder
(Paul Gerhart) verdanken, kam die Gottesminne in
frommen Namenschöpfungen wie Traugott (Trau
Gott!), Gottlieb, Gottfried usw. zum Ausdruck.

Die Heiligen im Volksbrauch

Viele Heilige sind so sehr ins Volksbewusstsein
übergegangen, dass sie vom Jahresbrauchtum gar
nicht wegzudenken sind. Da ist einmal der Heili-
genkalender, der oft stärker betont wird als das

blosse Zahlendatum. Wer spricht vom 1. November
und nicht vom Allerheiligentag, vom 31. Dezember
und nicht vom Silvester?
Tage, die zu Begriffen geworden sind, sind
beispielsweise auch der Dreikönigstag 6. Januar, Maria
Lichtmesstag 2. Februar, Josephstag 19. März, die
Eisheiligen im Mai, der Johannistag 24. Juni, Peter
und Paul 29. Juni, Jakobitag 25. Juli, Michaelitag 29.
September, Gallentag 16. Oktober, Martinitag 11.

November, Chlausentag 6. Dezember, Stephanstag

26. Dezember.
Dass gewisse Heiligenfeste zu wichtigen Termintagen

geworden sind, beweisen die vielen Bauern-
und Wetterregeln.
Einige Beispiele mögen auch hier die Tatsache
belegen:
Maria Lichtmess im Klee - Ostern im Schnee
2. Februar
Matthis - bricht s Iis. 24. Februar
Wenn Gregor sich stellt - muss der Bauer ins Feld.
12. März
Vor Johanni bet um Regen — nachher kommt er
ungelegen. 24. Juni
Regnet s am Magdalenentag — folgt noch weitrer
Regen nach. 22. Juli
So heisst eine alte Lehr - nach Lorenz wächst das

Holz nicht mehr. 10. August
Wie sich Bartholomäus hält - ist der ganze Herbst
bestellt. 24. August
Um Maria Geburt — ziehen die Schwalben furt.
8. September
St. Michael zündt die Lichter an. 29. September
Sankt Gall — treibt die Kühe in den Stall.
16. Oktober
Ist s um Martini hell - kommt der Winter schnell.
Sankt Luzen - tut die Tage stutzen (Luzia 13.

Dezember)

Schlussendlich aber wird doch der Wettermacher
St. Petrus für alles Wetterunheil verantwortlich
gemacht. Denn beim Volksglauben stützt man sich
nicht nur auf Erfahrungstatsachen, es blüht dabei
viel banaler Aberglaube - und Humor!

Auch das Marktwesen

geht eigentlich auf die Wallfahrts- und Kirchweihmärkte

zurück. Man vergleiche die dauernden
Marktstände auf dem grossen Kirchplatz in Einsiedeln.

So verstehen wir den Ursprung der verschiedenen

Chilbimärkte und des Otmarmarktes in Wil,
der verschiedenen Martini- und Klausmärkte (um
St. Nikiaus herum). Sogar die OLMA ist im Grunde

genommen aus dem Gallen-Jahrmarkt der Stadt
St. Gallen herausgewachsen. Der Ausdruck «Mes-

13



se» für Markt erinnert deutlich an die Zeiten, da
das Volk nach der heiligen Messe am Kirchweihoder

Wallfahrtstag den Messe-Markt besuchte,
sich hier mit den nötigen Lebensgütern eindeckte
und je nach Laune sich den Lustbarkeiten des

Marktlebens hingab.
Wir erinnern weiter an den Dreikönigskuchen, an
das Fridolinsfeuer im Glarnerland und das
Johannisfeuer in andern Gegenden, an die Hubertusfeste
der Jäger, an die Martinigänse, an den Brauch des

Oeperle (Otmärle) im Fürstenland, an die Lägelis-
nacht in Flawil (in Erinnerung an St. Otmar), an die
Barbarafeiern der Artilleristen, an den Samichlaus
(St. Nikolaus), an das Luziafest in den nordischen
Ländern und an das Silvestertreiben. Wobei zu
sagen ist, dass es sich bei vielen Bräuchen um
heidnischalemannisches Ueberlieferungsgut handelt, das

später einfach christliche Formen angenommen hat.

Wieviele Pflanzen und Blumen

tragen auch im Toggenburg den Namen eines
Heiligen: Benediktenkraut, Frauenschuh (früher
Liebfrauenschuh), Johanniskraut, Johannisbeere, Jo-
sephs-Ilge, Ruprechtskraut, Mariendistel, Margerite
usw.
Man spricht vom Marienkäfer (auch Herrgottsoder

Muttergotteskäfer), vom Johanniswürmchen
(Leuchtkäfer), von Liebfrauenmilch (einem
vorzüglichen milden Wein), vom Johanniswein,
Agathabrot, Dreikönigswasser usw.
Eine Unmenge Ortschaften in aller Welt gehen auf
das Andenken eines Heiligen zurück: Alt und Neu
St. Johann, St. Peterzell, St. Gallen, St. Fiden,
St. Georgen, St. Margrethen, St. Moritz usw.
Solche und ähnliche volkskundliche Betrachtungen
könnten beliebig vermehrt werden.

Das Volk liebt die Heiligen

Aber es wählt sie selbst aus und beweist ihnen

ganz unterschiedlich seine Gunst, gleichgültig, ob
ihre Existenz streng geschichtlich nachweisbar ist

oder nicht. Früher wurde ja alles nur mündlich
weitergegeben und den Nachkommen überliefert, und
so rankte sich im Laufe der Jahrhunderte um den

geschichtlichen Kern manches hinzu, das wir
Legende nennen. Gerade die beim Volk beliebtesten
sind zu den legendärsten Heiligen geworden,
sowohl bei der östlichen wie bei der westlichen
Kirche.
Begreiflicherweise haben auch ausserkatholische
Kreise ihrer grossen Enttäuschung Ausdruck gegeben,

dass die Kurie durch einen nachkonziliären
Beschluss, nebst vielen weniger bekannten Heiligen,

gerade St. Georg, Christophorus, Barbara und
Cäcilia aus dem allgemeinen Heiligenkalender
gestrichen hat, nur weil ihre Existenz zuwenig sicher
nachgewiesen werden kann. Dabei werden sie seit
mehr als tausend Jahren allgemein verehrt und
zählen seit je zu den beliebtesten Volksheiligen.
Hier mangelte es der Kurie entschieden am richtigen

Volksempfinden.
Die Reformation vermochte die Heiligenverehrung

nicht auszumerzen, sie gab ihr im Gegenteil
wieder neuen Auftrieb.

In der Gegenreformation

wurde sie sogar über Gebühr gefördert. Weil das

einfache Volk die Veranschaulichung liebt, wollte
es die Heiligen in greifbarer Nähe haben, in Form
des Heiligengrabes, in Form von Leibern und
Reliquien (leiblichen Ueberresten) oder doch von
Bildnissen. Durch Berührung damit erhoffte es

Heilung oder Besserung.
Seit der Glaubensspaltung aber fehlten meisten-
orts die Leiber und Reliquien (Ueberreste), weil
sie wie die Bilder und Statuen im Bildersturm
verloren gegangen waren.
Im 16./17. Jahrhundert wurden in Rom nicht bloss
die heidnischen, auch die christlichen Altertümer
neu entdeckt, vor allem die Katakomben.

Tausende von Märtyrerleibern

fanden sich in den zugemauerten Nischen, teilweise
mit unversehrten Gerippen. Wo die Nameninschrift
fehlte, wurde dem «Heiligen» irgend ein frommer
Tugendname zugelegt, wie Coelestinus - der
Himmlische, Clemens - der Milde, Constantinus -
der Standhafte, Iustus - der Gerechte, Peregrinus -
der Pilger (zum Himmel), Theodor — der
Gottgeschenkte, Theophil - der Gottesfreund, Victoria -
die Siegreiche, Benedictus - der Gepriesene, Boni-
facius — der Wohltäter, etc.
Das hatte zur Folge, dass derselbe Märtyrername
an mehreren Orten auftauchen konnte. So haben

beispielsweise sowohl Waldkirch wie St. Gallenkappel

die Gebeine eines hl. Coelestinus. Berneck,
Feusisberg und Unterägeri heben den Leib eines
hl. Theodor auf.
Seit etwa 1600 begann durch Vermittlung der
Schweizergarde und der päpstlichen Nuntiatur die

Ueberführung solcher Gebeine in die Schweiz. Es

entwickelte sich ein wahrer Wetteifer. Grossartige
Feste (Translationen) wurden gefeiert, Bilder
gemalt, Stiche gedruckt und Theater geschrieben. Dabei

wurden die Leiber der römischen Märtyrer
kostbar gefasst in den Klöstern zu Appenzell, Weesen,

Wattwil, Magdenau, Kathrinental TG und in

einigen Konventen der Innerschweiz.
Im Toggenburg wurden folgende Katakombenheilige

zur Ehre der Altäre erhoben und verehrt:
in Neu St. Johann ein Polykarp (1647), Julius
(1683) und Jucundus, in Lichtensteig Marinus
(1650), in Wattwil Leander und Victoria, in Wildhaus

Laureatus, in Wil Pancratius und Corona etc.
Interessant ist, wie der Katakombenheilige
Peregrin in der Stiftskirche Fischingen im religiösen

und weltlichen Einzugsgebiet des Klosters

grosse Verehrung genoss. Der Name Peregrin galt
noch anfangs dieses Jahrhunderts als einer der
beliebtesten Taufnamen in Libingen und Mosnang,
ähnlich wie Pelagius in der Gegend von Bischofszell.

Die Verehrung eines Heiligen musste ihre besonderen

Gründe haben. Wie wir schon in der
Apostelgeschichte von Gebetserhörungen und
Wundertaten lesen, wo Gott durch seine Berufenen
übernatürliche Heilkräfte walten lässt, so sind auch

später, durch alle Jahrhunderte bis in die Gegenwart

hinein, von Natur aus unerklärliche Wunderkräfte

bezeugt, die durch Anrufung Gottes und sei-

14



Vi. Vcbaliian.

ncr Heiligen oder durch Berührung von Reliquien
und geheiligten Gegenständen wirksam geworden
sind.

Reliquien dürfen aber ebenso wenig wie Weihwasser

und geweihte Medaillen als magische Dinge
betrachtet werden; sie sollen uns vielmehr daran
erinnern, dass Gott in jeder Notlage unser sicherer
Helfer ist.

Weitaus die grösste Verehrung in der katholischen

- und vielmehr noch in der nichtrömischen orthodoxen

Kirche genoss seit je die Gottesmutter Maria.

Ihr wurden schon im Frühmittelalter die gröss-
ten Dome und Heiligtümer gebaut. Wunderbare
Erscheinungen und Wunderheilungen sind
nachgewiesen. Die bekanntesten Erscheinungsorte aus

neuerer Zeit sind im Westen: La Salette und Lourdes

in Frankreich und Fatima in Portugal.
Die Ueberbewertung der Marienverehrung findet
eigentlich ihren Ursprung darin, dass die christianisierten

Heiden zur Befriedigung des
Mutterinstinktes einen Ersatz für ihre Göttinnen suchten.
Neben dem himmlischen Vater sahen sie in Maria
die himmlische Mutter. Und einer Mutter bringt
man immer mehr Liebe und Zärtlichkeit, mehr
Zuversicht und Vertrauen entgegen. Die Marienverehrung

erscheint deshalb öfters gefühlsbetont und
kann einen nüchternen Christen anwidern.

Warum besass Maria seit je eine
Vorzugsstellung?

Weil sie unter allen Gottesgeschöpfen jene
Auserwählte war, der die Gottesmutterschaft zuteil
wurde. Schon die Schöpfungsgeschichte (Moses 1/5)

lässt Gott zur Schlange sprechen: «Feindschaft will
ich setzen zwischen dir und dem Weib (Maria),
zwischen deinem Spross und ihrem Spross. Dieser
(Christus) wird dir den Kopf zertreten».
Und wie heisst es im Magnificat, im Lobgesang
Mariens (Lukas 46): «Selig preisen werden mich
alle Geschlechter!» Die grössten protestantischen
Musiker wie J. S. Bach und Heinrich Schütz haben
diesen Mariengesang wundervoll vertont, Johannes
Brahms schrieb seine innig zarten Marienlieder.
Ganz zu schweigen von den unsterblichen
Mariengesängen eines Mozart, Haydn, Schubert und
ungezählter anderer Meister bis auf unsere Tage.
Und gibt es in der Kunstgeschichte einen
Menschen, der so häufig und mit solcher Inbrunst
dargestellt wurde wie Maria? Ganze Bibliotheken
von Bildbänden Hessen sich füllen damit, sowohl
im abend- wie im morgenländischen Bereich.
In einem Artikel des protestantischen Pfarrers Peter

Vogelsanger in Zürich lesen wir: «Maria ist
ohne Zweifel die innigste, innerlichste und zentralste

Gestalt der Adventsgeschichte. Menschlich
gesehen ist es gar nicht so unbegreiflich, was in der
katholischen und orthodoxen Kirche mit ihr
geschah: dass sie neben Christus so etwas wie ein
zweites Zentrum des Glaubens geworden ist und
dass die Verehrung der Mutter in der Volksfrömmigkeit

oftmals den Sohn in den Schatten zu stellen

drohte. Wir evangelischen Christen sehen in
Maria die Mutter unseres Herrn und Heilandes,
das Urbild des Glaubens, das Urbild der Begnadeten,

das Urbild der glaubenden und gehorsamen
Kirche, der auch wir unsere Verehrung und Liebe
entgegenbringen.»

Der evangelische Theologe Hanns Josten beginnt
sein liebenswürdiges, reich illustriertes Liebfrauenbuch

mit den Worten des protestantischen Dichters

Novalis:
Ich sehe dich in tausend Bildern,
Maria, lieblich ausgedrückt.
Doch keins von allen kann dich schildern,
wie meine Seele dich erblickt.

Martin Luther vert'asste 1521 eine Auslegung des

Magnifikats, worin er Maria als jungfräuliche heilige

Magd Gottes feiert. Von einer Mittlerschaft
Mariens jedoch schweigt er.
Noch entschiedener lehnt Zwingli die Marienverehrung

ab, wenn er schreibt: «Maria, die ewige
Jungfrau, leidet es nicht, dass man ihr Ehre erweist.
Die Ehre gebührt allein ihrem Sohne.
Maria allein ist unter allen Menschen Mutter und
Jungfrau. Dennoch ist sie keine Göttin. Gott allein
ist der Born des Heils. Durch ihren Sohn gewährt
uns Gott alles Gute.»
Die Reformatoren verachteten Maria keineswegs,
aber sie duldeten keinen Marienkult. In ihrer Lehre
verkümmerte so das mütterliche und gemüthafte
Element. Dass viele Protestanten anders darüber
denken, könnte noch mit einer Reihe weiterer
Zitate belegt werden.
Papst Paul VI. schrieb in seinem «Credo des
Gottesvolkes» 1968: «Wir glauben, dass die heilige
Gottesmutter, die neue Eva, die Mutter der Kirche,
im Himmel ihr mütterliches Amt fortsetzt im
Hinblick auf die Glieder Christi, indem sie mitwirkt
bei der Erweckung und Entfaltung göttlichen
Lebens in den erlösten Seelen».

15



Bruder Klaus v. Blüe, Batron der Kirche Wolfertsivil
und der Kapelle Müselbach. Kupferstich aus dem
17.Jh.

Welcher Mensch erinnert sich, wenn er den

Geburtstag feiert, nicht auch seiner Mutter, die ihm
das Leben geschenkt hat? Ohne Mutter ist kein
neues Leben möglich. So ist auch das Geburtsfest
Christi nicht denkbar ohne die Gottesmutter. Nie
während des Jahres wie in der Weihnachtszeit werden

von der gesamten Christenheit so innige Lieder

gesungen, die sich sowohl auf den göttlichen
Sohn wie auf die Mutter Maria beziehen. Denken
wir an folgende uralte Weisen: Ave Maria zart.
Der Tag ist so freudenreich, Es flog ein Täublein
weisse, Es ist ein Reis entsprungen, Gelobet seist du,
Jesus Christ, Maria durch den Dornwald ging, Vom
Elimmel hoch, da komm ich her usw.

Was bedeutet Maria uns Christen?

Den evangelischen Christen wird oft der Vorwurf
gemacht, dass sie Maria, die Gottesmutter,
totschweigen und für sie kaum ein gutes Wort übrig
haben. Zugegeben, es mag solche Fälle geben.
Dass dem aber nicht ganz so ist, das widerlegt
allein schon die blühende Gemeinschaft der
evangelischen Marienschwestern von Darmstadt, die
auch in der Schweiz tätig ist und das feine Buch
herausgegeben hat «Maria, die Mutter des Herrn».
Weitere Tatsachen und Zitate mögen es belegen.
So sprach der Ratsvorsitzende der Evangelischen
Kirche Deutschlands in Uppsala ganz zu Recht:
«In der Marienverehrung haben die Katholiken
wohl etwas zu viel und wir Evangelische zu wenig
getan.»
Der evangelische Theologe Max Thurian in Taizé
schreibt: «Das christliche Nachdenken über die
Rolle der Jungfrau Maria ist für mich ein Gegenstand

der Freude und eine Quelle des Gebetes.

Weder das Evangelium noch die echte christliche
Ueberlieferung wollten Maria von der Kirche trennen.

Von Maria sprechen heisst: von der Kirche
sprechen. Beide sind in einer gleichen, grundlegenden

Berufung vereint: in der Mutterschaft. Die eine
hilft uns die andere verstehen, denn die eine ist
das Bild der andern.»
Der bekannteste französische Dichter der Gegenwart,

Paul Claudel, der als Ungläubiger den Weg
zur Kirche gefunden hat, schreibt in seiner
«Verkündigung»: Maria ist das Tor, durch das Gott in
die Welt getreten ist.

Ganz eindeutig schrieb der verstorbene evangelische

Propst Asmussen, einer der grossen Wegbereiter

der Oekumene im Norden: «Man kann
nicht nach Jesus Christus fragen, ohne auch seine
Mutter ins Auge zu fassen. Man hat nicht Christus

- und Maria nicht. Das lässt sich in Ueberein-
stimmung mit der Bibel nur dann sagen, wenn
unser Glaube an Jesus zugleich seine Mutter um-
fasst. Und das tun in der Tat alle wahren christlichen

Glaubensbekenntnisse.»

Viele Christen mögen sich sagen: Ich lasse Maria
schon gelten, aber mit den vielen Frömmigkeitsformen

und mit den Wallfahrten zur Muttergottes
kann ich nichts anfangen.

Was ist überhaupt Wallfahrt?

Wir haben es schon im ersten Teil unserer Arbeit
angedeutet. Unter Wallfahrt verstehen wir das
betende Pilgern zu einer Stätte der Gottesbegegnung.
Sie setzt ein Vertrauen und einen Glauben voraus,
der Berge versetzen könnte. Dem Zug des
gläubigen Herzens folgend, lässt die Wallfahrt vielfach
streng geschichtliche und theologisch kritische
Massstäbe ausser Acht. Das Pilgern nach einer
irdischen Wallfahrtsstätte ist eigentlich die
Veranschaulichung der christlichen Grundauffassung,
dass das Menschenleben mit seinen Beschwernissen

nichts anderes ist als eine Pilgerfahrt zum ewigen

Ziel, so wie der Aufbruch der Israeliten ins
Gelobte Land mit vielen Prüfungen verbunden
war. Wir finden ähnliche Gedanken in der
russischen Literatur, in den uralten Erzählungen des
namenlosen Pilgers. Aber auch im «Wanderbüchlein
für alle, die sich nach der Heimat sehnen» des

evangelischen Pastors Dr. de Valcnti, der 1836 auf
mehr als vierhundert Seiten die Pilgerschaft einer
christlichen Familie nach der himmlischen Heimat
gleichnishaft geschildert hat. Oder wie gab sich zur
ungefähr selben Zeit der tiefgläubige protestantische

Toggenburger Pfarrer Karl Steiger in seinen

Erbauungsbüchern als «greiser Pilger per pedes
Apostolorum» aus!

Hand in Hand mit dieser volkstümlichen
Veranschaulichung der menschlichen Pilgerfahrt auf
Erden gingen die ständigen Mahnungen an den Tod
und an die Hinfälligkeit des Lebens, wie sie
Ausdruck fanden in Calderons Welttheater, das alle
fünf Jahre von der Bevölkerung Einsiedeins
aufgeführt wird, in Hoffmannstals Jedermann, der
jeden Sommer auf dem Domplatz in Salzburg
gespielt wird, in den berühmten Totentänzen (Basel,
Bern, Luzern) und in den Memento mori-Bildern,
die früher fast in jedem Haus anzutreffen waren.
Der Mensch sollte täglich an das Ende seiner Pil-

16



Nlirakelbild mit dem Kreuzwunder von Kirchberg mit der einzigen bekannten Darstellung der dritten
Wallfahrtskirche, die wenige Jahrzehnte nach dem Bau einem Brandzum Opferfiel. Kupferstich

17



gerfahrt und an seine letzte Bestimmung erinnert
werden.
Pilgern wird abgeleitet vom lateinischen «peregri-
nare» — in die Fremde wandern. Wallfahren setzt
sich aus «fahren» und «wallen» zusammen. Man
verstand früher auch unter einer Fusswanderung
eine Fahrt, wie es im vorreformatorischen
Prozessionslied heisst: «In Gottes Namen fahren wir».
Etwa dasselbe bedeutet «wallen», wie es im Lied
«Wir wallen zur Mutter der Gnade» vorkommt.

Die Wallfahrten sind keine Erfindung
der Christen

Lange vor Christus pilgerten die heidnischen Griechen

zum Tempel des Aeskulap in Epidaurus, um
Genesung von Krankheiten zu erlangen. Und
bestimmt hat der wahre Gott das Vertrauen der
heidnischen Beter öfters mit Heilung belohnt, wie man
es auf Grund der gefundenen Votivtafeln (Dankeszeichen)

wohl annehmen darf.
Die christlichen Glaubensboten fanden heidnische
Wallfahrtsorte in so grosser Zahl vor, und das Volk
hing so sehr daran fest, dass sie sich gezwungen
sahen, diesen eingewurzelten heidnischen Bräuchen
eine christliche Form zu geben. Statt die Götzentempel

zu zerstören, wurden daraus christliche
Gotteshäuser gemacht, statt ihre religiösen Feste

auszumerzen, wurden sie christlich umgedeutet und
beibehalten. Umgekehrt haben es die Mohammedaner

praktiziert, indem sie manches vom
jüdischchristlichen Erbe und Brauchtum übernommen
haben. Das grossartigste christliche Gotteshaus des

Ostens, die Hagia Sophia in Konstantinopel,
wandelten sie vor Jahrhunderten um zum islamischen
Heiligtum und sind heute noch stolz auf diese
schönste Moschee der Welt.
Jede Religion kennt ihre besonderen Wallfahrtsstätten,

sogar der Atheismus. Wir erinnern an das

Lenin-Mausoleum in Moskau, das zu einem
kommunistischen Heiligtum geworden ist. Heilige und
Verehrungswürde Orte sind auch die prachtvollen
asiatischen Tempel der Buddhisten und Hindus,
wohin alljährlich Millionen von Gläubigen pilgern.
Für jeden Juden war es schon im Alten Testament
ein heiliges Gebot, alljährlich zum Tempel in
Jerusalem zu pilgern. Die 400 Millionen Anhänger des
Islams erachten es als strenge Pflicht, wenigstens
einmal im Leben zu ihren heiligen Stätten in Mekka

zu wallen. Innerhalb der christlichen Konfessionen

sind es, wie bereits erwähnt, die orthodoxen
Ostchristen, die nach ihrer tausendjährigen Trennung

von Rom heute noch ungezählte
Wallfahrtsheiligtümer besitzen. Der reformierte Berner Pfarrer

Paul Huber hat, abgesehen von seinem neuesten
Werk, über die hochverehrten Marien-Gnadenbilder

vom Berg Athos allein ein ganzes Büchlein
geschrieben. Die Bauernstube in den Balkanländern
und im alten Russland ist heute noch ein kleiner
Wallfahrtsort, wo sich die Angehörigen allabendlich

vor der kerzenerleuchteten Ikone zum Gebete
versammeln.
Den reformierten Christen sind das Geburtshaus
Huldrych Zwingiis in Wildhaus, das Grossmünster
in Zürich, wo der Reformator erstmals seine neue
Lehre verkündete und Kappel am Albis, wo er den
Tod fand, besonders verehrungswürdige und
vielbesuchte Orte, wie Genf den calvinistischen Chri¬

sten etwa das bedeutet, was Rom den Katholiken.
Bildnisse der Reformatoren zierten bei ihnen die
Wohnstuben wie bei den Katholiken die
Heiligenbilder.

Allerdings verstehen wir unter Wallfahren nicht in
erster Linie das Aufsuchen von Gedenkstätten,
sondern das betende Pilgern und das betende Verharren

vor dem Grab eines Heiligen, vor einem
Gnadenbild Christi oder der Gottesmutter Maria.
Zu den berühmtesten christlichen Wallfahrtsstätten

der Vergangenheit gehören nebst Rom und
den heiligen Stätten in Israel: Loreto (Maria), Assisi

(Franziskus) und Padua (Antonius) in Italien,
Santiago de Compostela (Apostel Jakobus der
Aeltere) und Montserrat (Maria) in Spanien, Kevelaer

und Altötting (beide Maria) in Deutschland,
Mariazell in Oesterreich, das Prager Jesuskind in
der Tschechoslowakei und Tschenstochau (Maria)
in Polen. Auch das Schweisstuch Christi in Turin,
der Heilige Rock Christi in Trier und die Heiligtümer

in Aachen wären zu nennen.
Der protestantische Zürcher Theologe Walter
Nigg äussert sich zum Thema «Wallfahrt» sehr
zutreffend:

Wallfahren ist ein unmodernes Tun. Der heutige
Mensch wallfahrtet in der Regel nicht mehr. Eine
Wallfahrt mit Autocar und Radiomusik verdient
ihre Bezeichnung nur noch in eingeschränktem
Rahmen. Heute macht man sich lustig über
Menschen früherer Zeiten, die mit Erbsen in den Schuhen

eine strapazenreiche Wallfahrt unternommen
haben.
Wallfahrt ist aber in Wirklichkeit ein ernsthaftes
Unternehmen und aktualisiert eigentlich das alte
Wort von der Erdenwallfahrt des Christen. Es
bedeutet, dass der Christ eine ehrwürdige Stätte von
besonderer Weihe aufsucht, um ihre Luft einzuatmen,

um eine geistige Zwiesprache zu führen und
um seelisch gestärkt wieder von dannen zu gehen.

Wallfahrt setzt einen Aufbruch voraus

Der Christ rafft sich auf und will ein Fest der Seele
erleben. Der Wallfahrer ist weder ein blosser Wanderer

noch ein geistlicher Vagabund, der herumzieht

und seiner unbefriedigten Abenteuerlust
frönt. Die Wallfahrt ist mit mannigfachen Anstrengungen

verbunden. Es gehört eine innere Umstellung

und Bereitschaft dazu. Die Seele rüstet sich
innerlich auf die Begegnung mit einer Stätte des
Geistes. Man muss den Kleinkram des Lebens
abschütteln und darf ihn nicht mitschleppen. Wenn
die Seele nicht geöffnet und aufnahmebereit ist,
verfehlt die Wallfahrt ihre Aufgabe und ihren Sinn.
Eine mit seelischer Konzentration durchgeführte
Wallfahrt ist religiös wertvoll und kann eine
seelenrettende Insel bedeuten in der grauen
Alltagswirklichkeit.
Wie früher der sonntägliche Kirchgang die einzige
Abwechslung in der Arbeitswoche bedeutete, so

war die Wallfahrt

die Reise des Jahres

Reisen nur um der Reise willen wurde als Luxus
angesehen, wogegen der Wallfahrt grosse Bedeutung

beigemessen wurde. Man scheute die Ausga-

18



ben nicht für eine Opferkerze, für ein Wallfahrtsandenken

oder für ein frommes Votivbild als
Zeichen der Dankbarkeit.
Von einer ernstgemeinten Wallfahrt erwartet man
Trost, Erhörung und besondere Gnadenerweise,
weshalb auch von Gnadenort, Gnadenbild und
Gnadenkapelle die Rede ist. So wie heute noch
manch einer bei den Vätern Kapuzinern in Wil
seine «Ostern» macht, so wird die Wallfahrt nach
Einsiedeln dazu benützt, dass man seine Sache in
Ordnung bringt, beichtet und ein Bussopfer
verrichtet. Deshalb auch die grosse Beichtkirche im

Kloster Einsiedeln, wo in allen Sprachen beichtgehört

wird.
Zum Wallfahrtswesen äusserten sich die holländischen

Bischöfe wie folgt: «Vielleicht sprechen die
Wallfahrten in ihrer alten Form uns nicht mehr an

wegen ihrer weltfremden Ueberschwenglichkeit.
Aber wer die Kirche Gottes versteht als das Volk
Gottes unterwegs, als Gottesvolk auf der Pilgerfahrt

durch diese Welt, der kann Gott für diese
Oasen in der Wüste nur dankbar sein, für die zur
Besinnung ladenden Stätten am Weg, wo die Rast
wohltuend ist, wo der Elerr auf die Fürsprache seiner

Mutter die Schmerzen stillt und den Mut
verleiht, weiter zu gehen. Wahrscheinlich erfährt
jener, der sich in dieser Gesinnung auf die Wallfahrt
begibt, am eigenen Leib ein wenig von dem, was
Kirche ist: Gemeinschaft in Lieb und Leid,
Gemeinschaft, in deren Mitte der Herr lebt und Wunder

der Gnade wirkt.»
Der grösste Feind der Wallfahrt und überhaupt
der Religion ist der Wohlstand in Zeiten der
Hochkonjunktur, wogegen der Kommunismus auch nach

jahrzehntelanger Gottlosenpropaganda und
Religionsverfolgung sie nicht auszurotten vermochte.
Millionen von Gläubigen wallfahren in Polen
alljährlich zur Schwarzen Muttergottes von Tschen-
stochau, Tschechen zu ihrem «Heiligen Berg», Russen

zum ehrwürdigen Lawrakloster in Sagorsk,
Mexikaner nach Guadeloupe.

Nach dem schweizerischen Einsiedeln

führten schon im Mittelalter berühmte Wallfahrtsstrassen.

Die alten Pilgerwege aus Deutschland und
andern Nachbarländern lassen sich heute noch sehr

gut nachweisen. Seit Jahrzehnten aber werden
Bahn- und Carwallfahrten organisiert. Manchmal
ist die Wallfahrt nur noch Nebensache. Man nimmt
einen Wallfahrtsort ins Reise- oder Ausflugsprogramm,

fast mehr als Sehenswürdigkeit, und merkt
erst nachher, dass man das Beten — die eigentliche
Wallfahrt —vergessen hat.
Ueberhaupt haben sich schon früh allerlei
Missbräuche im Wallfahrtsbrauchtum eingeschlichen,
wie auch P. Cassian Etter in seinem Artikel (« Alt-
toggenburger» 6. Juni 1969) unmissverständlich
festgestellt hat. Da und dort ist die Wallfahrt zu
einem Geschäft, zu einer rein touristischen Angelegenheit

geworden. Und welcher Kitsch an Devotionalien

(Andachtsgegenständen), welche
Geschmacklosigkeiten müssen hingenommen werden!
Dass an Wallfahrtsorten wie Einsiedeln echte
religiöse Gesinnung neben gefühlsbetonter Schwärmerei

und Aberglauben einhergehen, liegt ebenfalls

auf der Hand. Die Kirche hat immer wieder
vor Auswüchsen gewarnt und tut es heute noch,

aber verboten hat sie die Wallfahrt nie. Wo men-
schelt es nicht, hüben wie drüben! Wir dürfen nicht
gleich den Stab darüber brechen.
Der Kampf gegen die Missbräuche der Wallfahrt
und Heiligenverehrung war seit je berechtigt. Es
gab aber immer Christen, die mitleidig lächelten
und für jeden Wallfahrer nur Spott übrig hatten.
So schrieb schon Wilhelm Herchenbach 1882 in
seinem grossen Buch «Gnaden- und Wallfahrtsorte»:

«Es kann nicht überraschen, dass in unserer
glaubenslosen, immer mehr dem Vergnügen und
den heidnischen Anschauungen verfallenden Zeit
gar viele, vor allem Gebildete, über die Wallfahrten
sehr wegwerfend urteilen. Man will alles mit der
Vernunft und mit dem Verstand machen. Ohne das
Wesen zu kennen und ohne geprüft zu haben,
brechen sie über jede Art von Wallfahrt lieblos den
Stab». Schon damals, nicht erst heute, gab es
modernistische und glaubensfeindliche Strömungen.

Meistenorts ist ein Marienbildnis, eine Statue, eine
alte Kreuzdarstellung oder ein Heiligengrab der
Mittelpunkt der Wallfahrt.

Der Ursprung einer Wallfahrt

ist teils historisch teils legendär und nicht in allen
Fällen einwandfrei feststellbar.
Mit Wallfahrtslegenden liessen sich Bände füllen.
Es gibt ganz köstliche darunter, dem inneren
Gehalt wie der Handlung nach. Auch hier ist es

merkwürdig, dass gerade Protestanten es waren, welche
den Heiligen- und Wallfahrtslegenden nicht mit
beissender Kritik, sondern mit Liebe und grosser
Sachkenntnis nachgegangen sind und sie mit
weitgehender Objektivität gewürdigt haben. Prof. E./A.
Stiickelberg, Basel, und Prof. WalterMuschg, beides
reformierte Schweizer Theologen, haben ganze
Bücher darüber geschrieben. Eduard Fischer aus
Aarau macht in seinem Buch «Heiliges Schweizerland»

die Jugend mit den bekanntesten Heiligen
der Schweiz bekannt. Walter Nigg brauchen wir
gar nicht mehr vorzustellen, der mit so feinem
Taktgefühl die Lebensbilder grosser Heiligengestalten

zeichnet.

Wohin sind die Toggenburger in
alter Zeit gewallfahrtet?

Seit je ist Einsiedeln ein bevorzugter Wallfahrtsort.

Nachdem die Ricken- und Südost-Bahn den

Weg vereinfacht und zeitlich verkürzt haben, sind
die Fusswallfahrten erheblich zurückgegangen.
Wer brächte heutzutage die innere Bereitschaft
und den Mut dazu noch auf? Und doch kommt es

vor, dass beispielsweise ein Vater zwei drei Ferientage

dazu benützt, mit seinen Kindern auf Wanderwegen

über Feld und Steg nach Einsiedeln zu fus-
sen. Solche Erlebnisse bleiben unvergesslich.
Besonders wenn sie ein schweres Anliegen wie
Krankheit der Mutter, Berufswahl, Viehseuche oder
ein Gelöbnis zur Wallfahrt bewogen hat.
Vielfach wurde die Wallfahrt nach Einsiedeln mit
jener nach Sachsein verbunden. Klaus von Fliie,
der weniger durch sein Wort wirkte als durch sein

beispielhaftes Leben und seine innige Gottverbun-

19



denheit, genoss schon zu Lebzeiten die hohe Achtung

und Verehrung des Volkes. Mehrmals in
seinem Leben war er zur Gottesmutter nach Einsiedeln

gepilgert.
Hunderte von Toggenburgern sind schon nach
Jerusalem gepilgert. In Kirchberg wurde ein eigener
Heiligland-Pilgerverein gegründet.
Tausende von Toggenburgern haben schon Lourdes

besucht, wo das Hirtenmädchen Bernadette
1858 die wunderbaren Erscheinungen erlebte und
wo der Jude Franz Werfel derart beeindruckt
wurde, dass er das berühmte Buch «Das Lied der
Bernadette» schrieb.
Eine Wallfahrt galt nur dann etwas, wenn sie mit
einer grösseren Opferleistung oder mit einem
Busswerk verbunden war. Vergleichen wir den
mühsamen mehrstündigen Aufstieg zum Bündner
Wallfahrtsort Ziteil, 2434 m ü. M., dersommerüber
häufig besucht wird, auch aus dem Kanton St. Gallen.

Die ältesten Leute erinnern sich noch vom Hörensagen

an den

Einsiedler Pilgerweg

der von Wattwil durchs Steintal über die Laad,
über Oberricken, Rüeterswil, St. Gallenkappel nach
Schmerikon führte. Von dort aus wurden die Pilger
mit Ledischiffen oder Ruderbooten nach Altendorf

SZ verladen, worauf sie über den Etzelberg
nach Einsiedeln gelangten.
Noch heute sind es Dutzende von Pfarreien im
Umkreis von Einsiedeln, die jährlich geschlossen
und zu Fuss zu «Unserer Lieben Frau» wallfahrten
gehen. Nehmen wir als Beispiel die Stadt Rappers-
wil, von wo aus, jedes Jahr um den Johannistag herum,

das Pfarrvolk in grosser Zahl über den Etzel
pilgert. 1970 nahmen nach Angabe des Zählmeisters

614 Fusspilger daran teil, worunter 217 Männer.

Dazu kamen noch über hundert Personen, die

aus gesundheitlichen oder Zeitgründen die Bahn
benützten. Die Rapperswiler Wallfahrt geht auf ein
Gelübde im Jahr 1385 zurück, als die Stadt einen

Angriff der Zürcher siegreich abzuwehren
vermochte.

Eine andere Pilgerroute führte von Wil über
Kirchberg, Tiefrüti, Wittwil, Altenriet, Lütenriet,
Gähwil zum hinteren Nord («Sternen»), weiter
über Sennis, Bennenmoos, Hulftegg ins Tösstal und
nach Rapperswil, dann über den hölzernen Steg, an

den noch das Brückenchapeli «Heilighüsli» erinnert,

nach Hürden. Am Etzelberg vereinigten sich
die Pilger vom Laad-Weg mit jenen vom Tösstal-

Weg, um gemeinsam zum Heiligtum im Finstern
Wald zu gelangen.
Die Gähwiler Wallfahrtsroute hatte noch eine

zweite Variante, die sowohl für Einsiedeln wie für
die Iddaburg Verwendung fand. Diese umging das

Dorf Gähwil und führte über Kappenmühle, Gross-
wies zum vorderen Nord hinauf. Dort befand sich

im über 300 Jahre alten Haus Scherrer-Büechi die

Pilgerherberge z. Ochsen.
Leider sind die Klebdächer dieses grossen Giebelhauses

noch nicht allzulange entfernt worden. Aber
immer noch ist das hölzerne Herbergsschild erhalten,

das auf der Vorderseite den Ochsen und auf
der Rückseite das fürstäbtische Wappen zeigt. Die

Zimmerwände waren früher mit alten Wallfahrtsbildern

verklebt, die dem Haus besonderen Segen
bringen sollten.

Auch der frühere «Hirschen» im Altgon/.enbach
(Gemeinde Lütisburg) war ein bekanntes
Pilgergasthaus am Hulfteggweg.
Ueber Hofstetten, wo wir heute noch die prachtvollen

Giebelhäuser bewundern, führte vom Nek-
kertal aus ein ehemals vielbegangener Pilgerweg
hinüber ins Thurtal.
Weiter oben im Toggenburg benützten die
Einsiedler Pilger den Weg über die Amdenerhöhe in
die Linthebene hinunter, um von dort aus die
March und Einsiedeln zu erreichen. Das Bildhaus
zwischen Ricken und Uetliburg schildert Kaspar
Freuler in seinem Roman «Anna Göldi» als

Pilgerherberge. Der grösste Teil der Fusspilger
stammte aus Deutschland und andern Nachbarländern.

Wallfahrtsorte im Toggenburg

Im Lande selbst besitzen die Toggenburger seit
1678 einen Marienwallfahrtsort in

Loreto-Lichtensteig

Es handelt sich um eine Nachbildung des Heiligen
Hauses in Loreto—Italien. Nach der Legende soll
das Haus zu Nazareth, in welchem Maria die
Botschaft des Erzengels Gabriel empfing, von Engeln
nach Italien getragen worden sein. Eines der schönsten

unter den vielen Loreto-Heiligtiimern der
Welt ist das Loretokloster in Prag, das zu den
Sehenswürdigkeiten der Moldaustadt gehört und dessen

staatlich gehüteter Kirchenschatz einen uner-
messlichen Kunstwert darstellt. Schon der Name
deutet darauf hin, dass die Lauretanische Litanei
erstmals in Loreto gebetet und gesungen wurde.
Es gab eine Zeit, da fleissig nach dem toggenbur-
gischen Loreto gepilgert wurde. Die Pfründe des

Wallfahrtspriesters wurde aber schon 1830 aufgehoben

und dafür eine Kaplanei gestiftet. Von den
vielen Bittgängen, die früher von umliegenden
Pfarreien hieher stattfanden, sind fast alle wegen
des zunehmenden Strassenverkehrs aufgegeben
worden.

St. Peterzell

In der ehemaligen Klosterkirche wird seit
Jahrhunderten ein Mariahilf-Bild verehrt. Mehrere
Votivtafeln aus dem 18. Jahrhundert weisen auf
wunderbare Gebetserhörungen hin.
Neuere Marien-Wallfahrtsorte, allerdings nur von
lokaler Bedeutung, sind die Lourdesgrotten auf der
Iddaburg, zu Libingen (gegründet von Kräuterpfarrer

Johannes Kiinzle) und jene zu Niederglatt.
Viel besucht von den Toggenburgern sind heute
noch die nahen Marien-Wallfahrtsorte von
Dreibrunnen bei Wil, Berg Sion bei Gommiswald, Maria

Bildstein bei Benken, St. Pelagiberg TG, Maria
Ahorn bei Schwendi AI und nicht zuletzt auch
Rankweil im Vorarlberg.

20



S S. GALLUS ET O TUMARU.S ABBAT
•'j-'r : tiÄnt :ft) -urr .vnv. - ^Jûartn Chr. sPfthjCuJjsslt

Die st.gallischen Heiligen Gallus und Othmar mit Kloster St. Gallen und Umgebung. Kupferstich des bekann
ten Kirchenmalers Anton Dirr, in Kupfer gestochen vom Korschacher KupferstecherJ. F. Roth um 1770

21



Wallfahrtsprozession. Lithographie um 1860

NB. Ein Teil der abgedruckten Andachtsbilder stammt aus dem Klosterarchiv in Magdenau. Über die prachtvolle

Andachtsbildersammlung dieses Archivs erscheint in den nächstjährigen Toggenburger Annalen eine
illustrierte Abhandlung «Kleine Kostbarkeiten im Kloster Magdenau»

22



Mit dem Kreuzwunder im Jahre 1685 wurde

Kirchberg

mit einem Schlag ein vielbesuchter Wallfahrtsort.
Verehrt wurde das uralte Holzkreuz, das im
Chorbogen, später neben der Kanzel hing und schliesslich

auf dem Hochaltar seinen bleibenden Platz
fand. Am dritten Adventssonntag jenes Jahres, als

der Pfarrer in der Predigt sein Volk dem Schutz
des Gekreuzigten empfahl, bewegte sich das Kreuz
auf unerklärliche Weise von der Wand. Das
Kreuzwunder war durch den späteren Kardinal, Flirstabt
Cölestin Sfondrati, streng untersucht und unter
Einvernahme von liber 200 Augenzeugen beglaubigt

worden. Die 1 755 fertig gebaute und schon 30
Jahre später niedergebrannte Wallfahrtskirche
stand an Grösse und Schönheit der jetzigen vierten
Kirche (erbaut 1784) keineswegs nach. Höhepunkt
der Wallfahrt sind heute noch das Fest Kreuzerhöhung

14. September) und die vier Fastenfreitage.

In Hemberg

war ein Standbild St. Anna Selbdritt (Anna, die
Grossmutter - Maria, die Mutter - Jesus, das Kind)
Gegenstand der Verehrung. Das spätmittelalterli-
che Gnadenbild wurde beim Bildersturm in der
Reformation gerettet (ähnlich wie die Gnadenbilder

von Dreibrunnen, Maria Bildstein und Haslen
AI) und zuerst in St. Peterzell wieder zu Ehren
gebracht. 1649 wurde es in feierlicher Weise nach
Hemberg zurückgetragen, wo alsdann eine grosse
Verehrung und Wallfahrt einsetzte. Noch 1906
wurde eine St. Annabruderschaft gegründet, wie
auch in Jonschwil eine solche bestand. In neuerer
Zeit ist die Wallfahrt in Vergessenheit geraten.

1806 erwarb sich Pfarrer Joseph Anton Wäspi aus
Miihlriiti die Ruine Alttoggenburg, um daneben
Kirche und Wallfahrtshaus

St. Iddaburg

zu bauen. St. Idda wurde seit ihrem Tod 1226 als

Heilige verehrt. Die älteste Lebensbeschreibung
ist uns erhalten aus dem Jahre 1483. Die an die
Klosterkirche angebaute Grabkapelle zu Fischingen

gehört zu den schönsten Barockdenkmälern
der Schweiz.
Unter den Historikern gibt es solche, welche die
Existenz der Gräfin Idda als sicher annehmen wie
auch welche, die sie entschieden bezweifeln und
einzig die Existenz einer heiligmässigen Nonne
Idda annehmen, der man später die Wunderhistorie
einer Toggenburger Gräfin angedichtet habe. Wir
werden bei einer späteren Gelegenheit ausführlich
auf die Iddalegende zurückkommen.

Die Wallfahrten auf den Iddaberg

nahmen unter den frommen Wallfahrtspriestern
Widmer, Bächtiger und Bisegger einen derartigen
Aufschwung, dass sich eine bessere bauliche
Lösung aufdrängte. 1933 wurde die heutige Kirche

Comtfijra ffockcnhurga;/ïs, fulelarw m Ttfch-
mqenf—u&i tmracuiu dam jhofidcliumamaffu alitor

Heilige Idda v. Toggenburg, mit Darstellungen aus
der Heüigenlegende. Kupferstich

mit angebautem Priesterhaus errichtet und das alte
Gebäude abgebrochen. Wie in Maria Bildstein hat
auch hier die ganze Umgebung mit den romantischen

Weganlagen, der Waldgrotte, der prächtigen
Rundsicht und dem Wirtschaftsbetrieb zur Beliebtheit

beigetragen. Aus dem Wallfahrtsort ist für
viele mehr ein attraktiver Ausflugsort geworden. Ist
das so schlimm? Warum soll man nicht, wie man
das Angenehme mit dem Nützlichen verbindet,
auch hier das Gebet mit einer harmlosen Lustbarkeit

verbinden?
An den Wegen zur Iddaburg bestanden und
bestehen Kreuzwegstationen aus einer Zeit, da noch
alles zu Fuss wallfahrtete. Die Beter bereiteten sich
auf dem Hinweg vor auf das eigentliche Wallfahrtsziel.

Aehnliche Kreuzwege finden wir in Maria
Bildstein, auf dem Meinradsberg bei Einsiedeln
und zu Dutzenden anderswo. Den berühmtesten
Stationenweg in der Schweiz aber treffen wir
zwischen Saas-Grund und Saas-Fee auf dem
Wallfahrtsweg zur Hohen Stiege, wo jede Leidensstation

eine Kapelle mit geschnitzten lebensgrossen
Figuren darstellt.

Vielen Lesern mag es kindlich naiv, andern
abergläubisch vorkommen, wenn sie das Gebetlein
lesen, das Mütter noch in diesem Jahrhundert mit den
Kindern vor dem Zubettgehen gebetet haben:

Heiligi Sant Idde,
weck mi bizite,
nöd z friie ond nöd zspoht,
grad wenn i mues of s Häfeli goh.

23



Vier hl.Jungfrauen und Märtyrinnen. Kupferstiche v.Bolswert um 1650

24



Oder wenn ältere Jungfrauen glaubten, mit Hilfe
des folgenden «Gebetleins» noch zu einem Mann
zu kommen:

Heiligi Sant Anne,
lueg mer nöd i d Pfanne,
helf mer lieber zu me Ma,
wo n i gern cha ha!

Dazu gehört auch das bekannte Stossgebetli jener,
die etwas Verlorenes wiederfinden möchten:

Heilige Antonius vo Padua,
helf mer sueche, wa-n-i verlöre ha!

Was die Heiligen nicht alles fertig bringen sollten!
Natürlich gab es in alter wie in neuer Zeit noch

weitere Wallfahrtsstätten

die als solche nur lokale Bedeutung erlangten, wie
Mogeisberg und Oberhelfenschwil vor der
Reformation, die Klosterkirchen von Alt St. Johann und
NeuSt. Johann undjenezuSt. Peterzell, das
Verenakirchlein zu Magdenau und die St. Konradskapelle
von Schwarzenbach, dann die Kapelle zur
Schmerzensmutter in Lütisburg, die Kapelle zu den hl.
Bartholomäus und FridolininTufertswikdieSt.
Laurenzenkapelle in Unterbazenheid, die Kapelle Maria

Trost in Oberrindal, die beiden Antoniuschapeli
in der Weid bei Krimberg (Mosnang) und im
Chromen-Bütschwil, die Maria-Hilf-Kapelle in
Dietschwil und die Bruderklausen-Heiligtümer in
Wolfertswil und Müselbach. Die stille bethafte
Klosterkirche Maria zu den Engeln in Wattwil und

jene zu Magdenau sind eigentlich auch Wallfahrtskirchen

und werden heute wie je von vielen frommen

Betern aufgesucht, die hier in aller Stille ihre
Anliegen vorbringen.
Da der hl. Martin, der übrigens als Mahner zur
Nächstenliebe auf der alten Hunderternote
abgebildet war, seit dem 5. Jahrhundert als beliebter
Volksheiliger gilt, sind auch seine Heiligtümer
besuchte Wallfahrtsstätten. Noch heute pilgern viele
Auswärtige am Martinstag (11. November) nach
Jonschwil oder nach Oberwangen bei Dussnang,
wo vor Jahren das hochgekuppelte Wallfahrtskirchlein

auf dem Martinsberg in alter barocker
Pracht wiederhergestellt wurde.
Schliesslich ist jeder Sonntagskirchgang eine
Wallfahrt, jede Pfarrkirche, jede Kapelle, jedes Bild-
stöckli und Wegkreuz ein Wallfahrtsort, wo
Bedrängte und Hilfesuchende bei Gott und seinen

Heiligen Trost und Erhörung suchen.
Der jüdische Philosoph Martin Buber nennt
unsere Zeit eine

Zeit der Gottesfinsternis.

Jeglicher Glaube werde hart auf die Probe gestellt.
Während früher der Dom und die Kirchtürme das

Bild einer Stadt bestimmten, die Kirche der Mittelpunkt

jedes Dorfes war, Kapellen und andere
religiöse Zeichen das Volk auf Schritt und Tritt an
Gott und seine Heiligen erinnerten, geben heute
gewaltige Wohntiirme, Silos, Fabriken und
Werkbauten den grossen Ton an in der Landschaft.

V >J ' 0,*»
1

-% ' ' »"• ' ^ 1

k"#
1 ^ 'izy ,'t j *'

« 'f r r •' ' ' 't 2 #
~

j£ E>UJo Üiiinmit CüÄCiKfJün, ,,^r<
>.. YO SOY LA INMACULADA CONCEPCION. •

*

> *1 -Ji'-LK-X '• *.* '• M•XX.. XXX- I

XM • « M t« M »1 M It .1 It «t «

Eine der ältesten Darstellungen des Gnadenbildes von
Lourdes mit der hl. Bernadette. Im Toggenburg befinden

sich Nachbildungen der Lourdesgrotte auf der
Iddaburg, in Libingen und in Niederglatt. Stahlstich
auf Spitzenbildchen um 1870

Nicht mehr Gott, sondern der Mensch steht im
Mittelpunkt des heutigen Lebens und Denkens. Die
Feiertage haben keinen Platz mehr in der Woche,
das Kirchenjahr wird ausgehöhlt. Der moderne
Kirchenbau wird immer mehr zum Profanbau, der
Sakralraum zum nüchternen Versammlungsraum.
Sind in Zukunft überhaupt keine Kirchen mehr
nötig?
Doch, der Mensch braucht jetzt noch Zeiten der
Besinnung, einen Ort der Sammlung und der
besonderen Gottesnähe, wo er sich zu Hause fühlt
und den inneren Frieden findet.
Und ist es nicht schade, dass manche zeitgenössische

Theologen vor lauter Intellekt die Beziehungen

zum einfachen Volk verlieren oder schon
verloren haben? Indem sie mit ihrer trockenen, kalten
und nicht immer gotterfüllten Wissenschaft alles
Frohe und Gemüthafte, ja selbst das primitivste
ästhetische Empfinden zum Erfrieren bringen,
müssen wir uns nicht wundern über die todnüchterne

Abstraktion in der kirchlichen Kunst und
Musik, zu der das Volk überhaupt keinen Zugang
mehr findet und deshalb wieder zum billigen
Kitsch und zu entarteten Frömmigkeitsformen
Zuflucht nimmt. Eine Religion, die Herz und Gemüt
verkümmern lässt, ganz im Gegensatz zum
Barockzeitalter, müsste mit der Zeit verdorren wie
Blumen, die kein Wasser bekommen. Was wollen wir
nachher mit den Disteln anfangen?
Dazu kommt, dass der heutige Mensch, selbst

wenn er von Grund auf religiös ist, von den modernen

Massenmedien wie Television, Radio und Presse,

vom Auto und Sport dermassen in Anspruch
genommen und abgelenkt wird, dass für eine religiöse

25



Betätigung wie Bibellesen, Rosenkranzgebet und
Betrachtung überhaupt keine Zeit mehr
übrigbleibt. Die Religion, die einst, wie der Kirchturm
im Dorf, im Mittelpunkt des menschlichen Lebens
stand, wird immer mehr an den Rand gedrückt und,
so will es scheinen, zur Bedeutungslosigkeit verurteilt.

Es braucht heutzutage ganz andere Mittel und
Wege, um an die Jungen heranzukommen und sie

für ein religiöses Anliegen zu gewinnen, als nur vor
zwanzig und dreissig Jahren.
Heilige und Wallfahrten sind bei der heutigen
Jugend wenig gefragt. Wallfahrtskirchen werden zwar
noch gebaut, so in Ronchamp, Maria Bildstein,
Freienbach im st. gallischen Rheintal, etc. Es sind
aber nicht mehr triumphale, pompöse Bauten wie
ehedem, als man ihnen, übrigens wie heute, den

Stempel der Zeit aufdrückte. Sie sind nicht mehr
über und über mit Bildern gefüllt, sie beschränken
sich in der Ausstattung auf das Allernotwendigste
und legen mehr Wert auf einfache Lichteffekte.
Wir lassen die alten wie die neuen Ausdrucksformen

gelten. Der eine Besucher findet hier, der
andere dort seine Andacht besser.

Was erwartet man heute von einem
Heiligen?

Eigentlich dasselbe wie früher, aber in die Gegenwart

übersetzt: Volle Hingabe an Gott und den
Nächsten, Einsatz für alles Gute und Edle,
Selbstüberwindung. Eine selbstlose Mutter, eine
opferbereite Pflegerin, ein ehrlicher Arbeiter können
diese Erwartungen erfüllen wie ein Priester oder
eine Ordensperson.
Die wahren Heiligen besitzen ein besonderes
Charisma, einen Widerschein des Glanzes und der
Glorie des Herrn. Die Ehre, die wir ihnen erweisen,
ist deshalb nichts anderes als die Verherrlichung
Jesu Christi, dem sie nachgefolgt sind.
Der junge Mensch von heute verlangt weniger
nach altertümlichen, legendären Heiligen, hinter
denen er vor Gold und Heiligenschein kaum mehr
etwas Menschliches sieht, als nach modernen,
wirklichkeitsnahen Vorbildern. Nach Menschen, die mit
dem Einsatz ihres Lebens für die Sache Gottes,
für einen gewaltlosen Kampf um die soziale
Gerechtigkeit, für die christliche Nächstenliebe
beispielhaft einstehen und sie auch betätigen, wie
Mutter Teresa in Indien, wie ein Abbé Pierre oder
der Speckpater, wie der ermordete Negerpfarrer
Martin Luther King in den USA, oder Erzbischof
Camara in Südamerika. Und ist der Inder Mahatma

Gandhi dem Heiligkeitsideal nicht viel
näher gekommen als wir Christen im satten
Wohlstands-Europa?

Jeden Menschen, der Gott gedient und nach
bestem Gewissen gelebt hat, rechnen wir nach
seinem Hinscheiden zur Gemeinschaft der Heiligen.
Warum kann mir ein im Geiste nahestehender
Verstorbener nicht auch fürbittend helfen in einem
schweren Anliegen? Sofern ich von einem
Vermittler überhaupt Gebrauch machen will.
Etwas vom Wertvollsten, wenn nicht das grösste
Gut, das ein Mensch besitzen kann, ist das
unerschütterliche Gottvertrauen. Es kann über das

Schwerste hinweghelfen. Aber es darf nicht
missbraucht werden. Niemals kann das Gottvertrauen

ANNO AETATIS EIVS XLVIM.

Holzschnitt des Reformators Huldrych Zwingh,
v. Hans Asper 1539, wie er als Wandschmuck in
reformierten Häusern des Poggenburgs anzutreffen war

Ersatz sein für persönliche Leistung und Initiative,
dass man sich einfach hinlegt und denkt: Gott und
seine Heiligen machen's schon für mich. Der
Existenzkampf im Berufsleben ist zu gross, als dass

sich der Christ blindlings und untätig auf die
Vorsehung verlassen darf. So ist es nicht gemeint.
Heute ist es eher so: Der Staatsapparat läuft
reibungslos, menschliche Technik und Organisation
haben so vieles erreicht, dass ein Grossteil
Menschen ohne Gott und Gebet auszukommen glaubt.
Erst ein herber Schicksalsschlag ruft zur Besinnung

und Umkehr - oder aber zur völligen
Abkehr vom vergessenen Gott, der nun auch den
Menschen in seinem Unglück «vergessen» hat. Als
wenn Gott für uns nur als erster und letzter
Nothelfer da wäre!

Jede Frömmigkeitsform ist
vertretbar,

solange sie nicht krankhaft überwuchert und in

Aberglauben ausartet. Mit Recht werden jene
Eiferer scharf verurteilt, deren «Christentum» nur
darin besteht, jede notwendige kirchliche Erneuerung

herunterzumachen und jeder Privatoffenbarung

nachzujagen, deren Alltagsleben aber jeder
christlichen Nächstenliebe Hohn spricht. Solche
Leute sind bestimmt das grössere Aergernis für
die Kirche als jene, die in Sachen Wunderglauben
vorsichtig und zurückhaltend sind. Auch der heutige

junge Christ kann ein ernsthafter Wallfahrer
sein zu einem Ort, wo es ihn unwiderstehlich
hinzieht, ob es nun Einsiedeln, Taizé oder irgend ein
Exerzitienort sei. Ein Ort, wo er Gott und gleich-
gesinnten Menschen begegnet und wo er in stiller

26



Einkehr etwas Ruhe findet für seine abgehet/te
Seele. Jeder Christ hat die Freiheit, den Weg selbst

zu finden, wie er Gott und damit seinem Heil am
nächsten kommt.
Unsere Ausführungen wollen nicht in erster Linie
eine Ehrenrettung der Wallfahrt, der Heiligen und
ihrer Verehrung sein. Aber sie möchten ein wenig
zum besseren Verständnis beitragen. Es ist schon
viel darüber gelobhudelt, aber auch in Wort und
Schrift gehöhnt und gelästert worden. Wir haben
auf solche Zitate verzichtet und uns auf objektiv
positive Aeusserungen beschränkt. Nur mit sachlicher,

leidenschaftsloser Beurteilung kommen wir
vorwärts im Dialog. Trotz bestehender Glaubensund

Meinungsunterschiede, die im Grunde gar
nicht so gross sind, sollten wir Christen womöglich
am selben Strick ziehen. Und das ist möglich, wenn
wir uns gegenseitig besser achten, lieben und
verstehen lernen.

Literatur über Wallfahrt und
Heiligenverehrung

Toggenburger Jahrbücher. Verlag E. Kalberer AG,
Bazenheid
Toggenburger Chronik. Diverse Jahrgänge. Verlag
E. Kalberer AG, Bazenheid
Dietrich. Geschichte der Politischen Gemeinde
Kirchberg. Verlag E. Kalberer AG, Bazenheid 1952
Rothenfluh und Sulzberger. Geschichte der
Toggenburger Pfarreien, Bütschwil 1887
Bischof Meile. Hundert Jahre Diözese St. Gallen
1947 Kanonikus Büchel. St. Gallische Volksfrömmigkeit.

Dr. Gaudy. Die kirchlichen Baudenkmäler der
Schweiz Bd. 11/Berlin 1923
Dr. Johannes Duft. Glaubenssorge für Fürstäbte
von St. Gallen. Räber Luzern 1944
Oskar Eberle. Barock in der Schweiz, t/insiedeln
1930
Dr. Gustav Schnürer, Kirche und Kultur der
Barockzeit. Paderborn 1937
Dr. Schnürer. Kirche und Kultur des 18. Jahrhunderts.

Paderborn 1941
Schachert. Kirchengeschichte. Volksbuchgemeinde
Luzern 1958
Dr. Michael Buchberger: Lexikon für Theologie
und Kirche. Herderverlag 1907
Holländischer Katechismus. Deutsche Ausgabe
1968
Dr. Joseph Scheuber: Kirche und Reformation.
Bonn 1928
Pflugk. Im Morgenrot der Reformation. Basel 1921
Diverse Luther- und Zwinglibiographien
Paupert. Taizé und die Kirche morgen. Luzern 1969
Peter Manns: Reformer der Kirche. Grünewald
Mainz. 1970
Ferment Nr. 819. Engagiertes Christentum.
Gossan 1966
Friedrich Heiler. Evangelische Katholizität.
Reinhardt München
Leben und Glauben. Diverse Jahrgänge
Der Sonntag. Diverse Nummern
Die Werke von Jeremias Gotthelf
Handbuch des Deutschen Aberglaubens
Bihlmeyer / Kreitmaier. An heiligen Stätten. Berlin
1924

Darstellung der Heiligen Familie, aus dem «Kinder-
büchlein» 1698, gedruckt in Zürich

Wilhelm Herchenbach. Gnaden- und Wallfahrtsorte.

Stuttgart 1883
Ich hab wunderbare Hilf erlangt. Bruckmann München

1962
Dr. P. Rudolf Henggeier: Helvetia Sancta. Einsiedeln

1969
P. Laurenz Burgener: Die Wallfahrtsorte der
Schweiz 1860
P. Heinrich Murer: Helvetia Sancta 1648
P. Alfons Maria Rathgeb: Maria, wir rufen zu dir.
Josef Konrad Scheuber. Bauerngebetbuch
Pfr. Nünlist: Altbernische Wallfahrtsorte.
Schweizerische Kunstdenkmäler. Diverse Bände.
Die Kirchen des Bistums Chur. Verlag Helvetia
Christiana Kilchberg ZH
Die Kirchen des Bistums Basel. Otto Walter, Ölten.
Diverse weitere kunstgeschichtliche Bücher.
Augustinus Borer: Marienwallfahrtsorte der
Schweiz.
P. Salvator Maschek: Heilige Vorbilder der Kirche.
Gustav Gugitz: Gnadenstätten in Kult und Brauch.
5 Bände. Wien 1955
Lothar Schreyer: Das Bildnis der Gottesmutter.
Herder Freiburg 1951
Herta und Friedrich Schober: Kapelle, Kirche,
Gnadenbild. Linz 1972

27



Ludwig Dorn: Die Marienwallfahrten im Bistum
Augsburg 1957
Karl Kolb: Mariengnadenstätten heute. Echter
Würzburg 1974
Karl Kolb: Mariengnadenbilder. Würzburg 1975
Karl Kolb: Grosse Wallfahrten in Europa. Würzburg

1976
Ernst Günter. Unsere Liebe Frau im Bild. Köln
1970
Otto Karrer. Maria in Dichtung in Deutung.
Zürich 1962
E.G. Rüsch. Wir Protestanten u. Maria. St.Gallen
1951
Garrone. Maria heute. Wien 1978
Hugo Lang. Das grosse Marienbuch. Vaduz 1965
P. Othmar Lustenberger. Schweizerische
Wallfahrtsstätten. Einsiedeln 1977
Ida Lüthold-Minger. Helvetia Mariana. Stein
a. Rhein 1978
Assmann. Heiliger Florian, bitt für uns. Innsbruck
1977
Scheingraber. Das Bauernjahr. Innsbruck 1977
Kostenzer. Alte Bauernweisheit. München 1976
Kostenzer. Dem Himmel sei gedankt. München
1974
Hausmann. Kunterbunter Bauernhimmel.
München 1961
Merkle: Himmlisches Blumengärtlein. München
1975
Diverse allgemeine und spezielle Wallfahrtsliteratur

Diverse Literatur über Bruder Klaus und
Einsiedeln
Anton Kiing. Alte Wallfahrtswege. Oberholzer
Uznach
Josef Feuerer. Brauchtum im Obertoggenburg
Martin Scharfe. Katholische und evangelische
Volksfrömmigkeit. Stuttgart 1967

Lenz Kriss-Rettenbeck. Bilder und Zeichen
religiösen Volksglaubens. München 1963
Richard Weiss. Volkskunde der Schweiz. Rentsch-
Verlag 1946
Walter Muschg. Mystik in der Schweiz
Melchers: Das Jahr der Heiligen. Südwest- Verlag
München 1965
Der Heiligen Leben und Leiden. Neudruck des

altdeutschen Passionais aus dem 15. Jh. 2 Bde.
Inselverlag Leipzig 1913
Goswin Frenken. Wunder und Taten der Heiligen.
Bruckmann München 1964
Diverse Heiligenlegenden älteren und neuen
Datums

Walter Nigg: Grosse Heilige. Grosse Ketzer. Glanz
der Legende. Wallfahrt zur Dichtung
E./A. Stückelberg. Die Katakombenheiligen der
Schweiz. Kösel München
Paul Huber. Athos. Wundertätige Ikonen. Hallwag
Verlag 1966
Georg Ott. Marianum. Die Muttergottes und ihre
Gnadenorte 2 Bde. Pustet Regensburg 1859
Wimmer. Handbuch der Namen und Heiligen. Tyro-
lia Innsbruck 1956
Britschgi. Name verpflichtet. Arena-Verlag Würzburg

Duden. Lexikon der Vornamen. Ihre Herkunft und
Bedeutung. Mannheim 1968
Bernd. Gebräuchliche Vornamen und ihre Deutung
Münster 1968
Bauernbrauch im Jahreslauf. Strobel Leipzig 1938
Lehmann. Volksbrauch im Jahreslauf. Heimeran
1964
Brockmann-Jerosch. Schweizer Volksleben.
Rentsch- Verlag 1931
Beitl. Wörterbuch der Deutschen Volkskunde. Kröner

Stuttgart 1955
Iro-Volkskunde. Iro-Verlag München 1963

Vier Ftfinbei-e pnaieti ()a{ nac0 ^eüzjntis id..
fSaeti in Afr/Zarto hbro 3 parle 4- Articula 3.Chris(ur ber yfrr feiner merttfreen urrcr Vtr,
fprocfjeti.füv tetie Seelen,welcße 1fjre Eitlere
^C0ttterßtn ß à it CttSre ic0if(e5tlûfer in feinen tjeili.
qtn -Cepiten vtit) fierlîen uüsqtftanlJägtid) mitleibig

vertßrel. tvit golcff^.

ocnicpul u ctjtrm marin auj pnonqere rtn 1 jjcnir n-n wti
drittens hat rinee fölctfrtl feci sas biiùrr tcuocir ttrtJ (tri-:

' Oer' iffres feeliamacti'érS Werse eiltßefrfjriScft werben
I V ; tens Sias 751 ariß alfru qetvali tfabe für ritte tri

cfje Ht e l' alCts jit et'lari'ßtrt—>

28

ïèlOfit
{<MVDtT bef)eii ße.ijdtn xaeß

^ ropß'escijcjttttff öimtonis
bit öiefftffe GetCßtrgfortvirbtt?=
ffen Sttn gfrat'i üub b^lïttttv
bK art a bas (H;inert} fjaffïe a?erb

àùrefirû ng en .Dtrûy cft uns-
gnebiglxtß, àas ött ttnr foCcße

burtßfrtrujuruj und
ifyvtvÇ'ùdvf erwogen burrß bit

gfortvirbigt ftrbienff, ttttb aUer
4'etj bm httLïgtn ZXrettfj attwefi

fnben -btiCi^tn Zsorfiti dattes
Uferen Cejjben glit'ßßefCtqißf

vjtrcH'incj trßafxen. und naeß
bifë pfüittßen Zebtn. tn tuiffrn
Ci fit n Gnbf ein gCttffeeUïgt fterti.
(timbi erlangen. Dtircß défunt

Û'riffûm unfern ßtrrn
Um fru

TDiJJls wirb( ZJaßrCicß in ofgi-.
mefier Jltrcßu nul volfomnm ciblas
mCrdlg an pa/m freutçtjy Çelebrirt.

• -pr—r.


	Heiliges Erbe

