
Zeitschrift: Blätter der Thomas Mann Gesellschaft Zürich

Herausgeber: Thomas Mann Gesellschaft Zürich

Band: 39 (2020-2021)

Artikel: Im Abteil mit Thomas Mann : das Motiv der Eisenbahn in Der
Kleiderschrank, Das Eisenbahnunglück und Bekenntnisse des
Hochstaplers Felix Krull

Autor: Hurta, Jan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1052887

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1052887
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Im Abteil mit Thomas Mann —

Das Motiv der Eisenbahn in Der Kleiderschrank, Das Eisenbahnunglück
und Bekenntnisse des Hochstaplers Felix Krull

Jan Hurta

I.
Einleitende Gedanken

Mit der gesamtgesellschaftlichen Verbreitung des automobilen Individualver-
kehrs und der kostengünstigen Möglichkeit, in relativ kurzer Zeit per Flugzeug
die ganze Welt bereisen zu können, büsste die Eisenbahn als Transportmittel in
den letzten Dekaden einen grossen Teil ihrer Relevanz ein. Doch gerade in der
aktuellen Diskussion um eine umweltfreundliche, klimaschonende und
nachhaltige Wende in der Mobilität erlebt diese Art des Reisens eine Renaissance als

umweltfreundlichere Alternative. Trotz dieses Vorteils besitzt sie unter anderem

aufgrund verkehrspolitischer Entscheidungen und eines daraus resultierenden

geringen Investitionsvolumens innerhalb des Mobilitätsspektrums der Gesellschaft
eine eher untergeordnete Rolle.

Doch dies war nicht immer der Fall. Im Laufe des 19. bis ins 20. Jahrhundert
hinein war die Eisenbahn nicht nur das zentrale Verkehrsmittel für einen immer
grösser werdenden Anteil der Bevölkerung, sondern wurde zur absoluten Verkörperung

des Fortschritts, zum Symbol der Industrialisierung und zur Manifestation

der Fortentwicklung des Staatswesens wie der Menschheit im Gesamten -
die Eisenbahn veränderte die Welt.

Eine solch epochale Entwicklung, ein gesellschaftlicher Einschnitt von solcher

Tragweite reflektiert sich natürlich auch in der Kunst dieser Zeit. Bildnerisch
setzte man sich mannigfaltig mit dem Motiv des Zuges auseinander; so finden
sich unter anderem Gemälde von William Turner und Adolph von Menzel in
den renommiertesten Sammlungen weltweit. Aber auch in der Literatur wurde
sich des Motivs vehement angenommen. Bereits Literaten wie Rückert, von
Arnim und auch Goethe beschäftigten sich in der Anfangszeit der Eisenbahn
mit selbiger, einschlägig hier die Arbeiten der Naturalisten, allen voran jene
von Gerhart Hauptmann. Aus der Sicht der Dichterinnen und Dichter stellt
die Eisenbahn dabei nicht bloss ein simples Vehikel dar, um von einem Ort
zu einem anderen zu gelangen, sondern auch eine stark aufgeladene Metapher
im Konnex der gesellschaftlichen, kulturellen und psychologischen Verfasstheit
der Menschheit.

25



Abb. 1: Aufenthalt in Nidden. Auf dem Bahnsteig in Königsberg. Thomas Mann
mit seinen Kindern Monika, Elisabeth und Michael sowie seiner Frau Katia und
unbekanntem Mann (Fotopostkarte, datiert: 4.9.1930).2

Selbstverständlich nahm sich auch der wohl grösste deutschsprachige Erzähler
des 20. Jahrhunderts dieses Themas in vielfältiger Weise an. Thomas Mann lite-
rarisiert den Zug in ein multiples Phänomen. In diesem Beitrag soll exemplarisch
anhand der Texte Der Kleiderschrank (1899), Das Eisenbahnunglück (1909) und
Bekenntnisse des Hochstaplers Felix Krull (1954) die Bedeutung der Eisenbahn als

literarisches Motiv im Œuvre Thomas Manns analysiert werden. Als Kind wollte
Mann selbst einmal Trambahnschaffner werden1, eine gewisse Faszination für die

Thematik bestand also schon seit frühester Zeit. Generationen von Leserinnen
und Lesern wie Literaturwissenschaftlerinnen und -Wissenschaftlern jedoch können

dankbar sein, dass Mann seiner kindlichen Idee nicht folgte. Stellvertretend
für einen potenziellen Schaffner Thomas Mann ist an dieser Stelle jedenfalls zu

sagen: «Alles zugestiegen, please mind the gap, der Thomas-Mann-Express fährt
nun ab!»

26



II.
Der Zug als entgrenzendes Vehikel in den Traum

und als Bahn ins Jenseits

Als Thomas Mann im September 1898 die Novelle Der Kleiderschrank ver-
fasste, war an kommerzielle Flugreisen noch nicht zu denken. Statt geflügelter
und fliegender Metall-Vögel, die Menschen in grosser Höhe und immenser

Geschwindigkeit von A nach B bringen, war die Eisenbahn zu dieser Zeit das

Hochgeschwindigkeitsmittel Nummer eins. Doch 1898 war der originäre und
revolutionär wirkende Effekt der — auch internationalen — Eisenbahnreise von
bedeutend geringerer Ausprägung, als es Heinrich Heine im Jahr 1843 in seinem

Beitrag Industrie und Kunst in der Augsburger Allgemeinen Zeitung verbalisierte.
Darin vergleicht er das Eisenbahnerlebnis mit der Entdeckung Amerikas, der

Erfindung des Schiesspulvers und der Erfindung des Buchdrucks.3 Im Verlauf der

zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts verschiebt sich die epochale Wahrnehmung
des einstmaligen Phänomens zu der eines zur Normalität gewordenen Transportmittels,

die Eisenbahn wie das Reisen mit ihr hat «alles Ausserordentliche verloren

und [...] präsentiert den globalen Normalzustand.»4
Dieser Entzauberung der Eisenbahnreise und all ihrer beteiligten Akteure wie

Implikationen erwehrt sich Thomas Mann jedoch in Der Kleiderschrank. Der
Grundplot dieser, in der Rezeption oft etwas vernachlässigten, Erzählung ist schnell

rekapituliert: Albrecht van der Qualen, ein schwerkranker Mann, «[a]us [...] [dessen]

Zügen [...] sein Alter schwer zu erkennen»5 ist, erwacht auf einer Bahnreise

nach Florenz scheinbar in einem Schnellzug zwischen Berlin und Rom in seinem

Abteil und findet sich am Bahnhof einer ihm unbekannten Stadt. Er verlässt den

Zug wie den Bahnhof und mietet sich nach einem Gang durch die Stadt im Haus
einer merkwürdig und mythisch anmutenden Frau in ein Fremdenzimmer ein. Zu
dessen Interieur gehört der titelgebende Kleiderschrank, welcher der Schauplatz fiir
eine phantastische Darbietung wird: Am Abend erscheint dort immer wieder eine
nackte «Kindfrau»6, die van der Qualen Geschichten erzählt. Den Schluss markiert
der von der Erzählinstanz artikulierte Zweifel daran, ob van der Qualen «an jenem
Nachmittage [überhaupt] wirklich erwachte» (GKFA DK 203) oder das gesamte
Geschehen nicht schlafend in seinem Zugabteil geträumt haben könnte. Nicht
zuletzt durch den finalen Satz des Textes, « [a] lies muss in der Luft stehen...» (GKFA
DK 203) und eben den gesäten Zweifel an der innerdiegetischen Wahrhaftigkeit
der erzählten Geschehnisse erweckt der Text den Eindruck einer Geschichte, die
sich vollständig in der phantastisch-mythischen Sphäre des Traumes und der damit
einhergehenden Entgrenzung abspielt. Auf Basis dieser Prämisse soll im Folgenden
die Bedeutung der Eisenbahn im thematischen, symbolischen und metaphorischen
Konnex des Traums dargestellt werden.

27



Setzt man nun voraus, dass die Begebenheiten nur geträumt sind und van der

Qualen im Zug eingeschlafen und eben nicht in der geheimnisvollen Stadt

aufgewacht ist, dann ist der Zug damit nicht nur als der simple und zufällige Ort,
an dem das Unterbewusstsein des Protagonisten im Kontext von dessen Schlafes

auf eine phantastische Reise geschickt wird, sondern als das Vehikel zu lesen, das

diesen Schlaf, den daraus resultierenden Traumzustand und die in dessen Kontext
vonstattengehenden Geschehnisse erst induziert und ermöglicht. Ein erster Hinweis

auf den Traumzustand, in welchen die Eisenbahn den Protagonisten überführt

hat, findet sich bereits im ersten Satz: «Es war trübe, dämmerig und kühl»

(GKFA DK 193), als der Traumzug in den Bahnhof einfährt. Vor der Interpretationsfolie

des Traumes stellt dies jedoch keine schlichte Beschreibung der Wetterund

Lichtverhältnisse dar. Im Hinblick auf die Blutzirkulation ist bekannt, dass

bei Müdigkeit und vor allem während des Schlafes die Herzfrequenz und der
Blutdruck sinken, womit die Körperinnentemperatur fällt, ergo der Körper abkühlt.
Zudem können die Adjektive «trübe» und «dämmrig» (GKFA DK 193) auch auf
die Beschaffenheit der kognitiven, mentalen und sensorischen Aktivitäten hinweisen,

die auf einen Zustand des Schlafens und Träumens schliessen lassen.

Infolgedessen <erwacht> Albrecht van der Qualen bei der Ankunft und dem
Halt des Zuges in seinem eigentlichen Traum, wobei er die körperlichen Anzeichen

aufweist, die wohl einem jeden nicht nur nach dem Aulwachen («ein[] fader
Geschmack im Munde», GKFA DK 193), sondern auch am Ende einer langen
Reise im Sitzen (vgl. GKFA DK 193) vertraut sind. Er träumt sein Aufwachen
also durchaus realistisch. Diese Merkmale setzt er in Verbindung mit seinem
vermeintlichen Erwachen aus dem «dumpfen Reiseschlaf» (GKFA DK 193), was in
einem «nicht sehr angenehmen Gefühl [resultiert], das durch das Stillstehen nach

längerer Fahrt, das Verstummen des rhythmisch rollenden Gestampfes, die Stille

hervorgebracht wird, von welcher die Geräusche draussen, die Rufe und Signale
sich merkwürdig bedeutsam abheben...» (GKFA DK 193). Diesen Reiseschlaf
effiziert die Eisenbahn durch ihr Fahren, was durch dessen repetitive Auf-und-
Ab-Bewegung eine hypnotische und einschläfernde Wirkung ausübt, die letztlich
für den Übertritt in den Traumzustand sorgt, denn durch die Geräuschkulisse
und visuelle Reizüberflutung durch die Geschwindigkeit des Zuges werden
akustische und optische Eindrücke von der Welt ausserhalb der Eisenbahn ausgeblendet.

Die Bahn erzeugt im Protagonisten «eine[n] Rausch [], eine[] Betäubung»
(GKFA DK 193), er offeriert den Nerven Halt und gibt ihnen einen Rhythmus.
Nun jedoch scheinen diese für Schlaf und Traum charakteristischen Phänomene
nicht mehr vorhanden zu sein, denn der Zug steht unbewegt auf dem Gleis.

Warum aber steht der Zug im Bahnhof der unbekannten Stadt? Wieso
erwacht» van der Qualen ausgerechnet dort? Dieser Umstand könnte dadurch
erklärt werden, dass die individuelle Aufgabe des Zuges für den Protagonisten als

Transportmittel in dessen Traum erfüllt ist. Van der Qualen ist genau dort, wo

28



das Unterbewusstsein seinen Traum für ihn bewusst wahrnehm- und erlebbar
machen will. Die Traum-Bahn hat ihren Zweck erfüllt, für den schlafenden und
träumenden Helden der Erzählung ist die Endstation erreicht. Die von ihm nun
beobachtete und mit einem stillstehenden Pferd, das «bebend die Hufe hebt, die

Ohren bewegt und gierig auf das Zeichen zum Anziehen wartet» (GKFA DK
193), verglichene Eisenbahn verweilt in Erwartung darauf, einen nächsten Passagier

über die Station des Schlafens an dessen Traum-Destination zu bringen.
Doch an welchen Ort im Traume hat der Zug Albrecht van der Qualen eigentlich

- auf sein inneres und unterbewusstes Verlangen hin - gebracht? Er verlässt

den Zug und tritt in die Bahnhofhalle einer Stadt, die er nicht kennt. Aus seiner

Perspektive ist er «[zjweifelsohne» (GKFA DK 195) noch in Deutschland, doch

abgesehen davon vermag er seinen geträumten Aufenthaltsort nicht näher zu
spezifizieren, da er weder den Namen auf der Anzeigetafel sehen noch die Ansagen
des Schaffners hören kann. Er befindet sich an einem «fremde [n] Ort, eine[r]
[ihm gänzlich] unbekanntefn] Stadt» (GKFA DK 195). In der Forschung wie im
Text selbst (vgl. GKFA DK 196) finden sich einige Hinweise dafür, dass es sich

beim Schauplatz um Lübeck handelt, wenn auch mit «träumerisch ins Mythische
verfremdeten Kulissen».7 Hierbei ist jedoch auffällig, dass die Hansestadt auf van
der Qualens eigentlicher Route zwischen Berlin-Rom mit einem auf Florenz
lautenden Billett (vgl. GKFA DK 195) einen unmöglichen Zwischenstopp darstellt.

Die Eisenbahn bewegt sich auf Schienen einer «topographischen Neuordnung»,
die «den Ort [Lübeck] als [einen] phantastischen aus [weist].»8 Der Zug und der

mit ihm einhergehende Traum werden nicht durch das Streckennetz oder den

Fahrplan der realen Welt begrenzt. Träume sind von entgrenzender Natur und
damit wird und wirkt auch das Vehikel in jenen auf entgrenzende Art und Weise.

Den Willen im Traum diktiert das Unterbewusstsein, das ebenfalls nicht von
den Schranken der realen Welt betroffen ist, und die Bahn bringt Albrecht van
der Qualen genau dorthin, wo es die unterbewusste Komponente seines Geistes

möchte. Der Bahnhof stellt dabei jene Schleuse und jenen Eingang in die

mythisch-phantastische Stadtkonstruktion dar, nach der es van der Qualens im
Traum manifestierte Triebe verlangen.

Auch hinsichtlich der Zeitkomponente weist Der Kleiderschrank einen enormen

Entgrenzungscharakter auf, der nicht nur für das Reisen mit dem Zug im
Allgemeinen, sondern vor allem für die Traum-Fahrt, deren Medium die Eisenbahn

darstellt, elementar ist. Im Fahrgast van der Qualen manifestiert sich diese

Entgrenzungserfahrung von Zeitkoordination anhand dessen, dass er die von
ihm beobachtete Dämmerung zeitlich nicht verorten kann: «War es Abend oder

Morgen? Er wusste es nicht. Er hatte geschlafen, und es war ganz und gar
unbestimmt, ob er zwei, fünf oder zwölf Stunden geschlafen hatte. Kam es nicht vor,
dass er vierundzwanzig Stunden und länger schlief, ohne die geringste Unterbrechung,

tief, ausserordentlich tief?» (GKFA DK 194). Nicht nur verfügt er über

29



keine Uhr, auch einen Kalender besitzt er nicht (vgl. GKFA DK 194). Zudem hat

er die Gewohnheit, nicht «zu wissen, den wievielten Tag des Monats oder auch

nur, welchen Monat, ja sogar welche Jahreszahl man schrieb.» (GKFA DK 195).
Doch anders als wohl manch anderer mit Sorge ob eines Mangels an nicht
unerheblichen Informationen - insbesondere bezüglich einer Reise — reagiert Albrecht
van der Qualen mit «freudige[m] Entsetzen» (GKFA DK 195) und «Behagen»

(GKFA DK 194) auf das Faktum seiner Entrückung aus Zeit und Raum. Dieses

Verlangen nach Entgrenzung von Raum, Zeit und Wirklichkeit findet seinen

Kulminationspunkt in seinem Traum, in den ihn die Eisenbahn bringt, die eben

nicht an festgelegte Schienenstrecken und Fahrpläne gebunden ist, sondern sich

unabhängig von temporaler wie lokaler Beschränkung im und in das Reich des

Traumes bewegt. Damit zeigt sie sich als die Realisatorin van der Qualens zentralem

Credo: «Alles muss in der Luft stehen...» (GKFA DK 203)
Die Eisenbahn ist nicht nur — wie gezeigt — als Medium zur Entgrenzung in

Form eines zeitlich limitierten Schlafs und Traumes verstehbar, sondern im
Kleiderschrank wird zudem die Lesart derer als die eines Transportmittels, das den

Protagonisten ins Jenseits und in den Grenzen final auslöschenden ewigen Schlaf
überführt. Die zentrale Grundlage für diesen Deutungs- und Verständnisansatz
bildet die kurze Beschreibung, welche die Erzählinstanz den Leserinnen und
Lesern von Albrecht van der Qualen offeriert: «Er war ein Herr in einem halblangen,
dunkelbraunen Winterüberzieher mit Sammetkragen. Aus seinen Zügen war sein

Alter sehr schwer zu erkennen; man konnte geradezu zwischen fünfundzwanzig
und dem Ende der Dreissiger schwanken. Er besass einen gelblichen Teint, seine

Augen aber waren glühend schwarz wie Kohlen und tief umschattet.» (GKFA
DK 194) Flinsichtlich seiner äusseren Erscheinung ist er ein prototypischer
Vertreter des Protagonisten-Typus, der in Thomas Manns Frühwerk übermässig häufig

auftritt. Bei diesem handelt es sich jedoch primär um Künstlerfiguren, während

über eine potenzielle, eigenständige artistische Produktion van der Qualens
keine Auskunft gegeben wird.9 Allerdings teilt der Protagonist des Kleiderschrank

mit den anderen angesprochenen Figuren augenfälligerweise die Zugehörigkeit
zum — für Mann — unausweichlichen Konnex von Kunst, Krankheit und Tod.
Es liegt daher also nahe, van der Qualen als diesem Künstler-Krankheits-Kosmos
zugehörig zu sehen10, insbesondere, wenn die Erzählinstanz berichtet, wie es um
seine Gesundheit steht. Den Spiegel dafür stellen seine Augen dar, denn « [d]
iese [...] verrieten nichts Gutes.» (GKFA DK 194) Er konsultierte verschiedene

Ärzte, die ihm, «in ernsten und offenen Gesprächen unter zwei Männern, nicht
mehr viele Monate» (GKFA DK 194) gaben. Van der Qualen ist also ein dem
Tode geweihter Mann, der nur noch über eine sehr begrenzte Lebenszeit verfügt;
die angetretene Fahrt könnte also seine letzte sein. Dafür, dass es sich wahrlich

um seine letzte handeln könnte, spricht eine Vielzahl von Indizien, Beschreibungen,

Symbolen und Metaphern. Betrachtet man das «Coupé erste[r] Klasse» mit

30



dessen «Spitzendecken über den breiten Plüschsesseln» (GKFA DK 193), dessen

komfortable und luxuriöse Ausstattung er als «Alleinreisender» besetzt, evoziert
dies unweigerlich den Eindruck eines prächtig ausgestatteten Sarges. Das
vorhandene Fenster mag hierbei zunächst widersinnig wirken, jedoch ist dieses

notwendig dafür, dass van der Qualen sehen und erkennen kann, wenn der fahrende

Eisenbahn-Sarg seine Endstation erreicht. Eben diese Endstation, an der er dann
den Todeszug verlässt, demonstriert durch die «trübe, dämmerig[e] und kühl [e] »

(GKFA DK 193) Atmosphäre ebenfalls ihre Nähe zur Todessphäre.
Wie in vielen anderen Texten verwendet Mann auch im Kleiderschrank Motive

der Mythologie des antiken Griechenlands. Die eben angesprochene Stimmung
am Endbahnhof sowie die Tatsache, dass sich dort auch andere Figuren aufhalten,
effizieren hierbei den Eindruck, dass van der Qualen mit dem Bahnhof die
Unterwelt erreicht hat, den Hades, den Limbus, in dem sich - abgesehen von seiner

- auch weitere Seelen vorfinden lassen. Bemerkenswerterweise erblickt er wenig
später auf dem Weg in die Stadt einen Mann auf einem «lange [n], morsche [n]
Kahn» (GKFA DK 196), der diesen über einen Fluss rudert. Anders als später in
Der Tod in Venedig (1912) nimmt der Protagonist jedoch nicht die Dienste des

Steuermanns in Anspruch, der auch hier klar als Fährmann Charon identifizierbar

ist, der die Seelen der Verstorbenen über den Styx ins Totenreich überschifft.
Die Frage, wieso van der Qualen dessen Dienstleistung nicht benötigt, wäre
damit zu beantworten, dass er diese schlicht nicht braucht, da die Eisenbahn — ganz
im Zeichen der von ihr symbolisierten Moderne und Industrialisierungsprozesse

- die Funktion des Charons teilt und bereits erfüllte; sie brachte seine Seele also

bereits zuvor auf <die andere Seite>, in die Unterwelt.
Hinzukommend legt sein Verhalten am Bahnhof den Eindruck nahe, dass sich

der Protagonist vom Zug ins Totenreich transportiert findet. Denn im Kontext
des Todes spielen die Entgrenzung und das Nichtvorhandensein von Barrieren

von Zeit und Raum eine elementare Rolle. Anders als im Traum aber ist diese

vollends und permanent frei von den Fesseln des Lebens. Angesichts dessen, wie
viel Wert van der Qualen im Leben darauf legte, weder über Zeit noch Raum
Bescheid zu wissen, verwundert es wenig, wenn er mit «einem freudigen
Entsetzen» (GKFA DK 195) ob seiner neuen Lage reagiert. Das Entsetzen ergreift
ihn möglicherweise deshalb, da er um seinen Ubergang in das Reich der Toten
weiss. Gleichzeitig überwiegt jedoch die Freude, da er sich nun endgültig ausserhalb

des von ihm abgelehnten Zeit- und Raumkorsett bewegt, denn beide dieser

Konzepte spielen für einen Toten keine Rolle mehr. Die Impression, dass er sich
seiner Situation als neu im Totenreich Angekommener bewusst ist, festigt sich
zudem durch seinen Gedanken bezüglich der «grosse [n] und dicke [n] Dame»

(GKFA DK 193), die er bei ihren zu beobachtenden Bemühungen zunächst zu
unterstützen gedenkt, dieses Vorhaben jedoch schnell verwirft. Er äussert, dass

die letzte Reise «jeder für sich» (GKFA DK 194) bestreiten müsse, jeder hat auf

31



seinem finalen Weg sozusagen sein <eigenes Päckchen zu tragen>. Van der Qualen
ist bereit für das Bewältigen dieser Reise, denn er ist «in diesem Augenblick ganz
ohne Angst» (GKFA DK 194).

In van der Qualens Unterkunft demonstriert sich ebenfalls auf eine evidente

Art und Weise der Todes-Konnex; hier soll auf einige Aspekte eingegangen werden.

Als er an die Tür seiner künftigen Unterkunft klopft, um sich danach zu
erkundigen, ob er dort ein Zimmer beziehen könne, trifft er auf die Haushälterin,
die unmittelbar Todes- und Verfallsevokationen hervorruft: Sie ist eine «grosse,

magere Dame» (GKFA DK 198), die in ihrer Erscheinung an ein Skelett erinnert.
Zudem verweist ihr «altmodisches, verschlossenes, schwarzes Kleid» (GKFA DK
198) auf eine Art der Kleidung, die häufig im Rahmen von Beisetzungen getragen

wird. Auch die Farbe der Schleife auf der von ihr getragenen Haube ist von
Relevanz: Die Farbe Lila wird häufig gedeutet als ein Symbol für sich im Prozess

befindende oder bereits stattgefundene Transformationen; hier für den Transfor-

mationsprozess van der Qualens vom Leben hin zum Tod. Das optisch Auffälligste

an ihr ist jedoch ein «moosartiges Gewächs» (GKFA DK 198) an ihrer Stirn,
welches von der Erzählinstanz als «etwas ziemlich Abscheuliches» (GKFA DK
198) benannt wird. Dieser «Ausschlag» (GKFA DK 198) ist dabei mehr als eine
blosse Hauirritation zu verstehen. Dies kann als Hinweis daraufgedeutet werden,
dass die Frau schon bedeutend länger in dieser Sphäre weilt, was durch die zu
beobachtenden Verrottungs- und Bewachsungsvorgänge indiziert wird. Zudem
scheint sie eine Funktion zu erfüllen, indem sie Neuankömmlingen in diesem

Reich, wie van der Qualen einer ist, Obdach offeriert. Sie scheint den Protagonisten

zudem erwartet zu haben, denn sie begreift umgehend den Grund für seinen
Besuch. Im Zimmer, umgeben von auffälligem Mobiliar", erfolgt ein weiterer
kurzer Hinweis auf die Verknüpfung von Tod und Kleidung, wenn auf van der

Qalens «grauen, unauffälligen Anzug» (GKFA DK 201) aufmerksam gemacht
wird. Zum einen weist die Farbe Grau einmal mehr auf einen Ubergang hin
vom Hellen zum Dunklen, von Weiss zu Schwarz, vom Leben zum Tod. Zum
anderen effiziert dieser die Vorstellung des Anzugs, den ein Herr trägt, wenn er,

in einem Sarg gelegt, seine letzte Ruhe findet - das Bild des letzten Anzugs, des

«dauerhaften Anzugs» (GKFA DK 201). Ferner sei hinsichtlich der Geschichte,
die von van der Qualen erzählt wird, kurz auf deren Ende hingewiesen, denn
anhand des Erzählerkommentars «Aber es ging nicht gut aus» (GKFA DK 202)
kann im Zweifel eine Art Vorausdeutung für van der Qualens Schicksal gesehen
werden. Die potenzielle Gültigkeit einer solchen Deutung erhöht der Text selbst.

Beim Verlassen des Bahnhofes, des Passierortes und Tores zum Totenreich lehnt
van der Qualen das Angebot des Kutschers ab, ihn zum «Hôtel zum braven Manne»

(GKFA DK 196) zu fahren. Fraglich ist, ob er es nicht besuchen möchte oder
dazu nicht in der Lage ist, weil er eben kein braver Mann, sondern ein Sünder
und Schuldiger ist. Zumindest kann seine eigene Aussage, dass er Gott nichts

32



schuldig sei (vgl. GKFA DK 197), so verstanden werden, dass er über kein positiv
konnotiertes Verhältnis zum Schöpfer verfügt.

Ergo besteht die Möglichkeit einer schweren Versündigung van der Qualens, von
der die Leserinnen und Leser nicht in Kenntnis gesetzt werden. Während das «Hôtel

zum braven Manne» eventuell auf den Pfad führen könnte, der seine Bewohner
und Besucher aus dem Hades oder dem Limbus führt, schlägt van der Qualen,
ob bewusst oder unbewusst muss an anderer Stelle diskutiert werden, dies aus und
bezieht ein anderes Quartier. Ein Quartier, bezüglich dessen unklar bleibt, wie lange

er dort verweilt; ob er je aus der Lethe trinkt oder in den Tartaros Verstössen wird;
ob er in den Himmel aufsteigen oder in die Hölle verbannt wird - das «muss in der

Luft stehen...» (GKFA DK 203).12 Evident und nicht in der Luft stehen müssend,

ist an dieser Stelle nur die These, dass die Eisenbahn als das Transportvehikel gelesen
werden kann, das van der Qualen in dieser Sphäre des Jenseitigen brachte.

III.
Die Eisenbahn als kulturelles und zivilisatorisches Signum

der Moderne

Am Ende des ersten Jahrzehnts des 20. Jahrhunderts, im Deutschen Kaiserreich,

mit dessen «ausgebaute[m] Streckennetz» und «leistungsstarken und komfortablen»13

Zügen, noch von einer Reise mit der Eisenbahn zu erzählen, war wahrhaftig

kein Novum mehr. Nichtsdestotrotz stellte im Jahr 1909 die Eisenbahn nach

wie vor das schnellste, zuverlässigste und progressivste Verkehrsmittel dar. Heines

- oben bereits angeführte - Prophezeiung, dass «die Eisenbahn die kantischen

Apriori von Raum und Zeit ausser Kraft setze[] und ein neues Zeitalter der Simul-
tanität und Virtualität einläute[n] [würde], das auf eine allgemeine <Ortlosigkeit>
hinausl[aufe]»14, bewahrheitete sich. Ebenso verhält es sich mit dem Gedanken
Gottfried Kellers; Nach diesem sei der zentrale Aspekt der technologischen, kulturellen

wie sozialen Moderne die Mobilität.15 Diese Mobilität wiederum verkörperte
kein Verkehrsmittel eindringlicher als die Eisenbahn. Nie zuvor war es nunmehr fur
eine Vielzahl von Menschen möglich, in den Genuss derartiger Mobilität zu kommen.

Ergo überrascht es wenig, dass auch die breite Bevölkerung des Kaiserreiches

die Eisenbahn als das strahlende Symbol der Moderne und der «Industrialisierung,
[...] Technologisierung, Urbanisierung, Säkularisierung, [...] Verwissenschaftlichung,

[...] Spezialisierung [...] [und] Ausdifferenzierung»16 der Gesellschaft
sowie deren Folgen betrachtete. Für viele war trotz des zu dieser Zeit bereits länger
bestehenden Netzes und Transportangebotes eine Eisenbahnfahrt, besonders eine
über lange Strecken und über Nacht, ein manchmal magisches, mindestens aber

ein aufregendes Unterfangen. Insofern ist es auch nicht verwunderlich, dass eine

Zugfahrt in Thomas Manns Das Eisenbahnunglück (1909) den Ausgangspunkt für

33



jene unerhörte Begebenheit darstellt, die — nach Goethe — das gattungstheoretische
Konstitutiv ftir eine Novelle bildet; insbesondere, wenn im Laufe der Erzählung
zudem eine «Variation auf das [für einen Teil der Gesellschaft] Längstvertraute»17
stattfindet. Eben diese Begebenheit, ihr Vorgeplänkel sowie ihre Folgen sollen an
dieser Stelle kurz resümiert werden.

In Das Eisenbahnunglück erzählt der Protagonist, ein namenloser Schriftsteller,

retrospektiv von einer Reise, die er zwei Jahre zuvor unternahm. Er besteigt den

Nachtzug, um von München nach Dresden zu gelangen, da er dort in einem
Literaturzirkel eine Lesung halten soll. Beim Einsteigen und auf der Fahrt selbst
beobachtet er einige Figuren, die er eingehend schildert: einen Schaffner mit Schnurrbart,

eine Frau, die von eben jenem lautstark darauf aufmerksam gemacht wird,
dass es ihr nicht gestattet sei, in die Zweite Klasse einzusteigen, sowie einen Herrn
scheinbar adliger Herkunft, der einen Hund mit sich fuhrt. Nach der Abfahrt wird
der Schriftsteller Zeuge eines Disputs zwischen dem Billett-Kontrolleur und dem

Herrn, da dieser seinen Hund verbotenerweise mit in den Schlafwagen nimmt. Der
Erzähler greift nicht ein, sondern hält seine Abendtoilette, als das Unglück passiert
und der Zug entgleist. Mit allen Mitreisenden in einem Zustand des Schocks
erreicht die Feuerwehr die Unfallstelle und befreit sie, wobei der Erzähler zunächst

panische Angst um sein Manuskript hat, bis er erfährt, dass der Gepäckwagen nicht
beschädigt worden sei. Die Zuggesellschaft besteigt schliesslich einen Ersatzzug, in
dem die Grenzen der Fahrklassen aufgehoben sind. Dieser Zug bringt die Reisenden

weiter durch die Nacht in Richtung ihrer Ziele, wobei der Erzähler mit einer

dreistündigen Verspätung in Dresden ankommt.
Schon häufig wurde darauf hingewiesen, dass Thomas Mann im Hinblick auf

sein künstlerisches Werk sehr wenig er-, sondern primär gefunden hat. So verhält
es sich auch bezüglich des Eisenbahnunglücks, denn der Text fusst auf einem
realen Erlebnis Manns. Zwei Jahre vor dem Verfassen der Novelle hatte Mann am
Abend des 1. Mai 1906 den Nachtzug D21 von München nach Berlin bestiegen,
wobei er nach einer zwölf Stunden andauernden Fahrt am Morgen des Folgetages
hätte ankommen sollen. Allerdings geschah gegen 21.30 Uhr das Unglück im
Bahnhof von Regenstauf, einer Stadt kurz hinter Regensburg. Aufgrund einer
defekten Weiche fuhr der Zug auf ein falsches Gleis und krachte in einen dort
stehenden Güterzug. Dieser sowie ein Wagen des Schnellzuges entgleisten, während

Manns Wagen im hinteren Teil des Zuges nur ins Schlingern kam. Ein nicht
unerheblicher Sachschaden — der Gepäckwagen befand sich direkt hinter der Lok

- entstand und es gab sechs leicht Verletzte. Nach dem Unfall eilte die Feuerwehr

von Regenstauf zum Bahnhof, barg die Reisenden und vollzog die Umdisponierung

des Gepäcks.18 Noch heute erinnert eine am Bahnhof von Regenstauf
angebrachte Metallplakette an das vor über 100 Jahren geschehene Unglück. Sie

zeigt jedoch in retrospektiver Übertreibung ein deutlich schlimmeres Resultat der

Zugkollision als es den realen Begebenheiten entsprach.19

34



Abb. 2: Plakette zum
Eisenbahnunglück am Bahnhof
in Regenstauf.20

Hinsichtlich des Reisezweckes zeigen sich ebenfalls Differenzen zwischen der
Realität und dem Text. Der Protagonist der Erzählung macht sich aufgrund einer
öffentlichen Lesung auf den Weg nach Dresden, für eine «Kunst- und
Virtuosenfahrt also»21. Zudem möchte er nach der Lesung 10 bis 14 Tage im Kurareal
«Weisser Hirsch» verbringen, um sich darauf «ein wenig zu pflegen und wenn,
vermöge der (Applikationen), der Geist über [...] [ihn] käme, auch wohl zu
arbeiten», wofür er ein Manuskript mit sich führt. Der Arbeitszweck steht für den
Reisenden also klar im Fokus, der medizinische Zweck ftir den Aufenthalt im
«Weissen Hirsch» verkommt zur nebensächlichen Erwähnung. Doch wie verhält
es sich bei Thomas Mann und dessen Grund für die Reiseunternehmung? Hierauf

bezogen ist eher davon auszugehen, dass er der Lesung primär zusagte, um
dann daraufhin einen längeren Aufenthalt der Erholung und Rekonvaleszenz im
Kursanatorium zu verbringen22 — die Grundintention ist also invertiert. Manns
Verleger Samuel Fischer und einige der grossen, von ihm verlegten Autoren (etwa
Gerhart Hauptmann) begaben sich im Frühjahr ebenfalls dort zur Kur und es

erscheint möglich, dass Mann, der bis dato noch nicht von der Grösse und
Bedeutung wie etwa Hauptmann war, den Aufenthaltsort zum — wie man heute
artikulieren würde — Netzwerken nutzen wollte. Jedoch traf er dort nicht die
erhoffte Gesellschaft. So verbrachte er seinen Aufenthalt allein, wobei dieser, nach

eigener Aussage, ohne Erfolg blieb.23

Hier lässt sich nun die Frage stellen, ob es weitere Differenzen zwischen Mann
und seinem Protagonisten gibt. Diese ist mit Blick auf den zentralen Gebäckinhalt

des Schriftstellers eindeutig mit Ja zu beantworten. Hermann Kurzke weist
darauf hin, dass das Unglück vor der Analysefolie der innerdiegetischen
Selbstrepräsentation, die Mann durch die Novelle vornimmt, nur vordergründig steht.

Grundlegend geht es für ihn um «Ehrgeiz und Repräsentieren, um Ruhm und
Angst.»24 Das Einzige, was für den reisenden Schriftsteller wirklich von Belang ist,

35



ist der Verbleib seines Manuskripts, des stattlichen Konvoluts. Hier begibt sich

die Selbstpräsentation Manns in den «Dienst der Imagepflege und des

Wunschdenkens».25 Es wird davon ausgegangen, dass es sich bei dem Manuskript um den
Roman Königliche Hoheit (1909) handelt, den Mann im Frühjahr 1906 begonnen
hatte, weshalb von der Existenz eines Manuskripts von beschriebenem Umfang
noch keine Rede sein konnte. Man stellt sich die Frage, was Mann hiermit bezwecken

wollte. Offenbar wollte er sich in Gestalt des von ihm eingesetzten Protagonisten

als ein Schriftsteller inszenieren, der «zielsicher und unbeirrt»26 arbeitet, als

ein erfolgreicher Autor, den «auch etwas so Elementares wie ein Eisenbahnunglück
nicht aus der Bahn werfen kann.»27 Warum diese Inszenierung zur Entstehungszeit
von besonderer Relevanz war, soll später eruiert werden.

Nach diesem kurzen Exkurs soll nun aber zum eigentlichen Thema dieses

Kapitels, nämlich der Eisenbahn als Symbol der Moderne in medizinischer wie
gesellschaftlich-kultureller Hinsicht, gekommen werden. Die moderne Gesellschaft
des 19. und 20. Jahrhunderts ist eine, die von radikalen Wandlungen bestimmt

war. Die rasant voranschreitende Industrialisierung, Verwissenschaftlichung,
Technologisierung und Urbanisierung erzeugten eine nie zuvor zu beobachtende
Akzeleration des Alltags der meisten Menschen. Die Mitglieder der Bevölkerung
moderner Gesellschaften, die sich dem Verlust von Sicherheit, Beständigkeit,
Unterstützung, Regenerationsmöglichkeiten, Individualität und Subjektivität ausgesetzt

sahen, wurden mit bis dato ungekannten psychischen Belastungen konfrontiert,

Symptomen wie «reizbare Schwäche, schnelle Erschöpfung, gesteigerte [...]
Reizbarkeit, konstante Müdigkeit und Leistungsmangel, Launenhaftigkeit, [...]
Angst, Sch[l]afprobleme sowie diverse somatische Symptome wie [...] Schwitzen,
Schwindel, Kopfschmerzen [...] und Tinnitus».28 Der US-amerikanische Neurologe

George Miller Beard fasste diese Symptomatik im Jahre 1869 zum ersten
Mal subsumierend unter dem Terminus der Neurasthenie zusammen, wobei vor
allem die Einwirkung der belastenden externen Bedingungen berücksichtigen
wurden.29 Angesichts der enorm gesteigerten gesellschaftlichen Relevanz der
Humanmedizin und der (u.a. durch Sigmund Freud) neu etablierten Disziplinen
der Neurologie und Psychiatrie, überrascht es nicht, dass sich in den letzten beiden

Jahrzehnten des 19. Jh. die Neurasthenie-Diagnosen eminent häuften. Die
Neurasthenie galt darüber hinaus lange als die Modekrankheit der Oberschicht
und diente samt ihrer Behandlung als distinguierendes Statussymbol, sodass die
Moderne gegen Ende des 19. Jh. als das «Zeitalter der Neurasthenie»30 ausgerufen
wurde.31 Die Neurasthenie spielt dementsprechend eine zentrale Rolle für die

Gesamtbeobachtung der Epoche der Moderne und damit auch hinsichtlich ihrer
Rolle innerhalb der Literatur und der in ihr verarbeiteten Motive. Dies gilt auch

für Das Eisenbahnunglück. Der Zug und die mit ihm einhergehenden Aspekte
wie «der ohrenbetäubende Lärm, die [...] Luftverschmutzung, [...] die schwelende

Unfallangst»32; all dies wurde als neurasthenieunterstützend oder -induzierend

36



angesehen. Der «Wandel des Raum-Zeit-Empfindens» entpuppte sich ebenfalls
als «weitere Zumutung mit nervösen Auswirkungen auf den modernen
Menschen des Eisenbahnzeitalters.»33 Thomas Rütten stellt daher die Frage, inwieweit
Mann sich mit dem Neurastheniediskurs und der «epochale [n] Erfahrung der
Eisenbahn mit ihrem für die Moderne [...] typischen Janusgesicht»34 auseinandersetzte.

Davon scheint in Das Eisenbahnunglück oberflächlich betrachtet nichts

zu finden zu sein. Der Protagonist scheint zunächst keinerlei negative Folgen vom
erlebten Unglück davonzutragen. An dieser Stelle jedoch muss erneut auf die
zentrale Intention für Thomas Mann hingewiesen werden, einen ausgewiesenen
Hypochonder und «erschöpfte[n], nervöse[n] und als Neurastheniker apostrophierte

[n] Patient [en]»35. Denn eigentliches Ziel der Zugreise war der Aufenthalt
im Kursanatorium - dessen damals bereits gestorbenen Gründer, der «in erster
Linie neurasthenische Grossstadtklientel» betreute und «sich selbst zum Thema
Neurasthenie [...] geäussert und mit seinen [...] Arbeiten Stoff für Neurastheniekapitel

in zeitgenössischen Neurologielehrbüchern geboten hat»36 -, weshalb die
Reise als eine Art «Akuteinweisung»37 angesehen werden kann. Es verwundert,
dass Mann zwei Jahre hatte verstreichen lassen, bevor er sein Erlebnis literarisch
verarbeitete. Möglicherweise wollte er das vom Unfall davongetragene Trauma,
das etwa zehn Prozent derjenigen betraf, die ein solches Eisenbahnunglück erlebt
hatten38, im Rahmen seiner neurasthenischen Anwandlungen verdrängen und

von sich weisen, um seinen Schock zu verarbeiten. Erst nachdem zwei Jahre ins
Land gegangen waren, empfand er ein ausreichendes Gefühl von Sicherheit und
Stabilität, um sein Erlebnis durch sein innerdiegetisches Alter Ego zu Papier zu
bringen: «Einmal, es ist schon zwei Jahre her, habe ich ein Eisenbahnunglück
mitgemacht — alle Einzelheiten stehen mir klar vor Augen.» (GKFA DE 470) Erst
nach gewonnenem Abstand ist es ihm möglich, sich nicht nur als erfolgreicher
und produktiver Künstler, sondern auch als Mann mit starken Nervenkostüm zu
inszenieren, der den Strapazen des modernen Lebens besser zu trotzen vermag als

die Mitreisenden, besonders im Vergleich zum vorher so eindrucksvoll wirkenden
«Herrn mit den Gamaschen» (GKFA DE 472), der vor dem Unglück noch als

Inkarnation der Selbstsicherheit auftrat, nach der Karambolage jedoch vor Angst
um Hilfe schreit (vgl. GKFA DE 475). Im Vergleich dazu wirkt der Erzähler —

natürlich mit der Möglichkeit, in der Retrospektive seine eigene und damit auch
Manns Darstellung etwas zu beschönigen — wie ein Vorbild der Selbstkontrolle.
Das Unglück wirkt in Form eines heftigen Stosses auf den Protagonisten. Ein
Stoss, der «sich sofort als unbedingt bösartig kennzeichnete, ein in sich abscheulich

krachender Stoss und von solcher Gewalt, dass [...] [ihm] die Handtasche

[...] aus den Händen flog und [...] [er] selbst mit der Schulter schmerzhaft

gegen die Wand geschleudert wurde.» (GKFA DE 475) Auch externe Gewalteinwirkung

und deren Auswirkungen auf den neurologischen Apparat waren ein

Untersuchungsgegenstand der Psychiater und Neurologen der Zeit. Das Ziel war

37



es, «die Stossfesdgkeit der menschlichen Nerven [...] angesichts von Reizüberflutung

und [...] Produktivkräften in den [modernen] Industriestaaten»39 zu
analysieren. Der in der Novelle eindrücklich geschilderte Stoss der für die Moderne

prototypischen Maschine sowie dessen Weiterleitung auf den Körper des

Protagonisten symbolisieren die Macht des modernen Lebens, welche mit grosser
Wucht auf das Nervenkostüm der Individuen wirkt.40 Das Leben in der Moderne

ging am Ende des 19. und zu Beginn des 20. Jahrhunderts einher mit der Gefahr

von nervenschadenden und Neurasthenie auslösenden Ereignissen, die nirgendwo

so stark den Charakter eines «Damoklesschwertes]»41 inhärent trugen wie im
Kontext der Eisenbahn. Am Protagonisten bewirkt der Zug einen Schaden, den

George Miller Beard in seiner bereits genannten Neurasthenie-Studie als ein

Leitsymptom der Erkrankung definiert. Die Beschreibung im Text erinnert stark an
das Symptom der anhaltenden Schwäche im Rückenbereich und an der Wirbelsäule.42

Der Protagonist spricht nicht etwa von einem stumpfen Schmerz in der

Schultern, sondern von einer «gewisse [n] Schwäche im Rücken» und einer davon
flankierten «vorübergehende[n] Unfähigkeit, hinunterzuschlucken.» (GKFA DE
476) Im Protagonisten und damit - in diesem Falle - auch bei Thomas Mann
manifestieren sich also eindeutig Symptome der Neurasthenie.

Resümierend ist an dieser Stelle anzumerken, dass sich Mann durch sein

Textäquivalent nicht nur als selbstsicheren Schriftsteller präsentiert, sondern auch
als menschliche Trutzburg gegen das «Trauma, [den] Schrecken [...] [und den]
Schock43 der Moderne. Für ihn, wie er 1906 an Kurt Martens schreibt, ist
»Heldenthum [...] ein <Trotzdem>, überwundene Schwäche, es gehört Zartheit [kursiv
i. Orig.] dazu."44 Mit dieser Zartheit geht jedoch auch die Empfänglichkeit für
die Gefahren und Leiden durch die Moderne einher, der weder Mann noch sein

Novellenprotagonist zu trotzen vermögen.
Der Zug kann daneben jedoch auch noch hinsichtlich einer anderen Ebene als

eine Manifestation der Moderne gelesen werden — nämlich auf einer kulturellen
und vor allem gesellschaftlich wie politischen. Die Eisenbahn dient im Rahmen
dieser Lesart als «Versuchsaufbau in dem die gesellschaftliche Ordnung vorübergehend

aufgehoben ist.»45

In Das Eisenbahnunglück ist der Versuchsraum die Gesellschaft des Deutschen
Kaiserreiches im frühen 20. Jahrhundert, repräsentiert durch eine Auswahl

exemplarischer Figuren und eben die Eisenbahn. Zunächst soll hierbei der

Protagonist Erwähnung finden. Bei diesem handelt es sich um einen Schriftsteller

von gutbürgerlichem Stande, der zwar nicht zu den wohlhabendsten Mitgliedern

der Gesellschaft gehört, jedoch bekannt und gutsituiert genug ist, um von
Literaturmäzenen einer bedeutsamen Stadt eingeladen zu werden. Zwar zahlt er
die kostspielige Zukunft in einem Schlafabteil Erster Klasse nicht selbst, jedoch
schliesst seine Aussage « [i] ch reise gern mit Komfort, besonders wenn man es

mir bezahlt» (GKFA DE 470) nicht aus, dass er die Finanzierung der Reise selbst

38



hätte bewältigen können. Zudem demonstriert er bei aller Normalität, welche
das Zugreisen in dieser Zeit bereits bestimmte, eine Anspannung, denn eine Reise

mit der Eisenbahn war nach wie vor, trotz vorhandener Distinktions- und Dis-
tinguierungsmöglichkeiten, eine Herausforderung angesichts der «wildfremden
Menschen [....] in nächster Nähe»46, mit denen er den Zug teilt. Die soziale
Differenz zwischen dem Schriftsteller, der «sein bedeutsames Schicksal» (GKFA DE
471) im Kontext seiner Fahrt mit dem des Zuges verbindet, zeigt sich darin, dass

er seinen Gepäckträger derart ausgiebig belohnt, dass dieser in einer Geste der
Devotion seine Mütze zieht. Dem Aufeinandertreffen sozialer Klassenunterschiede

wohnt er schweigend bei. Mit seiner «Abendzigarre an einem Gangfenster des

Schlafwagens, um das Treiben auf dem Perron zu betrachten» (GKFA DE 471),
agiert er als schweigender Beobachter von neutraler Position, der das Anschreien
einer alten und armen Frau durch den Schaffner beobachtet, von einem noblen
Herrn angerempelt wird - ohne, dass dieser sich entschuldigt, was der Schriftsteller

voller Bewunderung auf dessen hohe Herkunft lobend zur Kenntnis nimmt.
Zudem beschliesst er auch, bei einem offensichtlich die Grenzen der guten Form
überschreitenden Disput, den der Herr verschuldet, nicht einzugreifen, weil er
sich diesem sozial wohl unterlegen fühlt. Mit Blick auf seine Position innerhalb
des sozialhierarchischen Gefüges befindet der Schriftsteller und Erzähler sich

«irgendwo im Mittelfeld der Klassierungen und Deklassierungen.»47 Nichtsdestotrotz

befindet sich der Erzähler in der Ersten Klasse und innerhalb des Zuges
damit an der Spitze der Gesellschaft. Ohne Komforteinbussen und fernab der
Probleme der unteren Passagierschichten, verbringt er vor dem Zubettgehen in
einem freien Abteil eine «friedliche Lesestunde» (GKFA DE 473), die er bequem
rauchend auf einem Sofa, überzogen mit «seidenem lachsfarbenen Stoff», bestreitet

(GKFA DE 473). Er zeigt sich begeistert ob der luxuriösen Ausstattung seines

«Schlafzimmerchen[s]» (GKFA DE 474), die er detailliert beschreibt: «mit

gepresster Ledertapete, mit Kleiderhaken und vernickelten Waschbecken. Das

untere Bett ist schneeig bereitet, die Decke einladend zurückgeschlagen.» (GKFA
DE 474) Der technische Fortschritt, mit nie gekannter Geschwindigkeit in
einem fahrenden Hotelzimmer zu reisen, entlockt dem Passagier einen Ausdruck
der freudigen Überraschung. Zeitgleich vermag es diese - ob des vorgefundenen

Komforts - Zelebrierung der Elmgebung auch, evidente Distanz zu den so-
zioökonomisch Schwächeren zu erzeugen und Sozialneid zu schüren. Honold
weist berechtigterweise auf den Künstlerstolz hin, den Mann durch seinen Erzähler

artikuliert; Stolz, «dem literarischen <Betrieb> diese Form der Anerkennung
abgerungen»48 und sich derart etabliert zu haben. Der Luxus und Komfort des

damaligen Hightech-Vehikels Zug ist hierbei nicht das alleinige Merkmal der
modernen Gesellschaft des Deutschen Kaiserreiches, in welcher der Text spielt,
sondern auch das Repräsentationsbemühen des Künstlers. Es wurde bereits

daraufhingewiesen, dass Mann sein Text-Ich nutzt, um sich als der erfolgreiche und

39



produktive Schriftsteller zu inszenieren, der er bis dato nicht war. Die ausgiebig
geschilderte grossbürgerliche Art zu reisen erscheint angesichts der Kondition
insofern nachvollziehbar, als «das grössere symbolische Kapital zu jener Zeit nicht
[mehr] auf Seiten der feinsinnigen Nervenkunst, sondern in der [...]
Darstellungsmacht eines öffentlichen Schauspielertums zu liegen»49 schien. Politisch

von Preussen dominiert, liess das Reich substanzielle kulturelle Betätigung und
Schwerpunkte vermissen, während gehaltlose Opulenz im Vordergrund stand.50

«Das Wilhelminische Kaiserreich hielt für tatsächliche wie für angemasste
Autoritäten quasi-monarchistische Habitusformen bereit und erlaubte [...] demonstrative

Herrschaftsallüren, deren theatrale Suggestivkraft [...] [sich auch] Thomas
Mann nicht entgehen liess.»51 Nicht nur im echten Leben nutzte er derlei
Attitüden, sondern auch ironisiert als literarisches Objekt. Auch seine «Kunst- und
Virtuosenfahrt» (GKFA DE 470) intendiert der Erzähler als ein solches Ereignis
zur Statusbildung und -festigung. Der Künstler inszeniert sich und offeriert dem

jubelnden Publikum die Möglichkeit, einen Blick auf den Kunst-<Fürsten> zu
erhaschen: «Man repräsentiert, tritt auf, man zeigt sich der jauchzenden Menge;
man ist ja nicht umsonst ein Untertan Wilhelms II.» (GKFA DE 470) Der Kaiser
wird hier nicht zufällig erwähnt, galt er doch als Manifestation des

Repräsentationsgedankens. Honold sieht in dieser Passage gleich zwei mögliche Gründe
des Sachverhalts der Majestätsbeleidigung: einerseits durch den anmassenden

Versuch, sich hinsichtlich des Repräsentationswillens mit dem Kaiser zu messen
und andererseits durch die Gefahr der möglichen Enttarnung des gehaltlosen
Blendwerks durch jene jubelnde Menge.52 Es bleibt hier festzuhalten, dass diese

Art der Repräsentation für einen realen wie fiktiven Schriftsteller im Kaiserreich
durchaus pragmatische Gründe hatte, ungeachtet ihrer Oberflächlichkeit. Wie
häufig bei Thomas Mann geschieht dies in einer sarkastisch-ironischen Form,
welche einen unumstösslichen Wahrheitsgehalt inhärent trägt und zeitgleich
einen Kommentar auf seine Existenz darstellt. Das Deutsche Kaiserreich und
dessen gesellschaftlich-kulturelles System indiziert sich jedoch auch anhand der
anderen Figuren im Text.

Sämtliche aufgetretene Figuren setzt Mann als Inkarnationen des gesellschaftlichen

Rollengefüges des Kaiserreiches ein; die Reisesituation «bildet ein
standardisierendes Ensemble von sozialen Rollen und [für die Zeit] rollentypischen
Verhaltenswesen aus.»53 Als besonders auffällig gestaltet sich der Schaffner vor
der Abfahrt des Zuges. Hinsichtlich seiner Erscheinung besticht dieser durch
sein «rote[s] Lederbandalier», seinen «Wachtmeisterschnauzbart» und seinen
«unwirsch wachsamen Blick.» (GKFA DE 471) Optisch evoziert er damit nicht
den freundlich-umsorgenden Zugbegleiter, sondern erinnert an einen harten und
erbarmungslosen Sittenpolizisten, der die Untertanen des Staates, auf das

Harscheste an- und zurechtweist, was ihm Kraft seiner staatlichen Autorität gelingt.
Besonders auffällig ist hier das rote Lederband um seine Schulter, das gewöhnlich

40



als eine Art Patronengürtel verstanden wird, womit sich die von ihm verkörperte
Staatsgewalt inhaltlich auf die militärische Macht und Symbolik bezieht, die im
Wilhelminischen Deutschland omnipräsent war. Die von ihm ausgestrahlte
Regeltreue zeigt sich direkt in der Interaktion mit einer «alte[n] Frau in [...] [einer]
fadenscheinigen schwarzen Mantille» (GKFA DE 472). Diese tadelt er lautstark,
«weil sie um ein Haar in die [ZJweite Klasse eingestiegen wäre.» (GKFA DE
472) Angesichts ihres ärmlich wirkenden Äusseren ist davon auszugehen, dass

ihr der Zustieg in diese Klasse nicht gestattet gewesen wäre, jedoch überrascht
die unfreundliche Art und Weise des Schaffners. Einmal mehr demonstriert er
nicht nur die soziale Kälte des Staatsapparates, sondern auch die starre Klassengesellschaft,

in der sozial Schwächere mit autoritärer Herablassung behandelt und
gegängelt werden. Diese Beobachtung veranlasst den Erzähler zu einer ersten
Reflexion über den Staat, in dem er lebt: «Das ist der Staat, unser Vater, die Autorität

und die Sicherheit. Man verkehrt nicht gern mit ihm, er ist streng, er ist wohl

gar rauh, aber Verlass, Verlass ist auf ihn und dein Koffer ist aufgehoben wie in
Abrahams Schoss.» (GKFA DE 472) Auf sachlicher Ebene ist diese Aussage zu
falsifizieren, denn mit Blick auf das Ende der Erzählung stellt der Umgangston
des Schaffners keinesfalls einen Hinweis auf die Sicherheit der Passagiere und
ihres Gepäcks dar. Autoritär wirkt der Staat in Person des Schaffners aber

dahingehend, dass der Erzähler durch ihn derart eingeschüchtert wird, sodass er keine

Fragen stellt oder Einwände äussert. Der Staat agiert also tyrannisierend und
unterdrückend. Vor dieser Folie ist auch die postulierte Verlässlichkeit des Staates

als ambivalent zu verstehen: Für nicht-privilegierte Untertanen gilt die Verlässlichkeit

hinsichtlich ihrer Unterdrückung; für die Elite ist auf ihn Verlass, dass

deren Privilegien verteidigt und gewahrt bleiben. Dies zeigt sich direkt anhand
der nächsten Figur, die auftritt.

Der Erzähler erblickt einen Herrn, der «in Gamaschen und gelbem
Herbstpaletot» am Gleis «lustwandelt» (GKFA DE 472). Dieser führt einen kleinen
Hund mit sich, «eine gedrungene Dogge» mit einem luxuriösen «silberne[n]
Halsband» und einer Leine aus «farbig geflochtenem Leder.» (GKFA DE 472)
Einen noch grösseren Eindruck macht der Herr, der aus Sicht des Schriftstellers
«sicher von edelster Abkunft ist.» (Ebd.) Er trägt ein Monokel, das seine «Miene
verschärft, ohne sie zu verzerren, und sein Schnurrbart ist trotzig aufgesetzt,
wodurch seine Mundwinkel wie sein Kinn einen verachtungsvollen und willensstarken

Ausdruck gewinnen.» (GKFA DE 472) Seine optischen Attribute reflektieren
das Wilhelminische Vorbild: Der Bart entspricht dem des Kaisers und der

verachtungsvolle Ausdruck seines Gesichts spiegelt die Mentalität der herrschenden
Klasse den anderen Gesellschaftsteilen gegenüber wider, die von Standesdünkel

geprägt war. Dieses optisch indizierte Herrenmenschentum setzt sich in seiner
behavioralen Komponente fort. Er richtet eine Frage an den Schaffner, der —

angesichts dessen, mit welcher Sorte Mensch er sich konfrontiert sieht — die Rolle

41



wechselt und nun seinerseits untertänig auf eine (vermeintlich) höhere Autorität
reagiert. Zudem kommt auch der Schriftsteller selbst in Kontakt mit dem Herrn,
denn er wird von ihm angerempelt. Eine Entschuldigung bleibt aus, wozu ihm
nach der Meinung des Erzählers dessen Abkunft das Recht gibt. Noch weiter geht
der Herr dadurch, dass er - verbotenerweise - seinen Hund mit in das Schlafabteil

nimmt. Auch dies lobt der Schriftsteller und sieht es als das Standesrecht
des Herrn an, diejenigen Gesetze zu missachten, die für den Rest der Gesellschaft

gelten. «Das Anherrschen und Angeherrscht-Werden, das Sich-Aufspielen oder

Sich-Wegducken sind [mit Blick auf alle Standes- und Klassengrenzen]
augenscheinlich die einzig zugelassenen Optionen im sozialen Verhaltensregister dieser
Gesellschaft.»54 Dieses Register kulminiert im Disput zwischen dem Herrn und
dem Fahrkartenkontrolleur. Dieser muss die Fahrkarte des Herrn kontrollieren,
worauf dieser ungehalten zu toben beginnt. Von der Beleidigung «Affenschwanz»

(GKFA DE 474), die dem Erzähler Eindruck macht, lässt sich der Kontrolleur
in der Erfüllung seiner Pflicht nicht abhalten. Darauf schleudert der Herr
diesem sein Fahrkartenheft entgegen, das ihn «heftig [...] ins Gesicht» (GKFA DE
474) trifft. Der Kontrolleur prüft die Karte pflichtbewusst und zieht unter
devoter Ehranbietung von dannen. Der Erzähler erwägt kurz, einzuschreiten, doch
entscheidet sich letztlich dagegen. Wieso tut er dies? Allem Anschein nach ist
das Standesdenken derart tief in seiner sozialen DNA verankert, dass er es nicht

wagt, gegen ein Mitglied der gesellschaftlichen Elite vorzugehen. Er unterliegt
der «Autoritätszugehörigkeit und [...] [dem] Faible [der Wilhelminischen
Gesellschaft] für Uniformen, Titel und Machtinsignien»55 ebenso wie die anderen
Abziehbilder im Kontext der Reisegesellschaft — eine eindeutige Darstellung des

gesellschaftlich-kulturellen und politischen Status quo.
Doch dieser Status quo wird infolge des Unfalls durcheinander gewirbelt, er

verliert vorerst seine Gültigkeit. Von überall vernimmt der Erzähler entsetztes
und panisches Rufen. Nach einem kurzen Intermezzo der Aufregung verlässt er
wie die anderen Passagiere des Wagens den Zug mit einem Sprung auf das Gleis.

Mit grosser Panik reagiert er auf die Information, dass der Gepäckwagen zerstört
worden sei. Er ist erfüllt von der Angst um sein Manuskript; sein «Bienenstock,
[s]ein Kunstgespinst, [...] [s]ein Stolz und Mühsal» (GKFA DE 478) scheint

unwiederbringlich verloren. Des Einzigen, was sein Leben mit Inhalt und Sinn
erfüllt, was ihm den Status in der Gesellschaft bringt, scheint er verlustig geworden

zu sein. Diese Angst legt sich mit der Ankunft der Feuerwehr schnell wieder,
da er sieht, dass der Gepäckwagen fast unbeschädigt ist, worauf er sich redselig
unter die anderen Leute mischt.

Noch bevor alle Fahrgäste den beschädigten Zug verlassen, steht der Herr mit
den Gamaschen erneut im Fokus. Allerdings zeigt er keine Spur mehr von der

Erhabenheit und Unangreifbarkeit: Mit «von Angst entstelltefr] Stimme» (GKFA
DE 475) ruft er gedemütigt um Hilfe. In einem Anflug von Aktionismus — wohl

42



auch, um seine gesellschaftliche Ehre zu retten — versucht er, eine Notaxt zu
erreichen, was ihm jedoch misslingt, worauf er eigennützig den Zug verlässt. Dies

zeigt den Egoismus der Eliten; diese stützt ihren Herrschaftsanspruch auf
Inszenierung, Insignien und Traditionen. Wenn es die Situation aber wahrlich erfordert,

setzt sich ein Egoismus durch, der bestimmt ist von der Egalität gegenüber
den Untertanen. Auch der Schlafwagenbeamte kehrt zurück und demonstriert
keinerlei staatlich-autoritäres Verhalten mehr: «[E]r liess seine amtliche Sachlichkeit

dahinfahren, die grossen Ereignisse lösten seine Zunge» (GKFA DE 476); ein
Hinweis darauf, dass der Staat die Menschen in derart feste Rollen- und Hierar-
chiekonstrukte presst, sodass sie nicht nur den humanen Umgang mit anderen

ablegen, sondern auch ihren eigenen menschlichen Charakter, Auch der zweite
auftauchende Beamte hat sämtliche Autorität eingebüsst; es ist der Stationschef,
der «ohne Mütze» (GKFA DE 477) am Zug entlang läuft und «weinerlich» (ebd.)
Befehle ruft, um die Passagiere «in Zucht zu halten» (ebd.), was nicht gelingt,
denn niemand achtet einen Staatsvertreter ohne die entsprechenden Insignien.
Schliesslich tritt der Schaffner auf. Er läuft jedoch nicht gebieterisch wie zu
Beginn, sondern er humpelt und klagt ausschliesslich über Knieschmerzen. «Der
Staat, unser Vater» (GKFA DE 478) sowie die Menschen, die diesen Staat erst
bilden, indizieren also eindeutig Vulnerabilität. Menschen sind Spielbälle äusserer

Umstände und höherer Mächte, was der Unfall der Eisenbahn evident illustriert.
Die Entgleisung im Text findet hinsichtlich des Staates statt, das politische und
soziale System gerät aus der Bahn, die «zuvor sittsam aufgeteilten Geschlechter
werden [...] durcheinandergewürfelt, [...] [die] sozial distinkten Passagierklassen

aus ihren statusgetrennten Abteilen [geraten] durcheinander.»56 Auf diese

Unordnung reagieren die Passagiere mit gesteigerter Gesellig- und Redseligkeit;
Distinktionsgrenzen verschwimmen und die vorher strikt in Klassen gegliederte
Reisegemeinschaft mischt sich und tauscht sich auch — menschliche Interaktion
entsteht.

Diese Situation besteht aber vermeintlich nur kurz, denn als die Feuerwehr

eintrifft, birgt diese den Gepäckwagen und stellt wieder «etwas wie Ordnung in
die Sache» (GKFA DE 480). «[D]ieser Staat, unser Vater gewann wieder Haltung
und Ansehen.» (GKFA DE 480) Doch ist dem wirklich so, kann das Unglück
und dessen Folgen derart schnell und rückstandslos beseitigt, der Status Quo
wieder hergestellt werden? Es findet sich jedenfalls schnell ein Ersatzzug für die

gestrandeten Passagiere sämtlicher Klassen.

Doch in jenem neuen Zug entpuppt sich ein weiteres Problem für die vorher
so unnachgiebig durchgesetzte Klassengesellschaft. Die vorausgegangene Havarie
führt dazu, dass nun jeder Fahrgast - ungeachtet des zuvor gelösten Tickets - in
die Erste Klasse stürmt. Die zuvor wagentechnisch so exklusiven und privilegierten

Fahrgäste verlieren damit ihren vorigen Nimbus und ihr Distinktionsmittel.
Besonders schwer wiegt dieser Verlust für den Herrn in den Gamaschen, der auch

43



seinen Hund abgeben musste. Sämdiche Privilegien aufgrund seines Standes werden

ihm in diesem neuen, klassenlosen Zug genommen; er ist nun ein Mensch
wie jeder andere auch. Als er seinen Unmut artikuliert, antwortet ein anderer

Fahrgast, dass er froh sein solle, dass er überhaupt sitze. Auch die alte Dame,
die zuvor noch aus der Zweiten Klasse vertrieben wurde, lässt sich glücklich auf
ein «Plüschkissen» (GKFA DE 481) nieder und kann ihr Glück kaum fassen. In
diesem neuen gesellschaftlichen System innerhalb des Zuges, das regiert wird von
der «Majestät des [aus dem Auge der Elite] Unglücks» (GKFA DE 481), verzichten

die zuvor so Privilegierten auf ihre überbordende Bevorzugung zum Wohle
der Mehrheit: im Ersatzzug sind alle Menschen gleich.

Am Ende bringt Mann noch einmal den Schreckensterminus eines jeden Kaisertreuen

ins Spiel: den Kommunismus. Diesen skizziert er in Das Eisenbahnunglück
als zeitlich begrenzte Vision. Sobald der Zug hält und die Passagiere die Erste
Klasse verlassen, begeben sie sich wieder in ihre Standesbahnen; der Verlust der

Privilegien und damit die Gleichheit der Menschen endet mit dem Abschluss
der Reise. Der erste Zug ist dabei als «verdichtete hierarchische Einrichtung eine

Sozioskopie en miniature, an der die gesellschaftlichen Mechanismen des

Wilhelminischen Kaiserreiches und seiner Staatsfrömmigkeit»57 ironisch dargestellt
werden; der zweite Zug dient als fahrendes Versuchslabor für eine alternative
Gesellschaftsform, deren humanitäres Potenzial sehr kurz geschildert wird. Es

scheint der Glaube und die Hoffnung auf einen — durch die technologischen
Weiterentwicklungen in Form der Eisenbahn - Fortschritt durch, der letztlich
zu mehr sozialer Gerechtigkeit führen soll. Will Mann also am etablierten

Klassensystem rütteln, einen sozialistischen Umsturz skizzieren und befeuern? Eher
nicht. Thomas Mann war sich des Chaos des «Wesen[s] der Dinge»58 sowie des

system- und ordnungsgefährdenden Potenzials moderner Entwicklungen, für
welche die Eisenbahn als Galionsfigur zu lesen ist, bewusst. Politisch hatte Mann
jedoch wenig Interesse an einem kommunistischen Umschwung, sein politisches
Idealbild war das des «aufgeklärten Absolutismus. Ein Bündnis von Macht und
Geist muss an die Spitze, dann lässt sich alles ordnen.»59 In seinen Grundzügen
entsprach das Kaiserreich also seinen Vorstellungen, jedoch verteufelte er den

Kommunismus nicht (sonst wäre dies in der Novelle deutlicher dargestellt),
sondern erkannte in ihm — repräsentiert durch die Eisenbahn — möglicherweise ein
Potenzial zur Ergänzung der bestehenden Ordnung durch die Komponente der

Humanität und erhöhten sozialen Gerechtigkeit; ergo eine eher sanfte und
modifizierende Evolution statt einer radikalen Revolution. Wie so häufig suchte Mann
für diese Art der Proklamation keine Bühne, sondern wählte die Literatur als

Kommunikationsmedium und Experimentierfeld. Genauer gesagt, er nutzt den

Zug als prototypisch modernen Gegenstand, um nicht nur die aktuelle Gesellschaft

zu beobachten und ironisch in ihre Bestandteile zu sezieren. Er verwendet
die literarisierte Eisenbahn auch, um einerseits zu demonstrieren, wie etablierte

44



und stabil geglaubte Systeme durch den technologischen und gesellschaftlichen
Fortschritt ins Wanken geraten können; andererseits zeigt er auch auf, dass

gesellschaftlich-politische Systeme — durch technischen wie gesellschaftlichen
Fortschritt, den die Eisenbahn repräsentiert — modernisier- und korrigierbar sind.
Der Zug erinnert damit nicht nur optisch hinsichtlich der Form an ein Reagenzglas,

er wird in Das Eisenbahnunglück auch verwendet wie eines, nämlich als Ge-
fäss und Behältnis für ein — in diesem Falle — literarisch-soziales Experiment.

IV.
Die Eisenbahn als Ort des Kosmopolitischen, der Entgrenzung

und der Erkenntnis

In den 1950er Jahren etablierte sich nicht nur das Automobil immer weiter in
Westeuropa, auch die Passagierluftfahrt wurde nach dem Zweiten Weltkrieg derart

ausgebaut, dass Flugreisen sowohl in den atlantischen wie in den pazifischen
Raum möglich waren. Zudem begannen in dieser Zeit moderne Flugzeuge mit
Strahltriebwerken vor allem im Bereich der Langstreckenreisen die bis dato
eingesetzten Propellerflugzeuge zu verdrängen. Noch zur Verfassungszeit der Bekenntnisse

des Hochstaplers Felix Krull war Thomas Mann sich dieser technischen

Errungenschaften und des beinahe magisch erscheinenden Fortschritts des Fliegens
nicht nur bewusst, er nahm dieses Angebot auch selbst in Anspruch: Noch per
Schiff ins US-amerikanische Exil gereist, kehrte er von dort über den Wolken
zurück nach Europa.60 In seinem letzten Text findet sich jedoch keinerlei Erwähnung

des Flugverkehrs, obwohl der Text eine Vielzahl von Reisen beinhaltet.
Zunächst mag dies ein bewusstes Exkludieren technologischen Fortschritts sein. Bei
der Lektüre erschliesst sich der Grund jedoch auf schnelle Art und Weise, denn
die Handlung, das im Rückblick von Protagonisten erzählte Leben, begann in
der Mitte der 70er Jahre des 19. Jahrhunderts und der erzählende Krull gibt an,
das 40. Lebensjahr erreicht zu haben. Daraus ergibt sich die simple Konklusion,
dass in dem Temporalabschnitt, in welchem die erzählte Welt wie die Handlung
angesiedelt sind, weder der Automobil- noch der Flugverkehr in der erwähnten
Form existent waren. Es gab jedoch ein primäres Fortbewegungsmittel, das es

erlaubte, schnell, komfortabel und zuverlässig auch weite Strecken zurückzulegen.
Ein Vehikel, das im Zentrum des inhaltlichen wie motivischen Höhepunktes des

Romans steht: die Eisenbahn; und diese soll hinsichtlich ihrer Bedeutungs- und
Deutungsmöglichkeiten thematisiert werden.

Im Hinblick auf dessen Entstehungs- und Publikationsgeschichte nimmt der

Krull eine Sonderrolle im Mann'schen Œuvre ein: Zu Beginn der 1900er Jahre
erdacht und konzipiert, wurde er erst - nach jahrzehntelangen Unterbrechungsphasen

- 1954 veröffentlicht. 1905 begann Mann mit ersten Vorarbeiten und

45



Notizen, der Sammelprozess dauerte weitere Jahre. 1910 schliesslich begann die

Arbeit, die allerdings recht stockend voranging.61 Bis 1914 brachte Mann zwar
einiges zu Papier. Das bis dahin angesammelte Konvolut aus «zahlreichen
Materialien, Notizblätterfn], Zeitungsausschnitte[n] und ähnliche[m]»62 fand sich

zu diesem Zeitpunkt aber noch nicht verarbeitet, skizzierte aber bereits die
«Psychologie des Hochstaplers [...], seine Problematik und seine Bedürfnisse» sowie
Motive des «Rollentausch[es] und [der] Identitätsveränderung».63 Im Sommer
des Jahres 1911 war wahrscheinlich das Buch der Kindheit fertiggestellt, bevor
Mann eine einjährige Pause einlegte, dann ein Jahr weiterarbeitete, bevor 1913
das Projekt wieder beiseite gelegt wurde, um den Zauberberg zu beginnen.64 Die
Hochstaplergeschichte gab Mann jedoch nicht auf, er «hielt das Krull—Konvolut,
Handschriften, Notizen, Drucksachen, Bilder zusammen und führte es durch alle

Stationen seines Lebens mit sich.»65 Nach zwei Weltkriegen und der Veröffentlichung

des Zauberberg und der /osz^A-Tetralogie beschloss Mann, angesichts der

Entwicklungen auch innerhalb seines eigenen Schaffens, stoffliche und inhaltliche

Änderungen bezüglich des Krull vorzunehmen: Er reicherte den Text unter

anderem um eine mythologische Komponente an.66 Am 26. Dezember 1950
fuhr Mann erstmals seit fast 40 Jahren mit der Arbeit am Roman fort, kürzte die

Handlungselemente und setzte an anderen Stellen ausschweifendere natur- und
kunstphilosophische Exkurse und Gespräche.67 So stellt er den Text genau drei
Jahre später fertig, dessen Auslieferung schliesslich am 27. September 1954
begann.68

Im Vergleich zu den anderen hier thematisierten Texten gestaltet sich der Plot
des Krull als bedeutend umfangreicher. Dies überrascht wenig, da es sich bei
diesem um einen Roman und eben nicht um eine Novelle handelt, was nicht nur in
einer Mehrzahl von Erzählsträngen, sondern auch in einer grösseren Vielfalt von
inhaltlichen Aspekten sowie Motiven und Sujets resultiert. Nichtsdestotrotz soll
die Textkenntnis an dieser Stelle kurz aufgefrischt werden. Aus der Retrospektive
erzählt der zurückgezogen lebende, 40-jährige Felix Krull von seiner bewegten
Vergangenheit und den Abenteuern in seinem Leben, die ihn dorthin geführt
haben, wo er nun ist. Er wird Mitte der 1870er Jahre im Rheingau in eine
Industriellenfamilie geboren. Der Vater verdient als Schaumweinfabrikant den
Lebensunterhalt der Familie, wobei sein Produkt von derart schlechter Qualität
ist, dass die prachtvolle Verpackung darüber hinwegtäuschen muss. Zugleich
pflegt der Vater einen ausschweifenden, kostspieligen und moralisch fragwürdigen

Lebensstil, sodass die Familie Krull in der Stadt sekludiert bleibt, was
dazu führt, dass auch der junge Felix ohne Freunde aufwächst, was ihm jedoch
keinen Kummer bereitet, da er von Kindesbeinen an davon überzeugt ist, anderen

Menschen überlegen zu sein. Sein Talent zu Rollenspiel und Inszenierung
demonstriert sich früh, beispielsweise im Rahmen von Konzerten - infolge derer

er bejubelt wird, obgleich sein Instrument keinen Ton hervorzubringen vermag

46



- oder als Modell für seinen Patenonkel stehend, wobei er in jeder Verkleidung
so aufgeht, dass der Aufzug nicht mehr als Verkleidung zu identifizieren ist. Als
Schlüsselerlebnis mit lebensbeeinflussenden Folgen entpuppt sich seine Begegnung

mit einem Schauspieler, wobei Felix erkennt, dass das Publikum - und
damit auch die Welt — nach Illusion und Verführung verlangt, was sich mit
seinem eigenen Wesen und Weltbild kongruent verhält. Bevor er die Volljährigkeit
erreicht, gerät der Vater in die Insolvenz und begeht Suizid. Felix folgt seiner

Mutter nach Frankfurt, wo diese eine Pension eröffnet. Den Aufenthalt in der

Metropole nutzt er, um sich mit dem Leben der Oberschicht vertraut zu
machen, zu der er jedoch noch keinen Zutritt hat. Aufgrund seines Aussehens und
seiner Art, das erotische Interesse beider Geschlechter auf sich ziehend, gerät er
auch in die Sphären zwielichtiger Kreise: Er lernt eine Prostituierte kennen, als

deren Zuhälter er fungiert und unteren deren Anleitungen er seine früh erworbenen

Fähigkeiten als Liebhaber komplettiert. In Frankfurt muss er sich zudem
der Musterung für den Militärdienst unterziehen, den er nicht anzutreten
gedenkt. Er konsultiert medizinische Lehrbücher, durch deren Studium es ihm
gelingt, einen täuschend echten epileptischen Anfall zu simulieren, womit er
seine Ausmusterung erreicht. Darauf folgt er dem von seinem Paten ausgearbeiteten

Lebensplan und bricht nach Paris auf, um dort in einem Grand Hotel eine

Anstellung zu finden. Während er beim Grenzübertritt vom Zoll kontrolliert
wird, stiehlt er unbemerkt das Schmuckkästchen einer Dame. Zu Beginn seiner

Hoteltätigkeit wird er als Liftboy eingesetzt und in Armand umbenannt. Den
gestohlenen Schmuck veräussert er bei einem Hehler, vom Erlös finanziert er die

Partizipation am belle vie de Paris. Im Hotelaufzug trifft er auf die Dame, die

er zuvor bestahl und welche ihn in erotischem Interesse auf sein Zimmer lädt.
Dabei gesteht Krull ihr den Diebstahl, worauf sie ihn zum Hermes stilisiert und
ihn dazu auffordert, weitere ihrer Schmuckstücke zu stehlen. Durch den Erlös
durch das Raubgut und seinen Aufstieg innerhalb der Hotelhierarchie führt er
das Leben eines wohlhabenden Dandys. Während des Besuchs einer Zirkusvorstellung

erkennt Krull seine eigenen künstlerischen Ambitionen: Inspiriert von
den Artisten, setzt er sich zum Ziel, die Welt und deren Bewohner einzunehmen
und zu verzaubern. Zwei Gäste des Hotels bemühen sich erfolglos um Krulls
Gunst, da er seine Freiheit nicht aufgeben möchte. Als er jedoch die Bekanntschaft

des Marquis de Venosta macht, beschliesst Krull, sein schauspielerisches
Talent anzuwenden und schlägt diesem einen Rollentausch vor: Krull
unternimmt an Stelle des Marquis eine Weltreise, damit dieser Zeit mit einer Pariser

Sängerin verbringen kann. Nach dem Studium des Lebens und der Charakteristika

des Marquis bricht Krull auf. Die Reise beginnt in einem Nachtzug nach

Lissabon, der den Schauplatz für den kunst-, lebens- und naturphilosophischen
Höhepunkt des Romans bildet. Im Speisewagen trifft Krull den Paläontologen
Professor Kuckuck. Dieser doziert über die Evolution des Kosmos, des Lebens

47



und des Menschen sowie den Sinn und die Beschaffenheit der humanen Existenz.

In Lissabon fügt sich Krull schnell in die Familie und in das Arbeitsumfeld
Kuckucks ein. Krull adaptiert immer stärker die Persönlichkeit des Marquis und
berichtet auch <seinen> Eltern von seinen abenteuerlichen Erlebnissen. Er
besucht mit der Familie Kuckuck einen Stierkampf, wobei seine Aufmerksamkeit
gespalten ist zwischen dem Kampfe und der Erscheinung der Frau Kuckucks.
Das Ende des Romans bildet ein Treffen zwischen Krull und Zouzou, der Tochter

des Professors, währenddessen er sie küsst. Die Situation wird gestört, als

Kuckucks Frau auftritt und ihre Tochter fortschickt, nur um Krull daraufhin
selbst zu verführen.

Bevor Krull den Zug besteigt und dieser ins Blickfeld rückt, soll an dieser Stelle

kurz auf die Hintergründe der Figur eingegangen werden. Die philosophische
Grundlage der Persönlichkeit Krulls stellt Manns Interesse für und seine

Auseinandersetzung mit Schopenhauers Weltsicht dar. Danach handele es sich bei der
Realität, bei der wahrnehmbaren Welt um eine scheinhafte Konstruktion, eine

Illusion. «Das Ding an sich»69, die wahrhaftige Realität, vermöge der Mensch
nicht zu erkennen, da dessen Intellekt gebunden sei an «die Erkenntnisform von
Zeit, Raum und Kausalität [...].»70 Das Primärcharakteristikum des Menschen
sei der «illusionäre Charakter des Lebens»71, die Welt das «Blendwerk des principii
individuations (ebd.). Aufgrund des irrtümlichen Glaubens der Menschen an
die individuelle Vielheit sei es eben nicht möglich, die Einheit allen Seins, das

Ding an sich, zu erkennen. Thomas Mann folgt diesem Konzept und
durchschaute jenen Illusionscharakter des Lebens. Als selbsterklärter Künstler der
Erkenntnis sah er sich dazu veranlasst, die «Welt als Schauspiel»72 hinzunehmen.
Diese Uberzeugung teilt Krull mit seinem Schöpfer; er durchschaut die aufTrug,
Täuschung und Blendwerk basierende Welt. Er weiss, dass er in einem Umfeld
lebt, das ihn täuscht, zugleich aber auch von ihm getäuscht wird: Er führt ein

«trügerisches Dasein in einer trügerischen Welt.»73 Allerdings benötigt er dabei
keine Schopenhauer'sche Erlösung, sondern er akzeptiert den reziproken
«Blendwerkcharakter»74 der Welt und ihrer Bewohner; er ist zugleich ihr Opfer wie auch
ein Sieger über sie.75 Er partizipiert an der Welt als Schauspieler: Für ihn ist die
Erde eine Bühne, auf der er «das Illusionäre von Welt und Leben [...] [bejah[t]
und das Schauspiel seines Lebens zu einem schönen Schauspiel [...] gestaltejt].»76

Infolgedessen ist er kein «Schauspieler von Beruf, sondern aus Berufung»77: Das

Wechseln von Rollen erfüllt in ihm ein erotisches Verlangen und Bedürfnis.
Auffällig dabei ist, dass Krull sich durch die Übernahme verschiedener Rollen nicht
verändert, sondern jeweils ein gänzlich anderer wird.78 Er ist nur ein Bild, eine

Projektionsfläche und eine Anziehpuppe. Er verfügt über keine reale Individualität,

er ist «eine illusionäre Existenz»79, die Rollen einnimmt. Den Kulminationspunkt

seines «völlig aufTäuschung ausgelegten Lebens»80 bildet die Übernahme
der Rolle des Marquis de Venosta.

48



Als eben dieser macht er sich auf den Weg von Paris nach Lissabon in einem

Transportmittel, das seinem <neu erreichten) Adelsstand angemessen ist. Er
besteigt den Nord-Süd-Express. Dieser basiert wohl auf dem Sud-Express, der 1884
als Bestandteil einer Verbindung unter anderem zwischen Paris und Lissabon

konzipiert wurde und diese Strecke ab 1887 auch befuhr. Der Zug galt lange
Zeit als der schnellste Europas.81 Doch diese Bahn erreichte nicht nur hohe

Geschwindigkeiten, sie verband diese gleichzeitig mit enormen Komfort und Luxus,

was selbst anspruchsvollste Passagiere zufriedenstellte. Auch Krull als Marquis
findet Gefallen an seiner Reise-Logis in seinem «spiegelgeschmückten, grau-plü-
schenem Halbcoupé erster Klasse.»82 Er sirzt, edel und dem Vehikel angemessen
gekleidet in «wohlgebügelten englischen Flanell mit hellen Gamaschen über den
Lackstiefeln» (GKFA FK 297), «am Fenster, den Arm auf die Klapplehne der
Sofabank gestützt, das Hinterhaupt am Spitzenschutz der bequemen Rückenlehne»

(GKFA FK 297). Von Luxus umgeben, versetzen ihn das «rhythmische!]
Stampfen und Eilen des Zuges» (GKFA FK 298) beinahe in einen Zustand der
Trance, den er verlässt, als er darauf aufmerksam wird, als die Dämmerung
einsetzt und die Zugbeleuchtung angeschaltet wird, die Krulls «Privat-Behausung»
(GKFA FK 298) noch eindrucksvoller in Szene setzt. Aus dieser bricht er auf, um
sich zum Diner auf den Weg in den Speisewagen zu machen, wo er auf Professor

Kuckuck trifft, mit dem er ein Gespräch über das Wesen des Universums und
der Existenz führt. Während dieses Dialogs ist für das leibliche Wohl der

Gesprächspartner bestens gesorgt: Es gibt unter anderem «Olsardinen, Gemüsesalat

und Sellerie» (GKFA FK 300), «Ale» (GKFA FK 300), «Suppe» (GKFA FK 301),
«Vichy-Wasser» (GKFA FK 301), «Fisch» (GKFA FK 304) und «Mokka» (GKFA
FK 318). Der sich durch ein mondänes Interieur auszeichnende Speisewagen,
der auch für Thomas Manns körperliches wie soziales Wohlergehen auf seinen
zahllosen Zugreisen immer von hoher Relevanz war,83 bieten dabei den perfekten

Schauplatz für das verdichtete und hochanspruchsvolle Gespräch der beiden

Herren, die zum Ende hin allein im Wagen sitzen. Sie können sich vollumfänglich

auf ihre Unterredung konzentrieren, während sie in Höchstgeschwindigkeit,
von Raum und Zeit entrückt, davongetragen werden.

Das Gespräch zwischen Kuckuck und Krull stellt nicht nur das

philosophisch-gedankliche Kernstück des Romans dar; Thomas Mann nutzt es, um
durch die Worte des Professors eine «Rekapitulation [...] der Hauptthemen- und
Motive» seines eigenen Lebenswerkes vorzunehmen und «alle seine Kirchenväter»84

Schopenhauer, Nietzsche, Wagner und Goethe ein letztes Mal zu zelebrieren.

Die Inhalte des Dialogs, der eher ein Vortrag Kuckucks ist, ausführlich in
ihrer Gesamtheit darzustellen, würde den hier aufgespannten Rahmen sprengen,
die Quintessenz soll dennoch hier dargestellt werden.85 Grundlegend beruft
Kuckuck sich auf Schopenhauers Naturphilosophie. In dieser denkt er den
Menschen als Ende, als höchste Stufe einer vierschrittigen evolutionären Abstufung;

49



ihm voraus gehen das Reiche der Tiere, der Pflanzen und der Mineralien, wobei
der Mensch jedoch seine Herkunft aus dem Tierischen behält. Vor dieser Folie
thematisiert Kuckuck auch die Evolution, die er in drei «Urzeugungen» (GKFA
FK 313) separiert: «Das Entspringen des Seins aus dem Nichts, die Entwicklung
des Lebens [ergo der Natur] aus dem Sein [ergo dem Anorganischen] und die

Geburt des Menschen [aus dem Tierreich heraus].» (GKFA FK 313) Der eigentliche

Lebensträger ist hierbei die umfassende Natur. Individuation ist dabei nur
ein Herausstehen aus dieser, der Tod eine Rückkehr in selbige. Diese Individuation

ist aber gekennzeichnet und bestimmt von Vergänglichkeit eben dieser, sie

ist nur eine «rasch vorübergehende Episode, das Sein sei selbst eine solche [kursiv
i. Orig.] — zwischen Nichts und Nichts, aus dem alles gezeugt sei und in das

alles zurückkehren werde.» (GKFA FK 313) Hierbei stellen «Raum- und Zeit-
losigkeit»86 die Grundzüge des Nichts dar: «Dieses sei ausdehnungslos in jedem
Sinn, stehende Ewigkeit, und nur vorübergehend sei es unterbrochen worden
durch das raum-zeitliche Sein.» (GKFA FK 314) Das Alleinstellungsmerkmal
ist in dieser Argumentation das Faktum, dass dieser — anders als beispielsweise
das Tier — um die vergängliche Episodenhaftigkeit seines Seins weiss. Im
Gegensatz zu Schopenhauer reagiert Kuckuck darauf aber nicht mit nihilistischen
Willen zum Lebensverzicht: Seine Ausführungen finden ihren Höhepunkt in der
Theorie der Allsympathie. Er erkennt an, dass das Sein Last und Lust zugleich ist,
doch statt in resignierendes Mitleid zu verfallen, proklamiert er Sympathie mit
allem Geformten, mit allem, «was einen Anfang habe und ein Ende, [...] beseelt

wie es sei von Vergänglichkeit» (GKFA FK 319); unwert der Sympathie, sei nur
das Nichts" (GKFA FK 319). Die zeitliche Begrenztheit der Existenz, die erfüllt
ist sowohl von Freude als auch Leiden, ist dasjenige, was diese erst wertvoll macht
und deshalb soll dieser mit Wohlwollen und Lob begegnet werden.87 Diesen

lebensphilosophischen Ansatz gibt der Professor Krull mit auf dem Weg, bevor er
diesen zu Bette und in einen hochreflexiven Traum entsendet.

So viel an dieser Stelle zum Inhalt des Gespräches; nun zur Frage der Relevanz

und der Bedeutung des Verkehrsmittels, in dem es stattfindet. Wie bereits

erwähnt, ist der Zug ein Vehikel der lokalen Entgrenzung. Dies gilt insbesondere

für den Nachtzug, der es seinen Passagieren ermöglicht, in der Dunkelheit, ohne
die vorbeiziehende Landschaft zu sehen und ihre topographischen Limitierungen
zu erkennen, Gebiets- und selbst Staatsgrenzen zu überwinden. Nutzt man dazu
die Möglichkeit des Schlafes, stellt sich dabei ein nahezu magischer Eindruck
ein, wenn man sich in einem Land zu Bette legt und in einem anderen wieder
erwacht. Der Nachtzug ermöglichst es einem damit, die Grenzen des eigenen
Heimatlandes zu passieren und jeden Winkel der Welt zu bereisen, Kontakte
zu knüpfen, internationale Erfahrungen zu sammeln und die Welt zur Heimat
zu machen. Dieses Phänomen bezeichnet man gemeinhin als Kosmopolitismus.
Ein Vertreter dessen war Thomas Mann selbst, wovon viele Fotographien «in

50



weltläufig-souveräner Haltung»88 zeugen. Seine wahrhaftig kosmopolitische Phase,

die bis zu seinem Lebensende anhielt, begann nach dem Ende des Ersten

Weltkrieges.89 Im Kontext der Weimarer Republik wurde der Kosmopolitismus
zur «geistigen Lebensform»,90 wobei ihn erst seine Exilerfahrung wirklich auch

körperlich in die «ausserdeutsche Welt und Internationalität»91 trieb. 1926
unternimmt er einen Auslandsbesuch und damit einen Vorstoss in Richtung des

Weltbürgertums: Er fuhr zu Repräsentationszwecken nach Paris, wobei er seine

Erfahrungen in der Pariser Rechenschaft (1926) niederschrieb. Der Prozess des

Welthaft-Werdens, der Wandel vom Deutschen zum Kosmopolitischen gelang
dabei erst an der Stelle, an der die deutsche Sprache überging in die französische;
ein Prozess, den Mann im Text parodiert, wenn der Bahnschaffner im international

verkehrenden Zug die Sprache wechselt.92 Final sich auch in der Öffentlichkeit

als Kosmopolit identifizierend, stellt sich Mann in seinem internationalen

Bürgertum in eine Reihe mit seinen Helden Goethe, Wagner, Nietzsche und
Schopenhauer, indem er deren «stark über-deutsches, europäisches Gepräge»93
akzentuiert. Auch Krull ist ein Charakter, der sowohl mental als auch physisch
sein deutsches Heimatland verlässt. Das Reisen zwischen und die Uberquerung
von Gesellschafts- und Ländergrenzen ist eine der zentralen Säulen seines Lebens;

er ist ein Wanderer der Internationalität und anders als Thomas Mann wird er
— mit Blick auf dessen Exilflucht — auch nicht in sein vollumfängliches Kosmo-
politentum gedrängt, sondern begibt sich freiwillig hinein. Für seine Reisen und
den Höhepunkt seines weltbürgerlichen Daseins (die Episode als Venosta) nutzt
er den Zug; dabei nicht irgendeinen, sondern das Verkehrsmittel der Kosmopoliten

zur Zeit der Handlung - den Nachtzug: Kosmopolitismus qua Nachtzug
also. Zur Zeit der Texthandlung gestaltete sich dies als einfach, da europäische
Metropolen gut miteinander verbunden waren. Gerade die Speisewagen der
Eisenbahnen stellten eine ausgezeichnete Möglichkeit zu internationaler
Völkerverständigung und zum Austausch zwischen Bürgern verschiedener Länder dar.

Daher ist es nur logisch, dass die Interaktion zwischen den beiden Weltbürgern
in einem solchen stattfindet. Professor Kuckuck ist ein Kosmopolit wie aus dem
Lehrbuch. Schon aufgrund seines Berufes sind Auslandsreisen für ihn Normalität,

wenn er «[n]ur auf einen [kurzen] Sprung» (GKFA FK 302) nach Paris

fährt. Auch seine familiäre Konstellation unterstreicht sein Weltbürgertum: Aus
Deutschland stammend, zog er durch ganz Europa nach Portugal, um dort zu
arbeiten und eine Frau des Landes zu ehelichen. Am deutlichsten tritt sein

Kosmopolitismus jedoch anhand seiner Bildung zutage: Er ist vollumfänglich kundig
über die Welt, ihre Geschichte, ihre Entstehung und das Wesen ihrer Bewohner.
Zudem vermag er es auch, in Krull schnell einen weiteren Gleichgesinnten zu
erkennen, wenn er diesen mit einer Seelilie vergleicht, einem Organismus, der
sich «frei [macht], [sich] emanzipiert [...] und schwimmend und kletternd [...]
[abenteuert]» (GKFA FK 303fi). Damit erkennt er das weltbürgerliche Wesen

51



Krulls, der die Strecke nach Lissabon verheissungsvoll als «eine verschwindende

[...] im Vergleich mit all denen, die noch vor [...] [ihm] liegen» bezeichnet

(GKFA FK 300). Einen besonderen Marker für die Gesprächspartner wie für den
Leser dahingehend, dass hier zwei wahrhaftige Kosmopoliten parlieren, stellt —

analog zu Manns Schilderung in seiner Pariser Rechenschaft, wenn auch in
invertierter Form - der Wechsel der Sprache dar, in der sie sich unterhalten. Bis dahin
unterhielten sie sich in makellosem Französisch, doch dann wechseln sie in die

Muttersprache beider — ins Deutsche. Dies fällt beiden weltläufigen Polyglotten
nicht schwer, besonders Krull nicht, der über ein enormes Sprachtalent verfügt
und sich so in jedem Kontext schnell adaptieren kann. Doch auch der selbstbetitelte

«jungeQ Mann von Welt» (GKFA FK 318) erkennt, dass seine Weltbürger-
lichkeit noch Verbesserungspotenzial birgt. Er zeigt sich tief bewegt und
beeindruckt ob Kuckucks Vortrag und reflektiert ihn als Weiterführung seines eigenen
Kosmopolitismus, indem er vom Professor mehr über eben jenen Kosmos lernt,
in dessen Rahmen er sich bewegt und lebt.
Dies führt noch zu einer anderen Art der Entgrenzung, die weit über das Passieren

von Ländergrenzen und Uhrzeiten hinausgeht, was das über die Fahrt anhaltende
Gefühl der Zeitlosigkeit sowie des Wegfalls der Barriere zwischen Wach- und
Traumzustand suggeriert. Krull macht sich im Zug auf dem Weg nach Lissabon
auf in das bisher grösste Abenteuer seines Lebens. Das Abenteuer bedeutet hier
nicht nur das Besteigen eines schnellen Zuges, der Landesgrenzen passiert und
das Zeitgefühl ausser Kraft setzt, um das luxuriöse Leben in der Ferne in der
Rolle des Marquis de Venosta zu gemessen. Ein Abenteuer bedeutet auch immer
das Zurücklassen des Gewohnten und Vertrauten, der Konstanten und für un-
umstösslich geglaubten Wahrheiten sowie das Überschreiten der Grenzen von
Orientierung und Wissen. In einem eben solchen Abenteuer findet sich Krull
auf der Zugfahrt im Gespräch mit Kuckuck. Zu Beginn des Gespräches bemerkt
Krull die Augen des Professors, die er als «Sternenaugen» (GKFA FK 299)
bezeichnet. Einen altem Sprichwort nach stellen Augen das Fenster zur Seele dar.

In Bezug auf die Interaktion im Roman ist dieses Bild Anlass für eine weitere
These: Kuckucks Augen stellen für Krull das Fenster in eine andere Welt dar, eine
Welt der intellektuellen, philosophischen, zeitlichen, lokalen und ins Kosmische

gehende Entgrenzung des Wissens und der Erkenntnis. Bereits vor dem ersten
Wortwechsel zwischen den beiden Gästen im Speisewagen bemerkt Krull das

«belehrende[] Beispiel» (GKFA FK 300), das von dem Professor ausgeht. Dieser
nimmt Krull als eine Art unbeschriebenes Blatt wahr, als leeres Gefäss, das es mit
neuem Wissenszufluss zu befüllen gilt; dieser Aufgabe nimmt er sich an: «Man ist
versucht, den Neuling ein wenig zu beraten...» (GKFA FK 304). Damit beginnt
Krulls Abenteuer des Geistes. In den Grenzen seines vorherigen Wissens verhaftet,

reagiert Krull mit Nachfragen zum «Eozän» (GKFA FK 306), zum Alter und
zur Entwicklung des kosmischen Lebens, wobei er auf Informationen bezüglich

52



dessen «ausserordentlich gepackt» (GKFA FK 307) reagiert. Er ist gefesselt von
dem Wissen, das der Professor ihm offeriert. Er verspürt eine «Neugier» (GKFA
FK 307) ob des Gesagten und nimmt den Vorgang des Lernens als etwas
«eigentümlich Flerausforderndes, ins Gefühl Dringendes» (GKFA FK 308) wahr. Er
fühlt den entgrenzenden Charakter des Vernommenen, das die Grenzen seiner

bisherigen Wissensbasis sprengt. Diesen Vorgang empfindet er als einen
«berauschenden [...] Reiz[]» (GKFA FK 308). Auch hinsichtlich der Exkurse über die

Evolution, die Zellular- wie Molekularbiologie und die Astronomie lauscht Krull
erregt und nimmt aufgeregt alles auf, was Kuckuck ihm anbietet. Die Eisenbahn

agiert hier auf zwei unterschiedliche Arten entgrenzend: Zum einen durch die
bereits erwähnte Fahrt über verschiedene Länder und Tage hinweg. Zum anderen
durch das Grenzen expandierende Wissen, das Krull erwirbt. Durch die von ihm
erwähnte Kurve fährt nicht nur der Zug, sondern mit ihm auch Krull
metaphorisch in den wahrhaftig intellektuelle Turbulenzen auslösenden Teil der
Wissens- und Erkenntnisofferte ein. Er erfährt durch all die Informationen über die
Natur sowie das Weltall mit seinen «materiellen Körpern ohne Zahl, Meteoren,
Monden, Kometen, Nebeln, Abermillionen von Sternen [...], Ubersystemen von
Milchstrassen, [...] Massen verdünnten Gases und kalten Trümmerfeldern von
Eisen, Steinen und kosmischen Staube» eine Öffnung seines Horizonts (GKFA
FK 314). Er wird Zeuge eines Aufklärungsprozesses, der die Grenzen seines bisher

für umfangreich und gefestigt geglaubten Wissens sprengt. Krull erkennt,
was Raum und Zeit auf der Ebene des Galaktischen wirklich bedeuten und welche

Rolle der Mensch in seiner Vergänglichkeit in diesem kosmischen Ensemble

spielt. Der Zug ist hierbei konkludierend von entscheidender und dualer
Relevanz: Die durch ihn erzeugte korporale und temporale Entgrenzung Krühs auf
seiner — in der Diegese — realen Reise schafft die Voraussetzung dafür, dass dieser
auch die festen Gleise seines bisherigen Denkens und Verständnisses von der Welt
verlässt. Dies ist nötig, damit Krull einfährt in den Bahnhof der intellektuellen
Erleuchtung — der Zug wird damit final zum Mittel und Ort der Erkenntnis.

V.
Fazit

Liebe Fahrgäste, wir erreichen sogleich unseren Endbahnhof. Bitte alle aussteigen.
Haben Sie herzlichen Dank für Ihre Reise mit dem Thomas-Mann-Express. Mit
der Ankunft stellt sich an dieser Stelle die konklusive Frage: Was bleibt nach dieser

Fahrt durch Manns Werk in Bezug auf die zu Beginn skizzierte Fragestellung?
Das Ziel dieses Beitrags war es, exemplarisch die Form der Manifestation, der

Ausgestaltung sowie der Relevanz des Motivs der Eisenbahn im Œuvre Manns
herauszuarbeiten, um mitunter die Frage zu beantworten, ob dieser literarisierte

53



Zug mehr ist als bloss ein pragmatisches Verkehrsmittel. Dafür wurden drei Texte

ausgewählt: Aus dem Frühwerk Der Kleiderschrank und Das Eisenbahnunglück,
aus dem Spätwerk Thomas Manns letzter Roman Bekenntnisse des Hochstaplers
Felix Krull.

In Der Kleiderschrank erwacht der Protagonist Albrecht van der Qualen in
einem Zug vermeintlich an einem Bahnhof, der eigentlich nicht auf der Strecke

liegt, auf der er sich befinden sollte. Anhand der Frage, ob van der Qualen beim
Fiait des Zuges überhaupt aufgewacht sei, oder ob die Geschichte vielmehr im
Rahmen eines Traumes seinerseits stattfindet, wurde erörtert, dass die Eisenbahn
hier als Vehikel in dieses entgrenzende Reich des Schlummers und des Traumes
verstanden werden kann. Ferner wurde dargestellt, dass unter der Prämisse, jene
letzte Fahrt sei van der Qualens Ubertritt ins Totenreich, der Zug die Rolle des

Fährmanns übernimmt, der ihn ins Jenseits befördert — zu seiner letzten PFalte-

stelle.

Zudem wurde anhand der Novelle Das Eisenbahnunglück erläutert, inwiefern
die Eisenbahn als ein Symbol und Agent der Moderne angesehen werden kann;
dies geschah sowohl unter kulturellen wie auch zivilisatorischen Gesichtspunkten.

Für viele Zeitgenossen Manns galt der Zug als Verkörperung der epochalen
Veränderungen und Erschütterungen der Moderne. PFier stand der Konnex
zwischen der Eisenbahn und der weit verbreiteten Neurasthenie im Fokus. Dabei
wurde gezeigt, dass die Eisenbahn innerhalb der Erzählung über das inhärente
Potenzial der Neurasthenie-Induktion verfügt und dieses auch anhand des

Protagonisten verwirklicht. Daneben dient die Eisenbahn nicht nur als Spiegel der
hierarchischen Klassengesellschaft des Wilhelminischen Kaiserreiches, sondern auch
als räumlich und zeitlich begrenzter gesellschaftspolitischer wie -kultureller
Versuchsaufbau dafür, wie das Wilhelminische System durch etwaige Veränderungen
für die Majorität der Bürger des Reiches potenziell verbessert werden könnte. Die
Eisenbahn wird somit zu einem sozialgesellschaftlichen Labor der Moderne.

In Bekenntnisse des Hochstaplers Felix Krull, in dessen Rahmen der Protagonist

eine Vielzahl von Zugreisen unternimmt, wurde die ausschlaggebendste in
den Fokus gerückt: die Fahrt als Venosta nach Lissabon samt des Gesprächs mit
Kuckuck. Dessen Inhalte und Motivkomplexe wurden kurz dargestellt. Darauf
folgte die Analyse der Eisenbahn, wobei zwei zentrale Deutungsaspekte
herausgearbeitet wurden: Einerseits stellt die Eisenbahn und insbesondere der Nachtzug
samt seines Speisewagens ein Symbol für den Kosmopolitismus dar. Nicht nur
ermöglicht er es, dass dessen Fahrgäste durch ihn Ländergrenzen überwinden und
die Welt erkunden; durch die Möglichkeit der Zusammenkunft von Reisenden
innerhalb des Zuges birgt die Eisenbahn-Fahrt selbst bereits die Möglichkeit für
kosmopolitische Ereignisse, Erlebnisse und Erfahrungen. Andererseits trägt der

Zug im Text noch ein weit bedeutsameres Potenzial - das zur Erkenntnis. Krull
erfährt nicht nur durch die eigentliche Fahrt des Zuges eine lokale wie temporale

54



Entgrenzung, auch sein Geist erlebt eine Auflösung der bisherigen Grenzen des

von ihm für wahr und gewusst Geglaubten. Er gewinnt Erkenntnis über das

Verhältnis von Raum und Zeit auf evolutionärer und kosmischer Ebene wie über
die Verfasstheit des Lebens und der Natur. Der Zug ist damit der Ort und die

Voraussetzung für die geistig-mentale Entgrenzung und Erkenntnis.

Abb. 3: Thomas und Katia Mann bei der Abreise — aus Köln - im

Zugabteil stehend (aus dem Album von Heinz Hanke, datiert: 8.1954).94

55



Anmerkungen

1 Vgl. Gert Heine u. Paul Schommer: Thomas Mann Chronik. Frankfurt a.M.: Vittorio Kloster¬

mann 2004, S. 3.

2 Abb. 1: © ETH-Bibliothek Zürich, Thomas-Mann-Archiv / Fotograf: Unbekannt.
3 Vgl. Heinrich Heine: Lutetia. In: Ders.: Sämtliche Schriften, Bd. 9: Schriften 1831-1855,

hrsg. v. Karl-Heinz Stahl. Frankfurt a.M., Berlin: Ullstein 1981, S. 217-548, hier S. 448f.
4 Reto Sorg: Der Rote Pfeil oder Die bewegte Nation. Vom literarischen Mehrwert der Eisenbahn

bei Peter Bichsei und Peter Weber In: Zeitschrift fur Germanistik XVII 2007, S. 155-175, hier
S. 158.

5 Thomas Mann: Der Kleiderschrank. In: Ders.: Grosse kommentierte Frankfurter Ausgabe. Hg.
und textkritisch durchgesehen von Terence J. Reed unter Mitarbeit von Malte Herwig. Bd.

2.1: Frühe Erzählungen 1893-1912. Frankfurt a.M.: S. Fischer Verlag 2004, S. 193-203, hier
S. 194; im Folgenden mit der Sigle GKFA DK angezeigt.

6 Claudia Lieb: Der Kleiderschrank (1899). In: Friedhelm Marx u. Andreas Blödorn (Hrsg.):
Thomas Mann Handbuch. Leben - Werk - Wirkung. Stuttgart: Metzler 2015, S. 99-101,
S. 100.

7 Hans Rudolf Vaget: Die Erzählungen. Frühe Meisterschaft: Tristan. Sechs Novellen (Der Weg

zum Friedhof Tristan, Der Kleiderschrank, Luischen, Gladius Dei, Tonio Kröger, Die Hungernden).

In: Helmut Koopmann (Hrsg.): Thomas-Mann-Handbuch. Stuttgart: Alfred Kröner
1990, S. 556-570, hier. S. 560.

8 Lieb, S. 100.

9 Für mehr Informationen über Komplex von Aussehen, Künstler und Künstlertypen, siehe Jan

Hurta: «Aber was ist der Künstler?» Künstlertypologien im novellistischen Frühwerk Thomas
Manns. Bamberg: Bamberg University Press 2019 Bamberger Studien zu Literatur, Kultur
und Medien).

10 Vgl. Vaget, S. 561.
11 Vgl. Andrea Barth Zwischen Sfumato und Weichzeichner. Dinge, Blicke und eine Poetik des

Verschwommenen in Thomas Manns Der Kleiderschrank (mit einem Seitenblick auf Michael
Blumes filmische Adaption Heiligendamm). In: Andrea Bartl u. Franziska Bergmann (Hg.):
Dinge im Werk Thomas Manns. München: Wilhelm Fink Verlag 2019, S. 31-53.

12 Diese Formulierung findet sich - abgesehen von Der Kleiderschrank - unter anderem auch

noch in den Buddenbrooks. Für weiterführende Betrachtungen zum Ausdruck und dem damit
verbundenen Aspekt der Atmosphäre primär im Frühwerk, siehe Claudio Steiger: «Die

Luftstimmung ist das Ganze!» Atmosphärische Räume in Thomas Manns Frühwerk. In: Thomas

Mann Jahrbuch 31 (2018), S. 139-152.
13 Alexander Honold: Frivole Kollisionen. Die Klassengesellschaft im Schlafwagen und das Déjà-

yw-Erlebnis des Eisenbahnunglücks. In: Stefan Börnchen, Georg Mein u. Gary Schmidt (Hg.):
Thomas Mann. Neue kulturwissenschaftliche Lektüren. München: Wilhelm Fink Verlag

2012, S. 193-212, hier S. 193.
14 Sorg, S. 158.

15 Vgl. Ebd.
16 Sabina Becker: Moderne. In: Dieter Burdorf, Christoph Fasbender u. Burkhard Moennighoff

(Hg.): Metzler Lexikon Literatur. Stuttgart: Verlag J.B. Metzler 2007, S. 508-509, hier S. 508.

17 Honold, S. 193.

56



18 Vgl. Thomas Rütten: Auf der Mannschen Eisenbahn. Zur Pathogenität des Schienenverkehrs

zum Zauberberg. In: Thomas Sprecher (Hg.): «Was war das Leben? Man wusste es nicht!»
Thomas Mann und die Wissenschaften vom Menschen. Davoser Literaturtage 2006. Frankfurt

a.M.: Vittorio Klostermann 2008 Thomas-Mann-Studien 39), S. 157-177, hier
S. 157.

19 Vgl. Honold, S. 195.

20 Abb. 2: © Bayerischer Rundfunk. Fotograf: Thomas Muggenthaler.
21 Thomas Mann: Das Eisenbahnunglück. In: Ders.: Grosse kommentierte Frankfurter Ausgabe.

Hg. und textkritisch durchgesehen von Terence J. Reed unter Mitarbeit von Malte Herwig.
Bd. 2.1: Frühe Erzählungen 1893-1912. Frankfurt a.M.: S. Fischer Verlag 2004, S. 470-481,
hier S. 470; im Folgenden mit der Sigle GKFA DE angezeigt.

22 Vgl. Ebd., S. 196.

23 Vgl. Rütten, S. 164.

24 Hermann Kurzke: Thomas Mann. Das Leben als Kunstwerk. Eine Biographie. Frankfurt
a.M.: S. Fischer Verlag 2001, S. 188.

25 Rütten, S. 162.

26 Kurzke, S. 188.

27 Ebd.

28 Sarie Ann Haisch et. al.: Burnout und Neurasthenie - Zeitdiagnosen der Jahrhunderte? In:
Swiss Archives of Neurology, Psychiatry and Psychotherapy 169 (2018), H. 2, S. 54—57, hier
S. 54.

29 Vgl. Ebd.

30 Ebd., S. 54.

31 Vgl. Maximilian Bergengrün, Klaus Müller-Wille, Caroline Pross (Hg.): Neurasthenie. Die
Krankheit der Moderne und die moderne Literatur. Freiburg i.B.: Rombach Verlag 2010.

32 Rütten, S. 172.

33 Ebd.

34 Ebd., S. 162.

35 Ebd., S. 164.

36 Ebd.

37 Ebd.

38 Vgl. Ebd., S. 165.
39 Ebd., S. 166-167.

40 Vgl. Rütten, S. 168.

41 Ebd., S. 168.

42 Vgl. George Miller Beard: Neurasthenia or Pervous Exhaustion. In: Boston Medical and

Surgical Journal 80 (1869), Nr. 3, S. 217-221.
43 Rütten, S. 169.

44 Thomas Mann: Brief an Kurt Martens am 28. März 1906. In: Ders.: Grosse Kommentierte
Frankfurter Ausgabe. Hg. von Thomas Sprecher, Hans R. Vaget und Cornelia Bernini. Bd. 21:

Briefe I. 1889-1913. Frankfurt a.M.: S. Fischer Verlag 2002, S. 356-362, hier S. 357.
45 Hendrik Otremba: Das Eisenbahnunglück (1909). In: Friedhelm Marx u. Andreas Blödorn

(Hg.): Thomas Mann Handbuch. Leben - Werk - Wirkung. Stuttgart: J.B. Metzler Verlag

2015, S. 123-125, hierS. 124.

46 Honold, S. 198.

47 Ebd., S. 201.

57



48 Ebd., S. 204.

49 Ebd., S. 197

50 Vgl. Ebd.

51 Ebd.

52 Vgl. Ebd.

53 Ebd., S. 199.

54 Honold, S. 201.

55 Ebd.

56 Ebd., S. 208.

57 Ebd., S. 211

58 Kurzke, S. 190.

59 Ebd.

60 Vgl. Thomas Mann: Tagebücher 1951-1952. Hg. von Inge Jens. Frankfurt a.M.: S. Fischer

Verlag 1993, S. 233-234.
61 Vgl. Helmut Koopmann: Bekenntnisse des Hochstaplers Felix Krull. In: Ders. (Hg.): Thomas-

Mann-Handbuch. Stuttgart: Alfred Kröner Verlag 1990, S. 516- 533, hier S. 518-520.
62 Ebd., S. 521.
63 Ebd., S. 520.
64 Vgl. Ebd., S. 516.
65 Thomas Sprecher: Bekenntnisse des Hochstaplers Felix Krull. In: Friedhelm Marx u. Andreas

Blödorn (Hg.): Thomas Mann Handbuch. Leben - Werk - Wirkung. Stuttgart: Metzler Verlag

2015, S. 78-87, hier S. 84.

66 Vgl. Ebd.

67 Vgl. Ebd.

68 Vgl. Ebd., S. 86; für eine ausführliche Analyse und Aufarbeitung der Entstehungsgschichte
des Romans, siehe: Hans Wysling: Archivalisches Gewühle. Zur Entstehungsgeschichte der

Bekenntnisse des Hochstaplers Felix Krull. In: Paul Scherrer u. Hans Wysling: Quellenkritische

Studien zum Werk Thomas Manns. Bern u. München: Francke Verlag 1967 Thomas-

Mann-Studien 1), S. 234-258.
69 Thomas Mann: Einflihrung in ein Kapitel der Bekenntnisse des Hochstaplers Felix Krull (1953).

In: Ders.: Gesammelte Werke in dreizehn Bänden. Bd. XI: Reden und Aufsätze 3. Frankfurt
a.M.: S. Fischer Verlag, S. 704-706, hier S. 704.

70 Hans Wysling: Narzissmus und illusionäre Existenzform. Zu den Bekenntnissen des Hochstap¬

lers Felix Krull. Bern u. München: Francke Verlag 1982 Thomas-Mann-Studien 5), S. 112.

71 Thomas Mann: Schopenhauer (1938). In: Ders.: Gesammelte Werke in dreizehn Bänden. Bd.

IX: Reden und Aufsätze 1. Frankfurt a.M.: S. Fischer Verlag 1974, S. 528-580, hier S. 562.

72 Wysling, S. 114.

73 Ebd., S. 117.

74 Ebd.

75 Vgl. Ebd.

76 Ebd., S. 120.

77 Ebd., S. 124.

78 Vgl. Ebd., S. 132.

79 Ebd.

80 Ebd., S. 127.

58



81 Vgl. Stefan Vockrodt: Mistral, Capitol und andere Legenden. Berühmte Züge von, nach und über

Paris. In: Eisenbahnen in Paris Eisenbahngeschichte Spezial 2 (2015), S. 60-67, hier S. 61.

82 Thomas Mann: Bekenntnisse des Hochstaplers Felix Kndl. In: Ders.: Grosse kommentierte
Frankfurter Ausgabe. Hg. und textkritisch durchgesehen von Thomas Sprecher und Monica
Bussmann in Zusammenarbeit mit Eckhard Heftrich. Bd. 12.1: Bekenntnisse des Hochstaplers

Felix Krull. Der Memoiren erster Teil. Frankfurt a.M.: S. Fischer Verlag 2012, S. 297; im

Folgenden mit der Sigle GKFA FK angezeigt.
83 Vgl. bspw. Thomas Mann: Tagebucheintrag vom 7. Februar 1954. In: Ders.: Tagebücher

1953-1955. Hg. von Inge Jens. Frankfurt a.M.: S. Fischer Verlag 1995, S. 179-180, hier
S. 179 und Thomas Mann: Tagebucheintrag vom 7. Februar 1954. In: Ders.: Tagebücher
1953-1955- Hg. von Inge Jens. Frankfurt a.M.: S. Fischer Verlag 1995, S. 190-191, hier
S. 191.

84 Wysling (1967), S. 289.
85 Beispielsweise Hans Wysling: Wer ist Professor Kuckuck? Zu einem der letzten «grossen Ge¬

spräche» Thomas Manns. In: Ders. (Hg.): Ausgewählte Aufsätze 1963-1995. Frankfurt a.M.:
Vittorio Klostermann 1996, S. 285-309 und Malte Herwig: Bildungsbürger auf Abwegen.
Naturwissenschaft im Werk Thomas Manns. Frankfurt a.M.: Vittorio Klostermann 2004

Thomas-Mann-Studien 32).
86 Wysling (1967), S. 291-292.
87 Die drei Urzeugungen sowie die Sympathie mit der Begrenztheit der Zeit des Lebens thema¬

tisiert Mann auch in seinem 1952 im Radio erschienen Essay Lob der Veränglichkeit. Wie
im Krull äussert sich auch in diesem Text jedoch keine Resignation angesichts der limitierten

Lebenszeit, sondern diese wird als Geschenk angesehen, die der Mensch individuell nach

Veranlagung und Begabung nutzen kann. Durch ihre Endlichkeit nimmt die Zeit eine quasi

geheiligte Rolle ein und der Mensch — besonders der Künstler — hat die Aufgabe, trotz seiner

eigenen Vergänglichkeit, in der ihm gegebenen Zeit etwas Unvergängliches zu schaffen. Für
eine literarische Verarbeitung der in Lob der Vergänglichkeit proklamierten Thesen und Inhalte
in einem anderen Text aus Manns Spätwerk, siehe Jan Hurta: «Über «Kegel und Kreise» und

«Dinge des Herzens». Krisensituationen in Thomas Manns Die Betrogene». In: Thomas Mann
Jahrbuch 34 (2021), S. 135-148.

88 Thomas Sprecher: Thomas Mann und die Weltliteratur. In: Manfred Papst (Hg.): Vom weit¬

läufigen Erzählen. Die Vorträge des Kongresses in Zürich. Frankfurt a.M.: Vittorio Klostermann

2008, S. 17-23, hier S. 19.

89 Vgl. Ebd.

90 Ebd.

91 Ebd.

92 Vgl. Ebd., S. 21.

93 Thomas Mann: Goethe und die Demokratie. In: Ders.: Grosse kommentierte Frankfurter

Ausgabe. Hg. und textkritisch durchgesehen von Herbert Lehnert. Bd. 19: Essays VI 1945—

1950. Frankfurt a.M.: S. Fischer Verlag 2009, S. 606-683, hier S. 608.

94 Abb. 3: © ETH-Bibliothek Zürich, Thomas-Mann-Archiv / Fotograf: Heinz Hanke.

59


	Im Abteil mit Thomas Mann : das Motiv der Eisenbahn in Der Kleiderschrank, Das Eisenbahnunglück und Bekenntnisse des Hochstaplers Felix Krull

