
Zeitschrift: Blätter der Thomas Mann Gesellschaft Zürich

Herausgeber: Thomas Mann Gesellschaft Zürich

Band: 36 (2014-2015)

Artikel: Die "Basler Buddenbrooks" : Christoph Geisers Brachland (1980) und
Thomas Manns <Referenzwerk> des deutschsprachigen
Generationenromans

Autor: Reidy, Julian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1052878

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1052878
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die «Basler Buddenbrooks»

Christoph Geisers Brachland (1980) und Thomas Manns
<Referenzwerk> des deutschsprachigen Generationenromans

von Julian Reidy

I

Familien- oder Generationengeschichten sind seit Jahrzehnten eine der populärsten

Spielarten deutschsprachiger Romanproduktion. Das 20. Jahrhundert wurde
nachgerade durch die Publikation des vielleicht überhaupt ersten1 modernen und
in jedem Fall kanonischsten deutschen Generationenromans — Thomas Manns
Buddenbrooks (1901) - eingeläutet, und es folgten mindestens zwei distinkte
Schübe oder «[B]oom[s]»2 intergenerationellen Erzählens: Zunächst ab Mitte der

Siebzigerjahre bis in die frühen Achtzigerjahre die sogenannte <Väterliteratur>3,
dann in den ausgehenden Neunzigerjahren, im problembehafteten gedächtniskulturellen

Kontext der weitgehenden Enttabuisierung deutscher Opfernarra-
tive4, die bislang nicht abgeebbte Welle von zumeist aus der <Enkelperspektive>
erzählten Generationenromanen5.

Vor diesem Hintergrund überrascht die Tatsache, dass die Gattung in der
Literaturwissenschaft eher stiefmütterlich behandelt wird. Einer allerdings wachsenden

Zahl von Veröffentlichungen zur aktuellen Ausprägung des Generationenromans6

steht nach wie vor das Desiderat einer fundierten Aufarbeitung der

Gattungsgeschichte gegenüber. Simone Costagli und Matteo Galli halten fest:

Obwohl der Familienroman als eine der populärsten literarischen Gattungen der

letzten Jahre betrachtet werden kann, ist der Terminus kein in der Literaturwissenschaft

allzu festgelegter Begriff. Schaut man literaturwissenschaftliche Lexika an, so

ist angesichts der heutigen Popularität erstaunlich, dass der Terminus in ihnen nicht
immer verzeichnet ist f...]."7

<Erstaunen> und anspornen sollte das auch und gerade die Mann-Forschung.
In ihre Zuständigkeit fällt mit Buddenbrooks nämlich jener Roman, der — dies

auch die Arbeitshypothese des vorliegenden Beitrags — für den deutschsprachigen
Familienroman wahrscheinlich, wie jüngst Ortrud Gutjahr mit Recht postulierte,
als «Referenzwerk» fungiert, «an dem die prägenden Kriterien dieses Genres

exemplifizierbar sind»8 oder eben exemplifizierbar wären, da eine literaturgeschichtlich

abgesicherte Gattungsdefinition des deutschsprachigen Generationenromans

erst noch zu erarbeiten ist.

8



Dass Buddenbrooks ein «Referenzwerk» für den deutschsprachigen Generationenroman

sein könnte, ist schon nur aus produktionsästhetischen und textgenetischen

Gründen naheliegend. Mann konnte sich bei der Arbeit an seinem
Debütroman nicht auf eine bestehende deutschsprachige Gattungstradition stützen
— ein Umstand, der ihm selbst nicht verborgen blieb:

Der Roman \Buddenbrooks\ ist deutsch vor allem im formalen Sinn, - wobei ich mit
dem Formalen etwas anderes meine, als die eigentlich literarischen Einflüsse und

Nährquellen. [...]. [...] Es [Buddenbrooks\ ist [...] unübersetzbar deutsch. [...] Das

alles hindert freilich nicht, daß eine vollkommen europäisch-literarische Luft darin

weht, - es ist für Deutschland der vielleicht erste und einzige naturalistische Roman

und auch als solcher, schon als solcher von künstlerisch internationaler Verfassung,

europäisierender Haltung [...]. Es enthält nicht etwa Raabe oder Jean Paul, es hat

mit Spielhagen und anderem deutschen Roman überhaupt nichts zu tun. Der deutsche

Einfluß ist wunderlich zusammengesetzt [...]. Die anderen kamen überall her:

aus Rußland, England, Frankreich [...].9

Das Kokettieren mit dem eigenen Eklektizismus und die Selbstinszenierung
als Originalgenie dürfen nicht darüber hinwegtäuschen, dass Mann hier wohl
durchaus aufrichtig Zeugnis ablegt. Für Buddenbrooks als Familienroman waren
die Einflüsse «aus Rußland, England, Frankreich» mit großer Wahrscheinlichkeit
tatsächlich wichtiger als deutsche Generationenromane, von denen es jedenfalls
keine für Mann anschlussfähigen Beispiele gegeben zu haben scheint.

Man müsste also die gewichtige These überprüfen, die Yi-Ling Ru schon 1992
formulierte, die Gutjahr zuletzt aufgriff und die angesichts der anhaltenden
Produktion und breiten Rezeption von Generationenromanen neue Perspektiven auf
eine ganze Gattung zu eröffnen verspricht: Die These eben, dass Thomas Mann
mit Buddenbrooks ein «Referenzwerk» für «a new genre»10 kreierte. Geschehen

müsste das in Form einer monographischen, diachronisch angelegten Analyse,
von der die folgenden Ausführungen nur ein Puzzlestück bilden können. Sie werfen

ein Schlaglicht auf einen der wichtigsten Generationenromane der Schweizer

Literatur, auf Christoph Geisers Brachland (1980), der strukturell und motivisch
deutlich enger mit dem gattungstypologischen «Referenzwerk» Buddenbrooks
verzahnt ist als bislang gedacht. Die Benennung der klaren Parallelen zwischen den
beiden Romanen ist dabei keineswegs als germanistisch-faktenhuberischer Selbstzweck

misszuverstehen, als zwanghaftes Aufspüren intertextueller Versatzstücke
ohne interpretatorischen Mehrwert.

Gezeigt werden soll vielmehr zweierlei: Erstens ist Brachland auf einer Makro-
Ebene exemplarisch für den archegetischen Status, der Thomas Mann und seinen
Buddenbrooks innerhalb der Gattung des Generationenromans zukommt, und

zwar offenbar unbeschadet des jeweiligen zeit-, literaturgeschichtlichen und erin-

9



nerungskulturellen Kontexts (ein ähnliches und in diesem Fall keineswegs erwartbares

Rekurrieren auf Buddenbrooks kann in Bernward Vespers kämpferischem
<Väterbuch> Die Reise [1977] nachgewiesen werden"). Zweitens indiziert das

hartnäckige Nachleben des Mann'schen «Referenzwerks» eine gewisse Homogenität,

eine innere Konsistenz, die der Gattung in der Forschung oft abgesprochen
wird. Man scheint eine diachronische Gesamtdarstellung im Sinne einer
Literaturgeschichte des Generationenromans, die zur Etablierung eines stärker «fest-

gelegtefn] Begriff[s]» der Gattung beitragen könnte, geradezu zu scheuen, was
auch das von Galli und Costagli konstatierte Fehlen entsprechender Lemmata in
«literaturwissenschaftliche[n] Lexika» vermuten lässt. Eher noch machen sich in
der Forschungsliteratur Fragmentierungstendenzen bemerkbar: Befremdlich wirken

vor allem die Versuche, die <Väterliteratur> trennscharf, sozusagen als

eigenständige Subgattung, von den aktuellen Generationenromanen abzugrenzen12.

Abgesehen davon, dass auch Einzelanalysen diese fragmentierte Wahrnehmung
der Gattung nicht stützen, suggeriert die Persistenz von Motiven und Strukturen
aus Buddenbrooks im deutschsprachigen Generationenroman eben generell einen
höheren Grad an gattungstypologischer Kohäsion als bis dato angenommen.

II

Natürlich ist die These nicht neu, dass in Geisers frühen Romanen Griinsee

(1978) und Brachland - ein Generationenroman-Diptychon, das den Autor
seinerzeit «schlagartig bekannt»13 machte — eine produktive Buddenbrooks-Lektüre
sedimentiert sein könnte. 1986 hielt Christoph Neidhart in einem Porträt über
Geiser fest, dass «[m]an» (wer gemeint ist, bleibt unklar) die «beiden Bücher

zusammen schon als Basler Buddenbrooks bezeichnet» habe, worüber der Autor
allerdings «nicht glücklich»14 sei. In jüngerer Zeit attestierten sowohl das Feuilleton
als auch (implizit) die Literaturwissenschaft Geisers Generationenromanen einen
veritablen «<Buddenbrooks>-Effekt»15. Die Brücke zu Manns Roman ist in der Tat
schnell geschlagen. Geiser erzählt im realistisch gehaltenen Tonfall der <Neuen

Innerlichkeit) beziehungsweise der <Neuen Subjektivität) der Siebzigerjahre nur
leicht verklausuliert von seiner Kindheit und Jugend in einer großbürgerlichen
Familie des <Basler Daigs> - der Vater ein bekannter Kinderarzt, die Mutter eine

Tochter Hans Frölichers, des umstrittenen Schweizer Gesandren in Berlin zur
Zeit des Zweiten Weltkriegs.

Die eindringliche und subtile Schilderung familiärer «Lebenslügen» und
Verdrängungsprozesse, der Entfremdung vom Vater, der sich in ein Häuschen im
Elsass zurückgezogen hat, sowie des «fast lautlose[n] und in Zeitlupe erlebte[n]
Scheiternjs] der elterlichen Ehe», lässt unmittelbar an den bei Mann prototypisch
gestalteten und auch dort in vielerlei Hinsicht «[e]xemplarische[n]»16 <Verfall

10



einer Familie> denken. Brachland ist aber nicht einfach nur ein weiterer Text,
der das Verfallsmotiv als topisches «Kulturmuster»17 verarbeitet und durch
oberflächliche Anspielungen einen diffusen, kaum erläuterungswürdigen «<Budden-

brooks>-Effekt» entfaltet. Hier sind Prä- und Hypotext ineinander verschränkt
und korrespondieren teils bis auf die lexikalische Ebene. Brachland ist sozusagen,
wie gleich zu zeigen, mit Manns Roman enggeführt. Diese Verschmelzung von
Prätext und Hypotext und Geisers ablehnende Reaktion auch nur auf die Insinuation

eines solchen Konnexes bedürfen der Erklärung.
Schon allein strukturell schuldet Geisers Text den Buddenbrooks einiges. Nicht

nur die akribische literarische Bearbeitung des Verfallsmotivs, auch das konkrete

emplotment dieses Verfalls entspricht ziemlich genau dem bei Mann
vorgegebenen Muster. Der Vater in Brachland ist von Thomas Buddenbrook'schem
Format; neurotisch beobachtet er seinen <Verfall> - «ich baue ab»18 - und zieht
sich in seiner elsässischen Einsamkeit in eine Art innere Emigration zurück: «Er

pflegt seinen Garten»19. Nicht von ungefähr und wohl nicht nur aufgrund der
behutsam aufgerufenen Paradiessymbolik20 wird hier der Garten zum Refugium
des angeschlagenen Leistungsethikers. Als sich Thomas Buddenbrook 1864 mit
bekanntlich fatalen Folgen ein neues Haus bauen lässt, gehört ein Garten mit
«reinlich abgezirkelte[n] Beete[n]», einem «Springbrunnen» und einer «von zwei

niedrigen Obelisken flankierte[n] Freitreppe»21 zum neuen Wohnensemble, das

dem gestressten Bürger «ein Gefühl von Sauberkeit, Neuheit, Erfrischung,
Unberührtheit, Stärkung»22 verschaffen soll. Hier wie dort verfehlt der Garten diesen

Zweck. Thomas Buddenbrook wird in seinem Garten durch den «Syrup-Geruch»
der «nahen Zuckerbrennerei»23 gestört und gerät im Garten-«Pavillon»2,< in
Berührung mit den Schriften Schopenhauers, die sein Selbstgefühl zumindest
temporär erschüttern. Geisers Vaterfigur sodann ist unaufhörlich damit beschäftigt,
ihren Garten von einem <Brachland> in einen locus amoenus zu transformieren,
was innerhalb der erzählten Zeit nicht gelingt - im Gegenteil, die Unerfahren-
heit des Vaters in hortikulturellen Dingen macht das desperate Moment seiner

Weltflucht sichtbar und den Garten zum locus terribilis: «Mein Bruder nannte es

als erster so; seither reden sie alle nur noch vom Grab: ein ovales Beet, aus der
Grasnarbe herausgestochen, [...] noch brach»25.

Wie in Buddenbrooks ist auch die zentrale Sohnesfigur (in Brachland identisch
mit dem namenlosen Ich-Erzähler) ein Abweichler, der die an ihn gestellten
dynastischen Erwartungen nicht erfüllen kann oder will. Hanno Buddenbrook wird
nicht zum rüstigen Kaufmann, sondern endet als feinsinnige Künstlernatur, die

in rauschhafter wagnerianischer Fin-de-siècle-Décadence zugrundegeht, und
auch Geisers Ich-Erzähler ist von der Kunst affiziert und durchläuft keinen der
traditionell in der Familie vorgesehenen Ausbildungsgänge (ein Studium der

Jurisprudenz oder der Medizin). In beiden Texten ist die Apostasie der Söhne
zudem homoerotisch oder jedenfalls homosozial konnotiert: In Buddenbrooks

11



über Hannos enge und von väterlicher Seite nicht erwünschte Freundschaft zum
heruntergekommenen Kai GrafMölln, in Brachland durch die Einsicht des Sohns

in seine eigene homosexuelle Disposition26. Wie in Buddenbrooks wird die

Entfremdung zwischen Vater und Sohn streiflichtartig durch Momente plötzlicher
Nähe, unerwartete «Annäherungen] zwischen Vater und Sohn»27, abgemildert
oder auch dramatisch untertieft: So zum Beispiel, wenn Hanno und Thomas
Buddenbrook einen Augenblick verzweifelter Solidarität erleben, als Gerda
Buddenbrook im Salon hinter verschlossenen Türen mit Leutnant von Throta
musiziert - oder als der Brachland-Erzähler seinen Vater im Elsass besucht, mit
ihm einen friedlichen Abend verbringt und ihn sogar nach dem Rotwein fragt,
den sie trinken, obwohl ihm die önologischen Exkurse des Vaters ansonsten nur
auf die Nerven fallen28.

Die Entsprechungen zwischen den Texten beschränken sich nicht auf die
Gartenmotivik und die Beziehungsdynamik zwischen Vater und Sohn. Die in
Buddenbrooks und Brachland zur Darstellung kommenden Familien sind überdies

jeweils einer (groß-)bürgerlichen Existenzform verpflichtet, die in auffälliger
Weise durch sorgfältig konstruierte Raumsemantiken als anachronistisch und
überlebt erkennbar gemacht wird. Geisers Erzählinstanz registriert lakonisch die

vor der Tür der elterlichen Wohnung ausgestellten «Bleiteller, aus denen essend

sich meine Ahnen, unwissentlich, ihre Bleivergiftungen holten»29 — also völlig
unbrauchbare Objekte, die nur zum Zwecke der Zurschaustellung der langen
Familiengeschichte zu Einrichtungsgegenständen gemacht werden - und beschreibt
ein für die Funktion oder eben Dysfunktion der intrafamiliären Kommunikation
wichtiges innenarchitektonisches Detail:

[D]ie meisten Zimmer hier haben zwei Türen. Man kann einander nachlaufen und
einander ständig verfehlen; man kann miteinander sprechen, während man sich

gegenseitig sucht, ohne einander zu sehen; man kann einander plötzlich begegnen, auf
verschiedenen Wegen, und, überrascht, erschrecken. '"

Ähnlich ergeht es Manns Familie Buddenbrook, die gerade auch in Wohnbelangen

von den rivalisierenden Hagenströms überflügelt wird. Insbesondere der

antagonistische Patriarch Hermann Hagenström versteht sich auf die «ingeniöse!]
[...] [V]erwert[ung]»31 des Wohnraums: Sein Wohnhaus «in der Sandstraße»

zeichnet sich aus durch «praktisch ausgebeutete!] Raumverhältnisse!]»32; er ist
«der Erste, absolut in der ganzen Stadt der Erste [...], der seine Wohnräume
und seine Comptoirs mit Gas beleuchtet»33, und als er den Buddenbrooks in
einem demütigenden Handel das Mengstraßengrundstück abkauft, reißt er
sogleich dessen «Rückgebäude» ab und ersetzt es durch einen «rasch aufs Vorteilhafteste

vermieteten» «Bau»M. Eine weitere spatiale Homologie unterstreicht noch
die auch raumsemantische Verschaltung von Brachland und Buddenbrooks: Dem

12



expressis verbis im «Geschmack des 18. Jahrhunderts» tapezierten «<Landschafts-

zimmer>»35 der lübischen Patrizier entspricht bei der Basler Familie in Brachland
das mit einem «Landschaftsbild aus dem 18. Jahrhundert»36 ausgestatte
Wohnzimmer- und in beiden Räumen befinden sich «gelbefj»37 beziehungsweise «hellgelb

überzogen[e]»38 Sofas.

Ebenfalls wie in Buddenbrooks wird die Verfallstrajektorie in Brachland durch
Familienfeste, oder genauer: ein bestimmtes Familienfest interpungiert.
Weihnachten nämlich ist einerseits ein festes Intervall, das in einjährigen Abständen
über das Fortschreiten des familiären <Verfalls> Aufschluss gibt. In Buddenbrooks

wird an Weihnachten jeweils deutlich, wie «spärlich» der «Nachwuchs»39 des

Clans ausgefallen ist:

Übrigens war kaum Gefahr vorhanden, diese Stimmung möchte durch einen Laut

jugendlichen Übermutes zerrissen werden. Ein Blick hätte genügt, zu bemerken, daß

fast alle Glieder der hier versammelten Familie in einem Alter standen, in welchem

die Lebensäußerungen längst gesetztere Formen angenommen haben.40

Brachland fokussiert das Auseinanderdriften der Familie durch das feste

Vorbereitungsritual der Mutter des Erzählers: «Den Kopf schräg, um mit der Hand
die Haare zu lockern und einen der langen Ohrringe aus weißem Porzellan zu
befestigen, [...] fragt sie, auf dem Umweg über den Spiegel: Freust du dich?
Sie machte sich jedesmal auf die gleiche Weise schön [,..]»41. Später wird diese

Schilderung von Neuem aufgegriffen, und der Erzähler kann nicht umhin, im
Erlebnis des scheinbar Immergleichen vielsagende Veränderungen zu registrieren:

Während ich durch die Wohnung wandere [...] plätschert mein Vater im Bad, und

meine Mutter macht sich schön: bei offener Schlafzimmertür, vor dem alten Spiegel

[...]. Freust du dich? [...] Sie macht sich immer auf die gleiche Weise schön. Aber es

fehlt doch etwas. Seit mein Vater weggezogen ist, hat meine Mutter ihre Unordnung
über die Tapetentür hinaus hemmungslos ins Rheinzimmer ausgedehnt.42

Andererseits indiziert Weihnachten in beiden Romanen neben der schieren

Progredienz des Verfalls auch ein weiblich sexuiertes Versagen in der Bemühung
um familiären Zusammenhalt. In Buddenbrooks verfällt die alternde Konsulin
an Weihnachten jeweils in eine Art Wahn; die Diskrepanz zwischen der durch
das Fest erzwungenen Harmonie und der tatsächlichen Entwicklung der Familie
macht sie krank. «In schwerer, grau und schwarz gestreifter Seide»43 — auch Geiser
lässt seine Mutterfigur zu jedem Weihnachtsfest «eine schwarze Seidenbluse»44

tragen - und «mit geröteten Wangen und erhitzten» Augen empfängt die Konsulin

ihre Verwandtschaft: «<Mein Gott, Du fieberst ja, Mutterb»45 «Weihnachten»,

so eine stehende Redewendung des Vaters in Brachland, die auf beide Texte

13



zu passen scheint, «ist das müttermordende Fest»46. Dementsprechend postulieren

denn auch beide Texte, allgemeiner ausgedrückt, eine spezifisch weibliche

Suszeptibilität für Religiosität und Spiritualität: Die Konsulin in Buddenbrooks

«begründet!]» den sogenannten «<Jerusalemsabend>», an dem im Wochenrhythmus

«etwa zwanzig Damen»47 zu angeregten frommen Diskussionen zusammenkommen,

während die Mutter in Brachland einen Gesprächskreis «feministische^]

Theologinnen» leitet, der «[e]ine neue Theologie, offen, sozial engagiert,
ganzheitlich, unsexistisch, frei von allen geschlechtsbezogenen Vorurteilen»48

inaugurieren will.
Last but not least sind zwei weitere, ebenfalls sehr beredte Anspielungen auf

Buddenbrooks in Brachland dingfest zu machen. Zum einen wird auch bei Geiser
die Sozialstruktur der Kernfamilie ergänzt durch eine besonders treue und
aufopferungsbereite Hausangestellte: Judith in Brachland korreliert mit Ida
Jungmann in den Buddenbrooks. Beide Frauen sind «der gute Geist»49 ihrer jeweiligen
Haushaltungen und beide stammen aus dem Ausland oder doch wenigstens, aus
der Sicht der im Zentrum stehenden Familie, von der Peripherie - Judith aus

Deutschland40, Ida Jungmann aus Preußen51. Zum anderen greift Geiser mehrfach

ein Bild auf, das in seiner Spezifität nur als Mann-Referenz gelesen werden
kann. Uber seine russische Großmutter kommt der Erzähler in Brachland mit der
slawischen Kultursphäre in Berührung:

Aber die Wölfe in den russischen Märchen konnten reden. Während ich über den

Knien der Kinderschwester lag [...] erzählte sie mir, was der Wolf zu dem Großmütterchen

vor dem niedrigen Holzhaus im Schnee gesagt hatte, damit ich meine Angst

zu ersticken vergäße [...]. Die Schlitten hießen Troikas [...]. Nein, euer russischer

Urgroßvater ist nie von einem Wolf angefallen worden, jedenfalls hat Grandmama

russe nichts davon erzählt, sagte meine Mutter [...]: Aber eineTroika hatte er [...].52

«In Rußland war die Troika selbstverständlich gewesen»53, heißt es später, und:

Schlecht wurde mir erst im Schulhaus; ich mußte mir selber helfen. Natürlich war
mir die Mütze, auch nachdem sie die Kinderschwester mit ein paar Nadelstichen

enger gemacht hatte, noch immer viel zu groß [...]. Wollte einer mir die Mütze vom
Kopf schlagen, blickte ich ihn vernichtend an, und plötzlich waren andere da, die

mich verteidigten [...]. Woher hast du sie denn? Das Bärenfell, die russische

Grossmutter, die Wälder voller Wölfe, die die Troikas anfielen, waren interessant genug,
daß man mit mir reden wollte.5'

Abgesehen von der negativen Schulerfahrung, die Geisers Erzähler mit Hanno
Buddenbrook teilt und die bei beiden in einem exzentrischen
Verzweiflungsaristokratismus mündet, frappiert hier das Detail der großväterlichen Troika.

14



Erwähnt wird sie in Brachland dreimal, und davon zweimal im Kontext eines für
den Erzähler offenbar nachhaltig faszinierenden Phantasmas, auf dem er trotz
anderslautender Beteuerungen der «Kinderschwester» insistiert: «Nein», der
russische Urgroßvater mit seiner Troika sei «nie von einem Wolf angefallen worden»
— das hindert den Erzähler nicht daran, von «Wälder[n] voller Wölfe, die die

Troikas anfielen» zu fabulieren.
Die durch die Familiengeschichte weder verbürgte noch erklärbare Insistenz des

Erzählers auf dem Bild der die Troika attackierenden Wölfe erhellt sich über das

Interpretament des für Brachland augenscheinlich wichtigsten Prätexts. Denn was
in Brachland als Ausgeburt der kindlichen Phantasie des Erzählers geschildert wird,
scheint in Wahrheit eine handfeste Anspielung auf Buddenbrooks zu sein: «Tom

warf die Cigarette fort und nahm sich eine neue aus der Büchse, in deren Deckel
eine von Wölfen Überfallene Troika kunstvoll eingelegt war: das Geschenk irgend
eines russischen Kunden an den Konsul»55. Die «Dose mit der Troika»56, später
auch im Zauberberg präsent57, bildete Thomas Mann einer Zigarettendose nach,
die er tatsächlich besaß und die heute im Thomas-Mann-Archiv der ETH-Biblio-
thek Zürich zu besichtigen ist58. Das zunächst erratisch anmutende Bild der Troika
in Brachland lässt palimpsestisch und in wünschbarer Deutlichkeit ein scheinbar
unerhebliches Detail aus Manns Buddenbrooks durchschimmern.

Selbst eine eher oberflächliche Parallellektüre von Brachland und Buddenbrooks

fördert eine Vielzahl von Spuren zutage, die Manns «Referenzwerk» in Geisers

Generationenroman hinterlassen hat. Ein aufwendig konstruierter und bislang
in der Forschung gänzlich unterbelichtet gebliebener Verweisungszusammenhang59

bildet das Substrat des jüngeren Romans, sodass die Bezeichnung «Basler

Buddenbrooks», wenngleich sie Geiser «nicht glücklich» macht, äußerst treffend
erscheint. Dieser Abwehrreflex ist aus produktionsästhetischer beziehungsweise

psychoanalytischer Sicht verständlich, leiden doch alle Autoren laut Harold
Bloom an <anxiety of influence) und sind bestrebt «to define their most advantageous

relation to their precursorfs]»60: Dazu gehört natürlich auch die Verdrängung

des bereits durch die «precursors» Geleisteten, die es dem «ephebe» erlaubt,
seine «fear that no proper work remains for him to perform»61 zu überwinden.
Darin mag der Grund für Geisers <Verneinung> eines in Brachland manifesten

«<Buddenbrooks>-Effekt[s]» liegen. Damit dürfte aber die Engführung von Brachland

und Buddenbrooks noch nicht adäquat erklärt sein.

III

Es wäre naheliegend, die vielen Anspielungen auf Manns Roman in Brachland
als Ausgeburten des Epigonentums oder als simple Spielerei Geisers zu deuten,
als augenzwinkernde Referenzen und Reverenzen, die allenfalls als «self-saving

15



caricature [s]»62 im Sinne Blooms die <Einflussangst> zu dämpfen vermögen, an
sich aber keine Aussagekraft haben. Allerdings ist Buddenbrooks in Brachland so

präsent, dass man den intertextuellen Bezügen hier durchaus systematische und

programmatische Qualität attestieren und fragen muss, weshalb sich Geiser bei
der Abfassung eines prima facie sehr persönlich und intim anmutenden Familienromans

— um einen berühmten poetologischen Selbstkommentar Manns zu
zitieren —«in einer Art von höherem Abschreiben geübt»63 hat.

Dieses bei näherem Flinsehen fast schon penetrante «Abschreiben» in Brachland

belegt zunächst beispielhaft, was eingangs über den Forschungsstand zum
deutschsprachigen Generationenroman und seiner Literaturgeschichte festgehalten

wurde. Es belegt, dass Buddenbrooks auch für die Schweizer Ausprägung
der Gattung als «Referenzwerk» dienen konnte, und es belegt, dass es nicht nur,
wie Detering richtig festhält, «voreilig» wäre, Brachland «in die Reihe der <Vater-

Romane>» der Siebzigerjahre einzuordnen — es wäre platterdings falsch, da bei
Geiser die narrative «Grundkonstellation einer Vater-Sohn-Beziehung» mit einer

signifikanten «Ausweitung des Blicks»64 einhergeht: Neben «de[m] individuellen
Einzelfall in seiner sozialen Dimension» wird hier zwar wie in besagten «<Vater-

Romane[n]>» «die Familiengeschichte in ihrer Verflochtenheit mit der
Zeitgeschichte erfassft]»65, aber diese «Ausweitung» des Blickfelds eröffnet bei Geiser
auch eine literatur- und gattungsgeschichtliche Perspektive, welche die interge-
nerationelle Beziehungsproblematik geradezu überstrahlt. Fragwürdig sind die in
der Forschung immer wieder anzutreffenden Versuche, dem Generationenroman
der Siebziger- und Achtziger]ahre eine gattungsgeschichtliche Sonderrolle
zuzuschreiben, ohnehin. Am Prüfstein Brachland erweist sich nun in aller Klarheit,
dass Buddenbrooks in der Gattungsgeschichte des deutschsprachigen
Generationenromans eine anhaltende Modellfunktion zukommt und mithin der ganzen
Gattung eine unterschätzte, nicht zuletzt von Buddenbrooks herrührende Kohä-
sion eignet.

In der Auseinandersetzung mit Generationenromanen darf ein Aspekt nicht
außer Acht geraten, den Sigrid Weigel als konstitutiv für den Begriff der Generation

erkannt hat: Wer von Generationen spricht, führt sowohl «Operationen» der

«Abgrenzung» als auch der «Identifizierung»66 durch. Die «Generationenrede» ist
dialektisch strukturiert, als Äußerung eines «Differenzanspruchs» einerseits, als

Versuch der Stiftung von «Kontinuität»67 andererseits. Dem tragen
literaturwissenschaftliche Darstellungen selten Rechnung. Sie überhellen tendenziell das

Moment der «Abgrenzung» beziehungsweise des «Differenzanspruchs», wenn
beispielsweise Aleida Assmann die <Väterliteratur> reduktiv «im Zeichen des

Bruchs» und der «Abrechnung»68 situiert und den einschlägigen Texten dadurch
das Potenzial zur intergenerationellen Kontinuitätsbildung abspricht. Eine
kontrastive Lektüre von Brachland und Buddenbrooks zeigt, dass es produktiv sein

kann, die mit dem Generationenbegriff und folglich dem Generationenroman

16



einhergehende Kontinuitätsbildung zu berücksichtigen, statt reflexartig inter-
generationelle Konfliktverläufe in den Blick zu nehmen.

Zu «analysieren» gälte es, um mit Ohad Parnes, Ulrike Vedder und Stefan Willer
zu sprechen, «in welcher Weise und mit welchem Interesse» jeweils das «Vorhandensein»

generationeller Strukturen «deklariert oder konstruiert wird»69. Das oft
in sich widersprüchliche, dialektisch grundierte «generationelle Narrativ» ist ein

eigenständiger «Kommunikationsmodus», dessen «strategisch[er]»70 Impetus eben

vielfältiger und komplexer ist als gemeinhin angenommen wird. « [V] ier Aspekte [] »

dieses «Narrativfs]» identifizierten vor einiger Zeit Björn Bohnenkamp, Till Manning

und Eva-Maria Silies: Sie unterscheiden zwischen Generationenerzählungen
«als Argument, als Mythos, als Auftrag und als Konstrukt»71. Diese «kommunikativen

Perspektiven» haben primär heuristischen Wert und können sich, wie sie das

zweifelsohne auch in Geisers Generationenroman tun, «überlappen»72. Einer der

von Bohnenkamp, Manning und Silies herausgearbeiteten «Perspektiven» im
Erzählen von Generationen kommt indes bei Geiser besondere Bedeutung zu, und
vor diesem Hintergrund erhellt sich womöglich auch die Hartnäckigkeit, mit der
Brachland Manns Roman als «Referenzwerk» funktionalisiert und ausstellt. Schon

nur auf der formalästhetischen Ebene, als Assemblage von Anekdoten und
Beobachtungen, als polyphone Familiengeschichte, die nicht chronologisch erzählt
wird und der die Erzählinstanz keinen höheren Sinn zuschreibt, macht Brachland

den Konstruktionscharakter intergenerationeller Beziehungen transparent.
Aus den Blutbanden wird hier keine Verpflichtung, keine Teleologie abgeleitet;
die Familienmitglieder bilden eine heterogene, arbiträr zusammengewürfelte und
langsam desintegrierende Gruppe: «Ich wüßte nicht, worüber reden. Ich habe ihm
[dem Vater] nie etwas erzählt und er mir auch nicht»73.

Brachland mobilisiert das Erzählmuster <Generation> also augenscheinlich
nicht als «Argument» — zur kämpferischen Abgrenzung und Selbstdefinition —,

und ebenso wenig als sinnstiftenden «Mythos» oder gar «Auftrag», sondern als

«Konstrukt»: Der Roman «offenbar[t]» aus einer Vielzahl von Blickwinkeln «die

Fragilität oder Brüchigkeit generationeller Konzepte»74, die Sinnleere der abgelebten

großbürgerlichen Familienstruktur. Zu diesem Paradigma nicht nur des

Erzählens von Generationen, sondern des Erzählens überhaupt bekannte sich Geiser

selbst, Jahre vor der Publikation von Brachland, in einer poetologisch gefärbten
Rezension zu Adolf Muschgs Albissers Grund und Werner Schmidlis Fundplätzc.

Sehnsucht nach dem Roman? Nein: Sehnsucht nach Totalität, die nicht aus der

Vogelperspektive, in der Luft schwebend, über den Dingen, in einem illusorisch
gewordenen <Uberblick> erreicht werden kann, sondern aus der Summe kleiner und

kleinster Erfahrungen und Beobachtungen besteht. Aber die einzelnen Mosaikstein-

chen liegen nicht mehr ohne Verbindung nebeneinander, sie sind zum Mosaik

zusammengefügt worden. Der Kitt, das Bindeglied, [...] ist die Person des Autors.74

17



Der Roman Brachland entspricht diesem Mosaik-Prinzip und stellt es in seiner

atomisierten Struktur nachgerade zur Schau — die «Sehnsucht nach Totalität»

muss unbefriedigt bleiben, weil das Konzept der Generation hier immer schon
als Konstrukt entlarvt wird.

Einige der «Mosaiksteinchen», aus denen Brachland zusammengefügt ist, speisen

sich nun allerdings eben nicht aus autobiographischen «Erfahrungen und

Beobachtungen» des empirischen Autors, sondern sind aus dem Steinbruch
Buddenbrooks herausgebrochen worden. Das mag auf den ersten Blick erstaunen,

da Manns Roman ganz dem künstlerischen Verfahren verpflichtet ist, das

Geiser in seiner Rezension und dann auch in seiner Praxis klar verabschiedet:

Die auktoriale Erzählinstanz in Buddenbrooks hat zweifellos den «Uberblick», den

Geiser für «illusorisch» hält. Dass und weshalb Manns Text dennoch modellhaft
für Brachland sein konnte, wird vielleicht klarer, wenn man sich abermals die

kommunikative Strategie bewusst macht, die Geiser seinem Generationenroman

unterlegt. Wenngleich Mann mit anderen, aus Geisers Sicht offenbar nicht mehr

zeitgemäßen formalen Mitteln arbeitet, so ist die Stoßrichtung seines Romans
über den <Verfall einer Familie> doch vorbildhaft für Brachland — denn auch in
Buddenbrooks geht es um die fatale Sogwirkung tradierter familialer Identitätsentwürfe,

die sich unter den Händen eines durch entsprechende «Erfahrungen
und Beobachtungen» biographisch geprägten empirischen Autors als hohle
Konstrukte erweisen.

Damit entpuppt sich das hier diskutierte intrikate Verhältnis zwischen Hypo-
und Hypertext als metatextuelles im Sinne Gérard Genettes. Geiser stellt viele und
deutliche intertextuelle Bezüge zu Buddenbrooks her, aber ihre Art und Frequenz
wird reguliert durch die kommunikative Strategie seiner «Generationenrede»: für
diese Strategie, und nur für sie, ist Buddenbrooks Modell und <Referenz>. Die
«Basler Buddenbrooks» kann und will Geiser offenbar auch und gerade aus for-

malästhetisch-poetologischen Gründen nicht schreiben, aber durch die selektive,

präzise Engführung seines Romans mit Manns Roman schreibt er am Ende dann
eben doch etwas Ähnliches. Wenn dabei die Vorbildfunktion von Buddenbrooks

uneingestanden bleibt oder durch Geiser sogar abgestritten wird, so legt das nahe,
dass auch der Umkehrschluss des oben zitierten Postulats von Parnes, Vedder und
Willer Geltung hat: Analysebedarf besteht auch dort, wo das «Vorhandensein»

von Generationalität nicht «deklariert oder konstruiert», sondern allzu beredt

verschwiegen oder bestritten wird. Derart selektive, verschwiegene und dennoch

zielgerichtete Intertextualität stiftet dann eben Metatextualität, womit letztlich
nichts anderes gemeint ist als ein <kommentierendes>, sozusagen «kritische[s]»76

Beziehungsgeflecht zwischen einem älteren und einem jüngeren Text.

Aufgegriffen und emphatisiert werden bei Geiser folglich diejenigen Aspekte

von Manns Roman, die in die generationenbezogene Kommunikationsstrategie

von Brachland passen, die also geeignet sind, den Konstruktcharakter und

18



das destruktive Potenzial familiärer Bindungen und Prägungen offenzulegen:
Die intergenerationellen Entfremdungssymptome; die scheiternden und unter

Beibehaltung der einschlägigen Gartenmotivik aus Buddenbrooks erzählten

«Flucht-Geschichten»77; die homoerotisch konnotierten Ausbruchsversuche der

Söhne; das Weihnachtsfest als Verfallsindikator; die von Wölfen angefallene Troika

als Symbol der Prekarität der Familiengemeinschaft - und anderes mehr. Den
Nexus all dieser Anspielungen und Bezugsstränge bildet am Ende die schlechte

Diagnose, die Brachland der bürgerlichen Familie altpatrizischen Zuschnitts stellt
und die in Thomas Manns Frühwerk bekanntlich exemplarisch präfiguriert ist78:

Wie sich Mann als Chronist des «Späten und Letzten»79 gefiel, so wird auch in
Brachland «eine versunkene Welt noch einmal distanziert-kritisch, aber auch mit
schmerzhaft empfundener Betroffenheit heraufbeschworen»80.

Der implizite metatextuelle Kommentar, der in Brachland zu Buddenbrooks

abgegeben wird, spricht demnach dem Prätext eine anhaltende thematische und
motivische Relevanz zu, bei gleichzeitiger Revokation der «illusorisch
gewordenen» Erzähltechnik, die in Buddenbrooks zur Anwendung kommt. Die hier

insgesamt herausgearbeitete und als metatextuelle Operation verstandene
Verweisstruktur in Brachland konturiert das Desiderat einer umfassenden

Gattungsgeschichte des deutschsprachigen Generationenromans in aller Schärfe: Vieles

spricht dafür, die Entwicklung der Gattung gleichsam durch das Prisma Buddenbrooks

zu betrachten, ja den deutschsprachigen Generationenroman überhaupt als

«PhänomenQ produktiver Literaturrezeption»81 beziehungsweise eben produktiver

Mann-Rezeption zu verstehen. Diese im Fall Geisers metatextuell grundierte
produktive Rezeption legt tatsächlich «Deutungsaspekte frei [], die im akademischen

Gespräch übersehen oder marginalisiert werden»82. Sie werden «übersehen

oder marginalisiert», weil die Literaturwissenschaft darauf erpicht zu sein scheint,
die Gattung des Generationenromans zu fragmentieren, sie aus einem geradezu
ahistorischen Gesichtswinkel wahrzunehmen. Erst eine gattungsgeschichtlich
informierte, auf inter- und metatextuelle Kontinuitätseffekte geeichte Lektüre

vermag aber zu erklären, worin Geisers <einflussängstliches> Unbehagen angesichts
der Formulierung von den «Basler Buddenbrooks» auch gründen könnte: In der

Tatsache eben, dass das Syndrom von autobiographischem und zeitkritischem
Erzählen, das er in seiner poetologischen Rezension zu Muschg und Schmidli mit
einem im literaturgeschichtlichen Sinne seinerseits <intergenerationellen>
«Differenzanspruch []» als genuin «[njeue Tendenzj]»83 ausmacht, so neu und originell
denn doch nicht ist.

19



Anmerkungen

1. Siehe hierzu Ru, Yi-Ling: The Family Novel. Toward a Generic Definition. Franldurt/Main
u. a.: Peter Lang, 1992. Hier: S. 166.

2. Lutosch, Heide: Ende der Familie - Ende der Geschichte. Zum Familienroman bei Thomas

Mann, Gabriel Garcia Marquez und Michel Houellebecq. Bielefeld: Aisthesis, 2007. Hier: S. 10.

3. Siehe hierzu z. B. Reidy, Julian: Vergessen, was Eltern sind. Rclektiire und literaturgeschichtliche

Neusituierung der sogenannten Väterliteratur. Göttingen: V & R unipress, 2012 Palaestra,

Bd. 336); Brandstädter, Mathias: Folgeschäden. Kontext, narrative Strukturen und Verlaufi-

fiormen der Väterliteratur 1960-2008. Würzburg: Königshausen und Neumann, 2010.
4. Siehe hierzu Germans as Victims in the Literary Fiction of the Berlin Republic. Hg. von Stuart

Taberner und Karina Berger. Rochester NY: Camden House, 2009; Cohen-Pfister, Laurel:

«The Suffering of the Perpetrators. Unleashing Collective Memory in German Literature of
the Twenty-First Century.» Forum ofModern Language Studies 41.2 (2005): S. 124-135;

Zimmermann, Moshe: «Täter-Opfer-Dichotomien als Identitätsformen». Verletztes Gedächtnis.

Erinnerungskultur und Zeitgeschichte im Konflikt. Hg. von Konrad H. Jarausch und Martin
Sabrow. Frankfurt & New York: Campus, 2002: 199-216.

5. Siehe hierzu Reidy, Julian: Rekonstruktion und Entheroisierung. Paradigmen des <Generationen-

romans> in der deutschsprachigen Gegenwartsliteratur. Bielefeld: Aisthesis, 2013 Figurationen
des Anderen, Bd. 2).

6. Siehe z.B. Reidy 2013; Eigler, Friederike: Gedächtnis und Geschichte in Generationenromanen

seit der Wende. Berlin: Erich Schmidt Verlag, 2005 Philologische Studien und Quellen Heft
192); Eichenberg, Ariane: Familie - Ich - Nation. Narrative Analysen zeitgenössischer

Generationenromane. Göttingen: V & R unipress, 2009; Neuschäfer, Markus: Das bedingte Selbst.

Familie, Identität und Geschichte im zeitgenössischen Generationenroman. Berlin: epubli, 2013.
7. Galli, Matteo und Costagli, Simone: «Chronotopoi. Vom Familienroman zum Generationen¬

roman». In: Deutsche Familienromane. Literarische Genealogien und internationaler Kontext. Hg.
von Simone Costagli und Matteo Galli. München: Wilhelm Fink, 2010: S. 7-20. Hier: S. 7.

8. Gutjahr, Ortrud: «Beziehungsdynamiken im Familienroman. Thomas Manns Buddenbrooks».

In: Freiburger literaturpsychologische Gespräche 31 (2012): S. 21—44. Hier: S. 24.

9. Mann, Thomas: Betrachtungen eines Unpolitischen. Hg. von Hermann Kurzke. Frankfurt/
Main: Fischer, 2009 Große kommentierte Frankfurter Ausgabe, Bd. 13.1). Hier: S. 97f.

10. Ru: S. 166.

11. Siehe hierzu Reidy, Julian: «Vater-Sohn-Konflikte in Thomas Manns Buddenbrooks und Bern¬

ward Vespers paradigmatischem <Väterbuch> Die Reise: Untersuchungen zur Modellfunktion
der Buddenbrooks für den deutschsprachigen Generationenroman». Bernward Vesper. Neue

Forschungsbeiträge. Hg. von Julian Reidy und Thomas Richter [in Vorbereitung].
12. Siehe hierzu beispielsweise Assmann, Aleida: Geschichte im Gedächtnis. Von der individuellen

Erfahrung zur öffentlichen Inszenierung. München: C. H. Beck, 2007 Krupp-Vorlesungen

zu Politik und Geschichte am Kulturwissenschaftlichen Institut im Wissenschaftszentrum

Nordrhein-Westfalen, Bd. 6). Hier: S. 73; Weigel, Sigrid: Genea-Logik. Generation, Tradition

und Evolution zwischen Kultur- und Naturwissenschaften. München: Wilhelm Fink, 2006.

Hier: S. 89. Siehe für eine Gegenposition Reidy 2013.

13. Detering, Heinrich: «Nachwort zur Neuausgabe von Christoph Geisers Romanen Grünsee

(1978) und Brachland (1980)». In: Geiser, Christoph: Griinsee - Brachland. Zwei Romane.

Zürich: Ammann, 2006: S. 521-538. Hier: S. 523.

20



14. Neidhart, Christoph: «Im Niemandsland. Porträt des Schriftstellers Christoph Geiser». Du
46.2 (1986): S. 4-8. Hier: S. 4.

15. Krause, Tilman: «Abschied von den Eltern». Die Welt (6.5.2006): http://www.welt.de/print-
welt/article2l4731/Abschied-von-den-Eltern.html (Zugriff am 14.1.2015). Besagte implizite

Buddenbrooks-Assoziation nimmt Heinrich Detering in seinem Nachwort zu Grünsee und
Brachland vor, wenn er Brachland, den Untertitel von Manns Erstling zitierend, als «Geschichte

vom <Verfall einer Familie>» bezeichnet (Detering: S. 525).
16. Detering: S. 524.

17. Erhart, Walter: «Thomas Manns Buddenbrooks und der Mythos zerfallender Familien».

Familienmuster - Musterfamilie?i. Zur Konstruktion von Familie in der Literatur. Hg. von
Claudia Brinker-von der Heyde und Helmut Scheuer. Frankfurt/Main et al.: Peter Lang,
2004: S. 161-184. Hier: S. 165.

18. Geiser, Christoph: Grünsee — Brachland. Zwei Romane. Zürich: Ammann, 2006. Hier: S. 293.
19. Ebd.: S. 442.

20. So Detering: S. 528f.

21. Mann, Thomas: Buddenbrooks. Hg. von Eckhard Heftrich. Frankfurt/Main: Fischer, 2001

Große kommentierte Frankfurter Ausgabe, Bd. 1.1). Hier: S. 470.
22. Ebd.: S. 462.

23. GKFA 1.1: S. 720.
24. Ebd.

25. Geiser: S. 372; Hervorhebung nicht im Original.
26. Siehe Geiser: S. 510f.

27. Gutjahr: S. 36.

28. Geiser: S. 320f.
29. Ebd.: S. 260.

30. Ebd.: S. 274.

31. GKFA 1.1: S. 670.

32. Ebd.: S. 450.

33. Ebd.: S. 451.

34. Ebd.: S. 670f.
35. GKFA 1.1: S. 12.

36. Geiser: S. 284.

37. Ebd. Siehe auch ebd.: S. 285.
38. GKFA 1.1: S. 9.

39. GKFA 1.1: S. 585.

40. Ebd.: S. 583.

41. Geiser: S. 310.
42. Ebd.: S. 496.
43. GKFA 1.1: S. 582.
44. Geiser: S. 310.
45. GKFA 1.1: S. 582.
46. Geiser: S. 288.

47. GKFA 1.1: S. 305.
48. Geiser: S. 330.
49. Ebd.: S. 263.

50. Ebd.: S. 264.

21



51. GKFA 1.1: S. 14.

52. Geiser: S. 380f.
53. Ebd.: S. 411.

54. Ebd.: S. 509.

55. GKFA 1.1: S. 126.

56. Ebd.: S. 365.

57. Siehe GKFA 5.1: S. 852.

58. Ein Bild der Dose findet sich im Band Im Geiste der Genauigkeit. Das Thomas-Mann-Archiv der

ETH Zürich 1956-2006. Hg. von Thomas Sprecher. Frankfurt/Main: Vittorio Klostermann,
2006 Thomas-Mann-Studien, Bd. 35). Hier: S. 535.

59. Dieser wird nicht einmal dort bemerkt, wo man das zweifelsohne erwarten würde: Hans

Wysling, der frühere Leiter des Thomas-Mann-Archivs, widmet Brachland in seinen Streifzügen

zwar einen anerkennenden Aufsatz, geht aber mit keinem Wort auf die Buddenhrooks-Anspie-

lungen ein - es ist anzunehmen, dass sie selbst ihm schlichtweg entgangen sind (siehe Wysling,
Hans: «Christoph Geiser Brachland (1980). Scherben und Splitter einer Familiengeschichte».
In: Ders.: Streifzüge. Literatur aus der deutschen Schweiz 1945—1991. Hg. von Hans-Rudolf
Schärer und Jean Pierre Bünter. Zürich: Schulthess polygraphischer Verlag Zürich, 1996:
S. 121-131).

60. Bloom, Harold: The Anxiety ofInfluence. A Theory ofPoetry. Oxford: Oxford University Press,

1997. Hier: S. 62.

61. Ebd.: S. 148.

62. Ebd.: S. 30.

63. Mann, Thomas: Briefe 1937-1947. Hg. von Erika Mann. Frankfurt/Main: Fischer, 1963.

Hier: S. 470.
64. Detering: S. 524.

65. Pezold, Klaus: «Zum literarischen Schaffen Christoph Geisers». Weimarer Beiträge 29.9

(1983): S. 1618-1634. Hier: S. 1631.

66. Weigel, Sigrid: «Vorwort». Generation. Zur Genealogie des Konzepts - Konzepte von Genealogie.

Hg. von Sigrid Weigel et al. München: Wilhelm Fink, 2005: S. 7-11. Hier: S. 7.

67. Wagner, Sabrina: «Distanziert, nüchtern, unbefangen? Zur Konstruktion <generationenty-

pischen Emotionen im Diskurs um eine Erinnerungsliteratur der <Enkel>». Familiengefiihle.

Generationengeschichte und NS-Erinnerung in den Medien. Hg. von Jan Süselbeck. Berlin:
Verbrecher Verlag, 2014: S. 45-66. Hier: S. 48.

68. Assmann, Aleida: Generationsidentitäten und Vorurteilsstrukturen in der neuen deutschen Erinne¬

rungsliteratur. Wien: Picus Verlag, 2006. Hier: S. 26; Hervorhebung im Original.
69. Parnes, Ohad; Vedder, Ulrike; Willer, Stefan: Das Konzept der Generation. Eine Wissenschafts¬

und Kulturgeschichte. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 2008. Hier S. 20; Hervorhebung im Original.
70. Bohnenkamp, Björn; Manning, Till; Silies, Eva-Maria: «Argument, Mythos, Auftrag und

Konstrukt. Generationelle Erzählungen in interdisziplinärer Perspektive». Generation als

Erzählung. Neue Perspektiven auf ein kulturelles Deutungsmuster. Hg. von Björn Bohnenkamp,
Till Manning und Eva-Maria Silies. Göttingen: Wallstein, 2009 Göttinger Studien zur

Generationsforschung, Bd. 1): S. 9-29. Hier: S. 10.

71. Ebd.

72. Ebd.: S.U.
73. Geiser: S. 250.
74. Bohnenkamp / Manning / Silies: S. 12.

22



75. Geiser, Christoph: «Die Wirklichkeit als Mosaik» [1974], In: drehpunkt 1968-1979. 11 Jahre
Schweizer Literatur. Basel: Lenos, 1980: S. 777-785. Hier: S. 783.

76. Genette, Gérard: Palimpseste. Die Literatur auf zweiter Stufe. Frankfurt/Main: Suhrkamp,
1993. Hier: S. 13; Hervorhebung im Original.

77. So Geiser über seine Generationenromane (Pezold, Klaus: «Gespräche mit Christoph Geiser».

Weimarer Beiträge 29.9 (1983): S. 1604—1617. Hier: S. 1613).

78. Siehe hierzu Elsaghe, Yahya: «Die kleinen Herren Friedemänner. Familie und Geschlecht in
Thomas Manns frühesten Erzählungen». Zerreissproben / Double Bind. Familie und Geschlecht

in der deutschen Literatur des 18. und des 19. Jahrhunderts. Hg. von Christine Kanz. Bern und

Wettingen: eFeF, 2007: S. 159-180.
79. Zitiert nach Hilscher, Eberhard: Thomas Mann. Leben und Werk. Berlin: Volk und Wissen,

1983. Hier: S. 273.
80. Pezold: S. 1632.

81. Marx, Friedhelm: «Thomas Mann und kein Ende. Thomas Mann-Rezeption in der Gegen¬

wartsliteratur. Wolfgang Hilbig und Robert Menasse». Thomas-Mann-Studien 37 (2007):
S. 113-129. Hier: S. 128.

82. Ebd.

83. Geiser («Mosaik»): S. III.

23


	Die "Basler Buddenbrooks" : Christoph Geisers Brachland (1980) und Thomas Manns <Referenzwerk> des deutschsprachigen Generationenromans

