
Zeitschrift: Blätter der Thomas Mann Gesellschaft Zürich

Herausgeber: Thomas Mann Gesellschaft Zürich

Band: 35 (2012-2013)

Artikel: Fiorenza, lebensunfähig auf der Bühne, aber lesenswert

Autor: Benini, Arnaldo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1052890

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1052890
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Fiorenza,
lebensunfähig auf der Bühne, aber lesenswert

von Arnaldo Benini

Für Thomas Mann war Fiorenza der «Versuch eines Liedes in höherem Tone:

jugendliche Ruhmeslyrik schwingt darin, Ruhmeslust»1. Sein einziges Theaterstück

in drei Akten, vollendet 1905 und in 2 Heften der Neuen Rundschau

erschienen, war ein ehrgeiziges Produkt. Mit einem Drama über die sich am 8. April
1492 in Florenz abspielenden Konfrontation zwischen Girolamo Savonarola und
dem sterbenden Lorenzo dei Medici stellte sich der junge Schriftsteller vor, einen
«höheren Ton» zu erreichen als mit Erzählungen und dem Roman Buddenbrooks.

Das Subjekt war kulturgeschichtlich anspruchsvoll, umstritten und heikel. Der
Autor arbeitete sich mit dem gewöhnlichen Fleiss durch Werke von Philosophen,
Historikern und Biographen. Die zwei in Florenz herrschenden Protagonisten
und Kontrahenten trafen sich während einer der stürmischsten und verworrensten

Zeiten der Geschichte der Stadt und der Casa Medici kurz vor Lorenzos
Tod. Seit drei Generationen, selbst ohne dynastische Legitimation, hielten die
Medici mit Besonnenheit, Klugheit, Weitsicht und eiserner Hand die Florentiner
Gesellschaft wirtschaftlich und politisch erfolgreich unter Kontrolle. Die
Magenkrankheit des dreiundvierzigjährigen Lorenzo (man weiss auch im Nachhinein
nicht, woran er starb) und der äusserst jähzornige, unberechenbare und dumme
Pietro, sein ältester Sohn und zukünftiger Vorsteher der Casa Medici, Hessen Ein-
fluss und Macht der illustren Familie bröckeln. Sonst hätte sich Savonarola
niemals getraut, gegen die Medici laut und heftig zu predigen. Der Verfall einer der

politisch, finanziell und kulturell einflussreichsten europäischen Familien war für
den Dichter der Buddenbrooks ein gesellschaftlich und menschlich anziehendes

Ereignis. Mit Dialogen statt Beschreibungen sollte der ersehnte höhere Ton
erreicht werden. Verbindlich überlieferte Geschichte, vernünftige Hypothesen von
Historikern, künstliche Freiheit und Phantasie halten sich im Werk die Waage.
Genauso wie im Roman Buddenbrooks bleibt die soziale und politische Dramatik
weitgehend im Hintergrund. Die Sensibilität und Aufmerksamkeit des Dichters
richten sich auf das Schicksal der Einzelnen.

Die neoplatonischen und streitsüchtigen Philosophen und Gelehrten, die
Künstler und die Meisterhandwerker des Kreises um Lorenzo il Magnifico,
verängstigt und unsicher wegen der Krankheit ihres anständigen und erleuchteten
Diktators und Mäzens, sind meisterhaft — und nicht ganz wahrheitsgetreu -
dargestellt. Prächtig geriet Thomas Mann die Person des siebzehnjährigen Kardinals

27



Giovanni (der zukünftige Papst Leo X.), zweiter Sohn von Lorenzo «in rotem
Käppchen, breitem weißem Klappkragen und roter Pellerine, mit weichem,
hübschem, humoristischem Gesicht», welcher «sehr kurzsichtig, mit seinem

scherenartigen Lorgnon hantiert».2 Trotz seines jugendlichen Alters kommt der
Kardinal in den Mäandern der Kirchenpolitik gut zurecht. Sein Lehrer, Angelo
Poliziano, will ihn überzeugen, Piaton heiligzusprechen. Es sei der Wunsch
«aller Liebhaber der schönen Weisheit [...]. Er ist göttlich, und es ist nichts
als ein Gebot der Vernunft, ihn zum Gotte zu machen.» Christus selbst würde
zweifellos die Kanonisation des antiken Philosophen billigen.3 Und dies würde

«die schönste Frucht unserer gemeinsamen platonischen Studien sein»4. Das

Ziel der Neoplatoniker war die Synthese des Piatonismus und des Christentums:
für Savonarola ein Sakrileg. In «Piatos <Gespräch über die Liebe> herrsche eine
<obszöne Tugendhaftigkeit)»5, soll er in einer Predigt gesagt haben. Köstlich, wie
der Kardinal, in sich hineinkichernd, die kirchen-politisch abstruse und theologisch

unhaltbare Forderung des Meisters Angelo taktvoll abwimmelt, ihn
tröstend, dass er fast alle seine «Oktaven und [sein] ganzes Kellerfest in lateinischen
Hexametern auswendig»6 kennt. Im Bewusstsein seines hoffnungslosen Zustan-
des gibt Lorenzo, nachdem die kostbare Medizin aus destillierten Edelsteinen
des jüdischen Arztes Lazzaro da Ficino aus Pavia und die Aderlässe wirkungslos
geblieben waren, dem Wunsch seiner Liebhaberin Fiore nach. Sie will, dass er
den heftigen, gnadenlosen und unbarmherzigen Widersprecher und politischen
Gegner, den Dominikaner Mönch aus Ferrara und seit einem Jahr Prior des

Konvents San Marco Bruder Girolamo (der Name Savonarola kommt nie vor),
in seiner Villa in Careggi, einem hügeligen Vorort von Florenz, empfängt. Er
selbst hatte ihn Jahre früher, auf Empfehlung von Pico della Mirandola, nach

Florenz geholt. Brisant dabei ist, dass sich der achtzehnjährige Girolamo in die
wunderschöne zwölf- oder dreizehnjährige Fiore, die sich in Ferrara mit ihrer
Familie nach der blutigen Verschwörung der Familie Pazzi gegen die Medici
in Verbannung befand, leidenschaftlich verliebt hatte. Wegen des Aussehens

(«schwach, klein und häßlich wie die Nacht»7) und des rüpelhaften Benehmens,

gab ihm Fiore spottend den Laufpass. In Manns Werk erzählt Fiore ihrem
Liebhaber ausführlich und vergnügt die Jugendniederlage von Girolamo. Zuverlässige

Biographen behaupten, er habe sich hauptsächlich wegen dieser Demütigung
in den Hauptkonvent der Dominikaner in Bologna zurückgezogen und sei dort
Mönch geworden. Sein unvorteilhaftes Aussehen wird anhand des Bildnisses

von Fra Bartolomeo della Porta, dessen Reproduktion seit der Arbeit an Fiorenza
zeitlebens auf dem Schreibtisch Thomas Manns stand, beschrieben. Er war «von
einer verstockten Häßlichkeit» mit einem fahlen, gramvollen und leidenschaftlichen

Profil. «Zwischen der heftig gebuckelten Nase und der schmalen, kantigen
Stirn ist ein scharfer Einschnitt. Die wulstigen Lippen sind mit einer Art Innigkeit

geschlossen.»8 Gemäss einer Terrakotta-Büste hat Lorenzo ebenso hässlich

28



ausgesehen. In Werken der Maler Benozzo Gozzoli, Botticelli und Ghirlandaio
sieht er allerdings manierlich aus.

Die ersten zwei Akte und die erste Hälfte des dritten Aktes bilden die Einführung

und die Vorstufe zum Disput zwischen dem hochgebildeten und erfolgreichen

Politiker und Herrscher in hellenistischem Stil, gleichwohl aber von einer

gnadenlosen Disziplin bestimmt, und dem asketischen, ebenso hochgebildeten
Mönch, Theologen und Bibelkundigen. Lorenzo hatte seine Stadt durch blühenden

Humanismus geprägt, mit hemmungsloser Lebenslust und Suche nach der

Schönheit in jedem Aspekt des Lebens. Die kosmopolitische Kultur, die bildende
Kunst, die Leinheit des Handwerkes, die internationalen Beziehungen der Banken

und die beispiellose Baukultur machten Llorenz zur Wiege der europäischen
Renaissance. Kardinal Giovanni erzählt, dass der Vater den Kindern beibrachte,
«alles Häßliche, Traurige und Quälende gelassen [von sich] zu weisen und [die]
Seele nur dem Schönen und Heiteren zugänglich zu halten»9. Lür den rabiaten
Mönch ist das Llorenz der Medici Vorort der Hölle, eine Stadt Babylon, die in
einer üppigen Leichtfertigkeit lebt, Mutter der bösen Lust, der Tänze, der
obszönen Lieder und Aufzüge, der verpönten Bücher italienischer und lateinischer
Dichter, des Parfums, der heidnischen Bildwerke und der Gemälde von unzüchtiger

Schönheit, wo sogar die Mutter Gottes als Lreudenmädchen gemalt wird:
Eine freche Welt des Lleisches, wo das Mark des Lebens von Fäulnis ergriffen
wird. Die unzähligen Kurtisanen, die in Florenz herumflanieren, sind «vaccae

pingues»10, fette Kühe, und die Neoplatoniker um Lorenzo sind «<Epikuräer und
Säue>»n. Nur wenn Florenz Busse tut, kann es sich retten. Derartige Predigten
des Priors sind, so berichtet Pico della Mirandola den Künstlern und den

entsetzten neoplatonischen Humanisten des Hauses Medici, in Worten ein jüngstes

Gericht gegen die Stadt und gegen Lorenzo. Schlimmer noch: Papst, Klerus,
Fürsten, Dichter und Künstler sind am Weltuntergang und am Ruin der Religion
und der unzüchtigen, verruchten und schamlosen Kirche schuldig. Er wirft die
Künstler in Asche und Busse nieder. Einzig die Werke des Beato Angelico, von
welchem die meisten in seinem Konvent sind, liebt er. Wenn Bruder Girolamo,
mit der unvergleichbaren Kunst die Gewissen zu wecken, zum Volk spricht, ist
der Florentiner Dom Santa Maria del Fiore mit Menschen gefüllt, die ihm Hände
und Füsse küssen und Stücke von seiner Kutte abschneiden wollen. Das einfache
Volk muss für all die teuren Schönheiten der Stadt nur schuften und zahlen.

Bruder Girolamo ist der Prediger der Verzweifelten und der Hoffnungslosen. Der
Pöbel, spottet Poliziano, ehrt ihn als seinesgleichen. Sein durchgreifender Erfolg
überrascht Pico della Mirandola. Sein Erfolg nehme sowohl im niederem Volke
wie im Adel beständig zu, und selbst das dicke Bürgertum beginne sich mit ihm
zu beschäftigen. Er predigt, berichtet Pico, «unter Schrecken, Weinen und
Entsetzen; die Strafen, mit denen er die Stadt [...] bedroht, sind schaudererregend,

29



DER NEUE VEREIN
(E. V.)—=

II. Dramatische Aufführung 1907/8.
VV
V

DIENSTAG DEN 17. DEZEMBER 1907

:: • IM KOL. RESIDENZTHEATER ::

PIORENZA
von THOMAS MANN.

Regie: Herr Regisseur ALBERT HEINE.

Maler
und

Bildhauer

Giovanni de' Medici
Angel«» Poliziano
Giovanni Pico di Mirandola
Grifone
Francesco Romano
Ghino
Leone
Aldobrandino
Andrenccio der Kunststicker
Guidantonio der Kunst¬

schreiner
Ereole der Goldschmied

Zeit :

Ort: D

• Birron Simonetto der Architekt Herr Bogenhardt
Gura Pierleoni der Arzt h Stettner
Storm Pjero de' Medici „ Rottmann
Nadler Lorenzo de' Medici Heine
Sandrock Marsilio Eicino „ Egolff
Trautsch Messer Luigi Pulci „ Carey
König Nicolo Combi, Kaufmann „ Lessmann
Basil Ognibene, ein junger Maler Frl. Gottlieb
Hirrlinger Der Page Gentile „ Gast

Der Prior von San Marco Herr Höfer
Hildebrand Fi ore Frl. Rottmann
Kalkum Ein bestaubter Mann Herr Werkhaus

Türhüter und Diener.

Der Nachmittag des 8. April 1492. Avv#'
î Villa Medici in Careggi bei Florenz.

Die neuen Dekorationen sind nach Entwürfen des Herrn
Malers und Bildhauers HANS SCHWEGERLE ausgeführt. (tP//C.fl

Ankündigung der ersten Münchner «Fiorenza»-Aufführung
durch den Neuen Verein Königliches Residenztheater, 1907

© Thomas-Mann-Archiv der ETH-Bibliothck Zürich

30



und nachher geht jeder wie halbtot und sprachlos in den Straßen umher.12»

Kunststücke wurden zerstört und Künstler misshandelt und verprügelt. Die
flammenden Reden überzeugten allerdings nicht alle. Machiavelli etwa, obwohl
er die Medici nicht sonderlich schätzte, hielt Savonarolas Äusserungen für absurde

und lächerliche Ausgüsse eines armseligen und karrieresüchtigen Mönches,
der Religion und asketische Lebensführung als Mittel zur Macht missbraucht. Im
Text Thomas Manns üben sich Phantasie, Wut und Ärger der Anhänger Loren-
zos in pöbelhaften Insulten gegen den Prior: Ignorant, Narr, Wurm, kränklicher
Barbar, widerwärtige Kapuze, Fledermaus, Schuft, Uhu, Eule, Schurke, Räuber,
Mensch von hässlicher Natur, Fratze von einem Bettelmönch, lächerliche Kutte,
hässlicher Bettler; so nennen sie ihn. In der Tat hatten die drei führenden
Intellektuellen des Kreises um Lorenzo, Angelo Poliziano, Pico della Mirandola und
Marsilio Ficino, selbst bei kritischer Haltung für den Mönch aus Ferrara
Respekt. Im Werk Manns gesteht ihm der Kardinal Giovanni eine grosse Eigenart
und eine ungewöhnliche Religiosität und Erfahrenheit im Christentum zu. Er

vertraut Poliziano an, dass er, mit Hilfe eines venezianischen Spiegels vergeblich
versucht ihn nachzuahmen. Für andere war er ein Antichrist oder ein vom Teufel

gehetzter Scharlatan.

Was bewegt Lorenzo zu einem Dialog mit dem unversöhnlichen Feind? Er hat
tatsächlich stattgefunden, wahrscheinlich in Anwesenheit von Angelo Poliziano.
Man weiss aus verbindlicher Quelle13, die Thomas Mann nicht kennen konnte,
dass Lorenzo dadurch höchsten Trost fand und sich den Gebeten des Priors

empfahl. Bruder Girolamo erfüllte auch seinen Wunsch des letzten Segens.
Beim Hinschied des Feindes war er Seelsorger und nicht Politiker und
Volkstribun. Nicht verbindlich überliefert sind Wortlaut und Inhalt des Dialoges,
der sich wahrscheinlich auf Gebete beschränkte. So hatte die Phantasie des

Dichters freien Lauf. Ebenso erfunden waren zeitgenössische Beschreibungen
zahlreicher Chronisten und Partisanen des Mönches, den sogenannten piagnoni
(Weiner, Heulsusen), die phantasievolle Versionen einer heftigen und gnadenlosen

Diskussion mit vollständiger Erniedrigung Lorenzos und mit dem Prior
als Triumphator und Helden in Umlauf brachten. Wenn die Beschreibung des

Kreises um Lorenzo und der Spaltung der Florentiner Gesellschaft stellenweise
bravourös wirkt, ist der Dialog zwischen Lorenzo und Bruder Girolamo so

irreal, dass er mehr als opera buffa denn als Drama wahrgenommen wird. «Sind
Geist und Schönheit denn gegen einander gesetzt?»,14 fragt Lorenzo den finsteren
Dominikaner. Bestimmt verwendet kein Sterbender seine letzte Kraft um die
Schönheit und die Kunst gegen die Tugend der Askese und der Bescheidenheit

zu behaupten. «Ich nenn' Euch Lockspeise des Satans, Gift der Geister, Schwert
der Seelen»15 donnert der Mönch, und Lorenzo, klein geworden, erwidert: «Sind

31



wir Feinde, wohlan, so sag> ich, daß wir feindliche Brüder sind!»16, wohl eine
recht abstruse Behauptung.

Die Beharrlichkeit des Mönches, Lorenzo als «Bruder» nicht anzuerkennen

(«Ich will Euer Bruder nicht sein.»17), löst im moribunden Lorenzo einen
Wutanfall aus: Unter den Augen des Rivalen stirbt er. «Du stirbst, und ich bin
aufrecht. Meine Kunst gewann das Volk! Florenz ist mein.»18 Tatsächlich wird es

dem Bettelmönch zwei Jahre nach dem Tod Lorenzos gelingen, die Casa Medici
aus Florenz zu verbannen.

Bei den Erfindungen des Dialoges hat Thomas Mann die Kreativität weitgehend

im Stich gelassen. Man hat gar von Kitsch gesprochen. Die Erzählstruktur

von Fiorenza war für ihn dennoch wegweisend. Der italienische Germanist
Ladislao Mittner19 hat daraufhingewiesen, dass sich in Fiorenza bereits die Struktur

des Zauberbergs ankündigt, wo Dialoge, heftige moralpolitische Auseinandersetzungen,

Reflexionen über Kunst, Musik, Wissenschaft, Medizin und Psychologie

etwa die Flälfte des Romanes ausmachen. FFier wie dort führt die Dialektik
zu keinen Lösungen. Nicht verwunderlich, denn die Probleme des Lebens sind
nie lösbar, sondern nur je anders darstellbar.

Einen «höheren Ton» hat Thomas Mann mit seinem dennoch lesenswerten

Theaterstück nicht erreicht. Er selbst sprach später von ihm als Sorgenkind und
Schmerzenskind, das sich auf der Bühne als lebensunfähig erwies.

Fiorenza ist nun, zusammen mit sieben Gedichten und Filmentwürfen beim
S. Fischer Verlag in Frankfurt/M als Band 3.1 mit dazugehörigem Kommentarband

3.2 im Rahmen der Grossen kommentierten Ausgabe der Werke Thomas
Manns neu erschienen. Eine gute Gelegenheit, eine fast vergessene Arbeit von
Thomas Mann neu zu lesen.

Anmerkungen

1. GKFA 13.1, S;. 103.
2. GKFA 3.1, S. 11.

3. GKFA 3.1, S. 12.

4. GKFA 3.1, S. 13.

5. GKFA 3.1, S. 13.

6. GKFA 3.1, S. 14.

7. GKFA 3.1, S. 102.

8. GKFA 3.1, S. 113.

9. GKFA 3.1, S. 23.
10. GKFA 3.1, S. 17.

11. GKFA 3.1, S. 17.

32



12. GKFA3.1, S. 26.
13. Ridolfi 1935, S. 115-121.
14. GKFA3.1, S. 122.

15. GKFA 3.1, S. 115.
16. GKFA 3.1, S. 123.
17. GKFA 3.1, S. 119.
18. GKFA 3.1, S. 127.
19. Mittner 1971, S. 1071f.

Literatur

Ivan Cloulas: Laurent Le Magnifique. Paris: Arthème Fayard 1982.

Mario Ferrara: Nuova bibliografia savonaroliana, Vaduz: Topos 1981. Darüber:
Roberto Ridolfi: Savonarola: due secoli di studi, Corriere délia sera (Mailand)
18.07.1982.

Thomas Mann: Fiorenza Gedichte Filmentwürfe. Grosse kommentierte Frankfurter

Ausgabe, hrsg. v. Elisabeth Galvan, Frankfurt/M: S. Fischer 2014 (GKFA 3.1 u. 3.2).

Ladislao Mittner: Storia della letteratura tedesca — II. Dal Realismo alia Speri-
mentazione (1820-1970), Torino: Einaudi 1971.

Roberto Ridolfi: La visita al Magnifico morente e la leggenda della negata asso-

luzione, in: Studi savonaroliani, Firenze: Olschki 1935.

Roberto Ridolfi: Vita di Girolamo Savonarola, Firenze: Le Lettere, VI Aufl. 1997.

Girolamo Savonarola: Trattato circa el reggimento e governo della città di Firenze,
Pisa: Scuola Normale Superiore 2013.

P. Villari Geschichte Savonarola>s und seiner Zeit, Leipzig 1868 Orig. La storia di
Girolamo Savonarola e de'suoi tempi, 2 Bd. Le Monnier, Firenze 1859-1861.

Pasquale Villari: E.Casanova Scelta di prediche e scritti di Fra Girolamo Savonarola

con nuovi documenti intorno alia sua vita, Firenze: Sansoni 1898.

Donald Weinstein: Savonarola and Florence. Prophecy and Patriotism in the

Renaissance, Princeton: University Press 1970.

33




	Fiorenza, lebensunfähig auf der Bühne, aber lesenswert

