Zeitschrift: Blatter der Thomas Mann Gesellschaft Zurich
Herausgeber: Thomas Mann Gesellschaft Zirich

Band: 17 (1979)

Artikel: Thomas Manns Doktor Faustus : ein Rickblick auf die friihe deutsche
Kritik

Autor: Dvoretzky, Edward

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1052907

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1052907
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Thomas Manns Doktor Faustus

Ein Riickblick auf die frithe deutsche Kritik

von Edward Dvoretzky

Wenn ein Kunstwerk in philosophischer, theologischer oder politischer Hinsicht ra-
dikale Ziige trigt, oder wenn es vielleicht auch nur schwierig zu verstehen ist, dann
werden die Reaktionen darauf schirfer sein, als bei weniger umstrittenen oder schwer
verstindlichen Biichern oder Kunstwerken. Das trifft in besonderem Mafe auf Tho-
mas Manns Doktor Faustus zu, denn mit diesem Werk hat sich Thomas Mann des tradi-
tionellen Fauststoffes bemichtigt und ihn mit einer Vielfalt von verwirrenden und
zum Angriff herausfordernden Themen umgeben. Diese haben die grundsitzlichen
Fragestellungen hervorgerufen, die wir in den Kritiken vorfinden, vor allem in den
ganz ablehnenden und den befiirwortenden.

Der Deutsche Thomas Mann, der seinem Vaterland den Riicken kehrte und von
Zeit zu Zeit seine Ansichten tber Eigenschaften der Deutschen und des deutschen
Volkes duBerte, ist in seinem Volk, das recht empfindlich auf AuBerungen iiber seine
inneren Verhiltnisse reagiert, die aus dem Ausland kommen, immer eine umstrittene
Figur gewesen. Literaturkritiker in deutschsprachigen Lindern, die ja kurz nach
Ende des Zweiten Weltkrieges eine noch immer politisch uneinheitliche Kulturge-
meinschaft darstellten, waren ebenso empfindlich und reagierten leicht mit Heftig-
keit auf ein Werk wie den Doktor Faustus, das ja in vieler Beziehung in diese inneren
Verhiltnisse eingreift und in vielfacher Hinsicht wunde Stellen beriihrt. So ist der
Doktor Faustus zu einem sehr umstrittenen Werk geworden. Einige Kritiker zeigen
eine Antipathie diesem Werk gegeniiber, die oft in eine allgemeine Ablehnung, ja so-
gar in HaB umschligt, der auf den Verfasser selbst zielt. Andere fallen in das umge-
kehrte Extrem. Das Ergebnis ist eine Parteinahme, wie man sie in Wahlfeldziigen
beobachten kann, in denen die Hauptfragen gar nicht mehr gesehen werden, und nur
der Streit um die betreffende Personlichkeit noch eine Rolle spielt.

In dieser Arbeit wird der Versuch gemacht, die personlich gefirbten Fehden um
den Doktor Faustus auszuschalten und sich auf diejenigen Probleme zu beschrinken,
die literarisch von Bedeutung sind. Unter den hier besprochenen Stimmen befinden
sich theologische, philosophische und politische Stellungnahmen, die den in das Gan-
ze des Romans eingeflochtenen Problemen Rechnung tragen wollen, und dann natiir-
lich Kritiken vom ésthetischen Standpunkt aus, die sich mit Stil, Aufbau und so wei-
ter befassen. Die Arbeit befaBt sich dabei mit verhiltnismaBig frithen Kritiken, keine
davon ist spiter als 1950 erschienen. Es ist versucht worden, von den verfiigbaren
Aufsitzen diejenigen auszusuchen, die dem Leser ein moéglichst abgerundetes Bild ge-
ben kénnen. Und um ein Gleichgewicht zwischen den verschiedenen Reaktionen auf
den Roman herzustellen, sind die Gesichtspunkte eines deutschen Protestanten, eines

9



deutschen Katholiken, eines Kritikers aus dem Osten, eines Schweizer Kritikers und
einige Kritiken von Literaturhistorikern und Fachkritikern in Betracht gezogen wor-
den. Wir diirfen jedoch nicht vergessen, daB die Stellungnahmen im allgemeinen
nicht umfassend genug sind, um eine véllig zureichende Bewertung ergeben zu kén-
nemn.

Bevor wir eine genauere Untersuchung einiger dieser Kritiken vornehmen, sollten
wir vielleicht zunichst einen Blick auf eine von Gotthard Montesi vorgebrachte Kri-
tik eigener Art werfen, damit wir ein Gesamtbild der allgemeineren Reaktionen auf
den Roman erhalten kénnen, denn ein solches Gesamtbild erwarten wir ja eigentlich
von einer Kritik.'

Im Grundsitzlichen sind Montesis Gesichtspunkte die folgenden: Thomas Mann
lasse uns hinsichtlich der Probleme des Buches in der Luft hiingen, er gebe keine Lo-
sungen und keine Antworten, das Buch sei ein groBes Kunstwerk — in psychologi-
scher Beziehung wenigstens — und was die sprachliche Gestaltung betrifft, so sei
nichts darin iiberfliissig — alles habe seine Bedeutung; aber, so fragt Montesi: glaubt
Mann denn eigentlich an den Teufel? Im einzelnen erhebt er die Frage, welche Art
von Roman der Doktor Faustus sei. Obgleich er ein politischer, ein psychologischer,
ein musiktheoretischer, ein klinischer und medizinischer, kulturhistorischer, sozial-
kritischer Entwicklungsroman und ein Beitrag zum Wissen iiber das Wesen des Ge-
nies sei, so sei er doch vor allem ein theologischer Roman. Aber trotzdem sei man am
Schlusse im Unklaren dariiber, ob Thomas Mann nun eigentlich an den Teufel glaube.
Man kénne die Idee Gottes haben, ohne notwendigerweise die Idee des Teufels haben
zu miissen. Aber man konne die Teufelsidee nicht ohne die Gottesidee haben. Thomas
Mann leugne den Teufel nicht, aber er bekenne sich auch nicht zu Gott — er lasse den
Leser in der Luft hingen. Deshalb sei der Roman nicht religiés im eigentlichen Sinne
zu nennen, zumindest werde keine theologische Entscheidung gefillt. Montesi
meint, wenn jemand eine Teufelslehre entwickle, so konne das nur innerhalb eines
vollstindigen theologischen Systems geschehen, entweder innerhalb eines bereits
vorhandenen oder innerhalb eines neu zu schaffenden — natiirlich nur, falls man nicht
glaubt, daB Gott und der Teufel eins sind. Aber davon sei Thomas Mann weit ent-
fernt. Montesi sieht sich also gezwungen, folgende Frage zu stellen: ist Thomas Mann
berechtigt, die Frage nach dem Teufel zu stellen, ohne die Absicht, sie zu beantwor-
ten? Natiirlich habe es etwas Gutes, meint er, wenn Mann zu Fragen anrege und kei-
ne Antwort darauf gebe, denn dadurch allein werde schon manch wertvolle Wirkung
hervorgebracht: «Die Erschiitterung hat allein schon eine reinigende und heilende
Kraft... So mag es gewil} ein Verdienst sein, den Zeitgenossen die Augen dafiir aufzu-
schlieBen, dafd es einen Teufel geben kénnte»? Aber auf der anderen Seite wolle Tho-
mas Mann wohl doch nicht Farbe bekennen; er wolle mit seiner Darstellung wohl lie-
ber in der Sphire des Unverbindlichen bleiben, also «frei schwebend» schreiben.” Da-
her kénne vom modernen Leser c¢ine Beschwerde mit Recht vorgebracht werden,
nimlich, daB} ein Geist vom Range Thomas Manns in seiner Leserschaft nicht an-
dauvernd Erwartungen erwecken sollte, die er nicht erfiillen konne. Man solle nicht
die grenzenlose Verwirrung und Hoffnungslosigkeit vermehren, die heute allzuweit

10



verbreitet sei. Mit anderen Worten: aufwiihlende Fragen sollten nur dann gestellt
werden, wenn der Fragesteller sie beantworten kénne und wenn er das auch beabsich-
tige. So wie die Dinge aber ligen, bleibe Thomas Mann eben nur der groe Diagno-
stiker. Darin liege etwas sehr Wertvolles, denn die Diagnose miisse der Therapie vor-
ausgehen, bevor eine wirkliche Heilung erreicht werden konne. «Aber: Thomas
Mann ist es, so scheint uns, nicht bestimmt, selbst ein heilender Geist zu sein. Seine
Aufgabe ist (oder war) die Analyse, ...sein neuestes Werk zeigt, in welche Tiefe er sie
zu treiben vermag.»* So stelle der Roman zwar ein groBes Stiick Literatur dar, aber er
rufe im Leser keine Liuterung hervor; obwohl seine Form v6llig geschlossen sei, und
auch die kleinste Einzelheit sich als unentbehrlich erweise, und obwohl die psycholo-
gische Durchleuchtung eine ungeheure Schirfe erreiche, bleibe er im letzten belang-
los.

Wie man im Falle dieses Kritikers, der verschiedene Gesichtspunkte beriicksich-
tigt, leicht erkennen kann, erhilt der theologische Gesichtspunkt den groften Nach-
druck. Die schirfste und dtzendste Kritik in dieser Hinsicht stammt aber von Hans
Egon Holthusen, dessen negative Beurteilung des theologischen und metaphysischen
Aspektes des Romanes noch viel weiter geht, und zwar in seinem beilenden Artikel
«Die Welt ohne Transzendenz.»®

Holthusen behauptet, daB sich Thomas Mann im Doktor Faustus selbst widerspre-
che, wenn er die Musik mit dem Teufel in Zusammenhang bringe, denn in seinen Be-
trachtungen eines Unpolitischen bewerte Mann die Musik ganz dhnlich wie Luther und zi-
tiere sogar den Ausspruch Luthers: «Der schonsten und herrlichsten Gaben Gottes
eine ist die musica. Der ist der Satan sehr feind. Damit vertreibt man viel Anfech-
tung.» Thomas Mann fiihre sich als Luthers Gegenspieler auf, indem er die andere Sei-
te, die teuflische Seite, der thm einst selbst heiligen Musik betone. In ihrer ganzen
Geschichte, sagt Holthusen, habe man der Musik die Attribute liebenswert, fromm,
erhebend, besinftigend zugesprochen. «Sind nicht selbst die wilden Tiere durch Or-
pheus besinftigt worden? Hat er nicht sogar die Unterwelt gcrijhrt <humanisiert> und
seiner Liebesklage gefiigig gemacht?* Gewill gibt es etwas in den menschlichen
Trieben und Gefihlen, und sicherlich in der kiinstlerischen Titigkeit des Menschen,
was man als das Dimonische bezeichnen konne. «<Aber wenn man den Begriff so ver-
stehen will, dann ist das Dimonische unschuldig, reine Wesensmacht und Lebensge-
walt, und man kann es nicht, mir nichts dir nichts, durch eine kategorische Grenzver-
wischung mit dem Bosen gleichsetzen.»” Vielleicht habe die Musik von Wagner oder
Straul} etwas Berauschendes und Didmonisches, aber ganz gewi3 nicht die glorreichen
Allegri Beethovens, oder die Goldberg-Variationen, oder die Matthius-Passion oder
die Musik Mozarts. Wenn man so weit gehe, grundsitzlich alle Musik zu verdammen,
dann heifle das sogar die Liebe selbst zu einem Werk des Teufels zu machen. Holthu-
sen gesteht hier jedoch die Méglichkeit, dafl Liebe als Leidenschaft vielleicht tatsich-
lich etwas Heidnisches und Teuflisches sei.

Was macht nun also, fragt er weiter, Thomas Mann mit der Theologie oder mit
verwandten Gegenstinden? Ehrenfried Kumpf ersetze Gotteswissenschaft durch
Teufelswissenschaft® Eberhard Schleppful werde von dem sexual-neurotischen

II



Aspekt des religiosen Lebens gefesselt. Nach Mann seien diese beiden Figuren luthe-
rische Charaktere, die stellvertretend fiir das Teuflische im deutschen Charakter ste-
hen. Ihr Zeitalter sei das Zeitalter der Reformation, das Zeitalter Luthers. Luther, be-
stimmte Charakterziige bei Beethoven und Nietzsche, stellten fiir Thomas Mann das
Deutsche als solches dar. Aber, so lautet der Einwand Holthusens, er iibersehe dabei
ja ganz Lessing, Goethe, Kant, Schiller, H6lderlin, Moérike, Eichendorff und Schu-
bert. Die tiefe Frommigkeit des deutschen Mittelalters werde ebenso iibersehen.
Nicht Weimar sei typisch deutsch, sondern eher Kaisersaschern. Und auch wenn
Mann in seiner Rede vor der lerary of Congress 1945 («Deutschland und die Deut-
schen») behauptet habe, dafl Faust ein Musiker sein miisse, wenn er die deutsche Seele
darstellen solle, so veridndere er doch den Fauststoff und umgebe den traditionellen
Faust hochstens mit einer bestenfalls als mittelalterlich lutherisch und dimonisch-
neurotisch bezeichenbaren Atmosphire.

Holthusen greift Thomas Mann auch deswegen an, weil es fiir ihn die Kategorie
einer hochsten Instanz gar nicht gebe, d. h. die Person oder die Idee Gottes, die onto-
logisch-metaphysische Dimension Gottes. Zeitblom, der fiir Holthusen uneinge-
schrinkt als Thomas Manns Sprachrohr gilt, definiere Religion zum Beispiel einfach
als «Sinn fiir das Unendliche und die ewigen Ritsel». Das sei charakteristisch fiir Tho-
mas Manns typische Abneigung, sich festzulegen und der Wirklichkeit ins Auge zu
sehen.’ Nach Holthusen verkiindige Thomas Mann nicht das Evangelium einer abso-
luten Souverinitit des autonomen menschlichen Geistes und betrachte auch nicht alle
religiosen Weltanschauungen als einen bloBen Ausdruck des in seinen Zielen wech-
selnden Strebens des Menschen nach Allmacht, statt dessen richte er sich hiuslich in
der Sphire eines diinnen religidsen Liberalismus ein. Zeitblom ziehe die Religiositit
der Religion vor.

In seinen Neuen Studien (1948) definiere Thomas Mann die Religiositit als «Auf-
merksamkeit und Gehorsam: Aufmerksamkeit auf innere Verinderung der Welt»'
Aus der christlichen Theologie werde so eine bloBe historische Angelegenheit, die
nicht linger Giiltigkeit beanspruchen kénne. Dadurch, daf3 er Religion durch Religio-
sitit ersetze, werde das urwichtige metaphysische Bediirfnis des Menschen zivilisiert,
humanistisch domestiziert und vollkommen sikularisiert. Das Endergebnis sei volli-
ger Relativismus. Daher gewinne Thomas Mann kein Verhiltnis zum Ewigen und
komme folglich niemals zu einer Entscheidung zwischen dem Absoluten und dem
Relativen. Alles bleibe unbestimmt. Das ist tatsichlich der am hiufigsten erhobene
Vorwurf. Weiter sagt Holthusen, Mann beschiftige sich nur mit miligem Theoreti-
sieren. Die «Gottesklugheit» sei bloB ein anderes Wort fiir ein fortgeschrittenes Stadi-
um des menschlichen Denkens.'"" Aus dem Teufel sei so ein sikularisiertes Phinomen
geworden. Er habe keinen gottlichen Gegenspieler mehr, sondern er sei nur noch ein
psychologischer und physiologischer Komplex.

Die zwei geheimnisvollen Elemente, die nun zum Durchbruch des Diamonischen
fiihren, seien Krankheit und Geschlechtstrieb, und beide finden in der Geschlechts-
krankheit ihren gemeinsamen Nenner. Thomas Mann wolle also das Bose als eine na-
tiirliche Gegebenheit im Menschen darstellen. Vom theologischen Standpunkt aus

I2



aber habe die Erbsiinde ihren Ursprung im Geist und nicht im Korper, denn Luzifers
Fall habe als Ursache seine Auflehnung gegen Gott. Adam und Eva sindigten nicht
durch einen Akt der Leidenschaft, sondern durch einen Akt des Ungehorsams gegen-
iiber dem Willen Gottes. Erst von hier aus werde deutlich, wie radikal Thomas
Manns Anschauung von der traditionell christlichen abweicht.

Ebenso charakteristisch wie diese Radikalitit ist nach Holthusen Manns Begriff
des Heiligen. Der Heilige ist hier nicht durch seine Frommigkeit gekennzeichnet,
sondern durch den Grad seiner Siindhaftigkeit. Leverkiihn fiihre das Leben eines Hei-
ligen, der von dem ausgeprigten Gefiihl seiner Unreinheit erfiillt sei. Er gebe seinen
Stolz auf diese Unreinheit offen zu, und er lieBe sich in freiwilliger Entscheidung fiir
das Bose auf die sexuelle Begegnung mit Hetaera Esmeralda ein. Das Motiv dieser
Handlungsweise, nimlich die Stirkung seiner schopferischen Krifte, iiberzeuge
durchaus nicht — es sei unwahrscheinlich und absurd und habe mit Siinde oder Schuld
iiberhaupt nichts zu tun. Der ganze Vorgang werde nur unter medizinischen Ge-
sichtspunkten betrachtet und betreffe daher den Gegensatz zwischen Gott und dem
Teufel tiberhaupt nicht; daher kénne man nicht mehr von einem wirklichen Begriff
der Siinde sprechen. Was einmal Siinde war, sei nun ein Kennzeichen fiir hohere (ge-
steigerte) Vitalitit, die Kraft, die dem Genius zum Schaffen verhilft. Krankheit und
Lebenskraft seien eins. «Genie ist eine in der Krankheit tief erfahrene, aus ihr schop-
fende und durch sie schopferische Form der Lebenskraft»'? Hier, so behauptet Holt-
husen, versage Thomas Manns Theorie des Genies, denn Genie sei etwas Transzen-
dentales, etwas Edles und Bleibendes. Das Genie sei der Bruder des Propheten, durch
dessen Mund Gott spricht. Gewisse Themen bei Beethoven, Szenen bei Shakespeare
und Gedichte Goethes zum Beispiel, stellten mehr dar als den Ausdruck einer «schop-
ferischen Lebenskraft». Sie transzendierten iiber die Bereiche von Leben und Zeit -
sie seien unsterblich. Aber in Faustus habe der urspriinglich metaphysische Begriff des
Teufels als des bosen Gegenspielers Gottes seine Bedeutung verloren.

Holthusen ist auch der Ansicht, daB Leverkiihn, der seine Hollenfahrt bejahe und
die gottliche Gnade ablehne, also gar nicht gerettet werden wolle. Aber Hanns Braun,
ein anderer Kritiker, der Thomas Mann in verschiedenen Punkten gegen Holthusens
Angriffe verteidigt,” fiihrt aus, dafl dies in Wirklichkeit nicht der Fall sei, dall es we-
nigstens zwei Beispiele gebe, die beweisen, dall Leverkithn im Letzten doch gliubig
sei. Nimlich erstens die letzte Note in der Weheklag, das hohe G des Cellos, die eine
Note der Hoffnung sei, das Licht in der Finsternis, von dem Zeitblom am Ende von
Kapitel 46 spreche, und zweitens, daB es dem kleinen Echo doch gelungen sei, wenn
auch nur fiir eine sehr kurze Zeit, in dem vorher liebeleeren Leverkiihn wahre Liebe
zu erwecken. Braun versucht also den Roman vor dem Vorwurf der vélligen Vernei-
nung und des Nihilismus zu reinigen, mit dem Holthusen ihn brandmarkt.

Auch Emil Staiger m6chte dem Roman eine optimistische Note der Hoffnung und
des Glaubens zusprechen.” Im letzten Abschnitt seiner Studie (S. 430) stellt Staiger
fest: «Jeder, der dem <Doktor Faust> eine bestimmte Lehre entnimmt, begeht ein Un-
recht an der eigentiimlichen Haltung seines Verfassers, der keinen «Standpunkt ein-
nehmen will. Aber das Bedringende, Problematische ist mit unvergleichlicher Kraft

I3



und Umsicht zusammengefaBt. Und ganz zuletzt bleibt einer zuriick und fiihlt sich
wunderbar bestirkt: eine kummervolle Liebe, die sich, allem Wissen und aller Skepsis
zum Trotz, mit der Hoffnung verbiindet und den Glauben an eine, sei es noch so fer-
ne, reinere Zukunft des heute verfemten Volkes bewahrt.» Es ist nicht zu iibersehen,
daB hier das Politische eine Rolle spielt und die Betrachtung {iber Holthusens etwas
begrenzteren protestantischen Standpunkt hinausfiihrt, der dafiir verantwortlich sein
mag, daf} er einige Aspekte des Romans iibersehen hat, und daB er sich in seinem An-
griff soweit hat hinreillen lassen. Es ist moglich, einen fast personlichen HaB aus
Holthusens Bemerkungen herauszulesen, der wahrscheinlich mit seiner religiésen
Einstellung zusammenhingt. Deshalb sieht sich der Leser gezwungen, selbst zu ent-
scheiden, inwieweit dieser heftige Angriff gerechtfertigt ist.

Von einem ganz anderen Standpunkt aus kommt Erich Kahler zu der Auffassung,
das die «Sikularisierung des Teufels» eigentlich ein genialer Einfall sei."® Denn da-
durch bringe Thomas Mann die Faustgestalt auf die Erde herunter und zwar fir die
Deutschen und die Menschen des Westens im allgemeinen, und dadurch kénne er sie
in seine heutige Welt einordnen. Das Faustdrama stelle nicht mehr den Typ des kos-
mischen Schauspiels zwischen Himmel und Erde dar, wie das in der Vergangenheit
immer der Fall gewesen sei. Das Schauspiel gehe nunmehr in der Sphire des menschli-
chen Individuums vor sich. Adrians Abstieg in die Tiefen der See sei nur ein Akt sei-
ner Phantasie. «Der theologische Konflikt sei sikularisiert, Gott und der Teufel sind
sakularisiert, ja sie sind in einen einzigen Leib gebunden»'® In Goethes Faaust, zum
Beispiel, werde fast alles von oben betrachtet, angefangen vom «Prolog im Himmel»
bis zur Aufnahme Fausts in den Himmel am Ende. Bei Goethe bleibe das Gut und
Bése auch reinlich getrennt und unterscheidbar, und der Mensch habe immer noch
Entscheidungsfreiheit. Aber bei Thomas Mann finde sich der Faustische Mensch in
der weltlichen Sphire der Kunst vor, und sein Schicksal ist das Schicksal der moder-
nen Kunst selbst oder des geistigen Menschen in einer irdischen Welt. Sein Schicksal
sei untrennbar verbunden mit seinem geistigen Wesen, und er habe deshalb keine
Wahl.

Ein anderer Kritiker, dessen Aufsatz iiber den Faustus in der Gottinger Universi-
tats-Zeitung erschien, glaubt auch, daBl noch nicht alles verloren sei.'” Das Buch zeige
cher die Moglichkeiten der deutschen Seele zum Bosen wie zum Guten und diene als
eine Warnung fir die Zukunft. «Aus der Welt der Unentschiedenheit und Extreme
soll der Deutsche den Weg in die Wirklichkeit wieder finden mit einer Religiositit,
die sich der dauernden Spannung zwischen Wahrheit und Wirklichkeit bewuft bleibt
und sie auszugleichen sucht»'® Dadurch habe Mann den Weg zu einer echten
Menschlichkeit wieder geebnet.

Die kritischen Bemerkungen des katholischen Priesters Hubert Becher enthalten
das, was man logischerweise von einem Angehorigen der Geistlichkeit erwarten
muB.” Becher wiirdigt den literarischen Wert des Werkes und die kiinstlerischen Fi-
higkeiten des Verfassers: «Der Dichter hat eine Vielseitigkeit und sein Werk einen .
hohen Rang»?® Aber er fihrt fort, dal Thomas Manns Inspiration vom Teufel und
nicht von Gott komme. Das eigentliche Theologische sei fiir Mann die Dimonologie;

14



man konne tatsichlich gar nicht unterscheiden, ob das Bose nur als ein personliches
Kennzeichen angesehen werden solle oder als eine Eigenschaft der Welt des Men-
schen tiberhaupt. «... nie wird bestritten werden, dal} auch dann der Dichter Bote und
Zeuge Gottes ist und an seinem Himmel Anteil hat. Diese Erkenntnis hat Thomas
Mann vergessen oder verloren. Er ist dem Feuer der Tiefe verhaftet, das die Schrek-
ken des Untergangs umlodert.»*' Thomas Manns Kunst «.. ist wirklich die Kunst eines
Zauberers, der den Leser wohl in seinen Bann zieht, aber nicht befreit. Durch den
Reichtum seiner Sprachgewalt beschwort er Dinge und Menschen. Er findet Worte,
treffende, kluge, geistvolle, bedriickende Worte oder wie man sie nennen mag, aber
er findet nicht das Wort, das ...die Finsternis durchleuchtet und die Gréfle nicht in
Krankheit und Tod, sondern im Leben und im Licht sucht. Thomas Mann ist eben der
Dichter einer untergehenden und zum Untergang bestimmten Welt.»??

Neben diesen mehr oder weniger theologischen Fragen miissen wir auch noch ver-
wandte Reaktionen erwihnen, die sich mit dem metaphysischen und mit dem politi-
schen Aspekt abgeben, daneben aber auch noch andere Bereiche beriicksichtigen. Die
Tatsache, zum Beispiel, dal Thomas Mann Luther fiir den DreiBligjahrigen Krieg ver-
antwortlich macht, findet bei Holthusen starke MiBbilligung. Er gibt zwar zu, daf3
ein Kérnchen Wahrheit in der Behauptung stecke, daf3 ein solcher Krieg nie entstan-
den wire, wenn es Luther nicht gegeben hitte, und dal im selben Sinne der National-
sozialismus ohne Hegel und Nietzsche nie hitte auftreten kdénnen, genau so wie die
bolschewistische Revolution ohne Hegel und Marx nicht zustande gekommen wire.
Aber zu glauben, da3 der DreiBigjihrige Krieg und ein grofer Teil der spiteren deut-
schen Geschichte die Schuld Luthers sei und der Reformation zur Last gelegt werden
miisse, schliet notwendigerweise die Behauptung ein, die deutsche Klassik, die deut-
sche Romantik, und die deutsche Philosophie seien Ergebnisse oder Resultate der
Krankheit und Rickstindigkeit, fir die Luther verantwortlich sei. Thomas Mann
iibersehe, sagt Holthusen, die Spontaneitit im Leben, das Element der freien Ent-
scheidung in der Geschichte. Er ignoriere «das Moment der freien "Ubersetzung’, die
zwischen Idee und Wirklichkeit vermittelt», und er unterschitze «die Irrationalitit
der Tatsachen, die unberechenbare Mechanik im Geschiebe der geschichtlichen Mas-
sen und Krifte»?

Auch Montesi glaubt, dall Thomas Mann nicht dazu berechtigt sei, die deutsche
Katastrophe (wenigstens dieses Jahrhunderts) mit Adrians allméihlichem Abstieg in
Zusammenhang zu bringen, denn, wenn vielleicht auch einige Deutsche ihre Seelen
dem Teufel in der Tat verkauft hitten, so konne doch das deutsche Volk oder
Deutschland als Ganzes gerechterweise dafiir nicht verantwortlich gemacht werden.

Holthusen nennt Thomas Mann den letzten groBen Portritisten der europiischen
Dekadenz, als einen, der einer geistigen Entscheidung unfihig sei. Thomas Mann er-
weise sich hier als sehr geschmeidig, er hinge sein Fihnchen nach dem Winde. Auch
in seiner politischen Haltung sei er sehr beweglich. Wegen dieses Schwankens bei
Thomas Mann glaubt Holthusen, dall man seine gesamten politischen Anschauungen
als fragwiirdig betrachten miisse. «Es ist schlieBlich die Frage, wie es moglich ist, daf3
die jede These, jede Gesinnung durch ihr Gegenteil erginzende und aufhebende,

Ij



scheinbar keiner naiven Entscheidung mehr fihige Intelligenz dieses Schriftstellers
doch an einer Stelle eine ganz stupende Naivitit offenbart, dort nidmlich, wo er sei-
nem Drange nach aktueller Parteinahme Geniige tut und diesen oder jenen politi-
schen Standpunkt bezieht.»**

Wenn es iberhaupt eine Seite des Romans gibt, die Holthusen anspricht, dann sind
es die musikalischen Analysen, aber auch hier entrinnt die metaphysische Bedeutung
der Werturteile, die daraus abgeleitet werden, Holthusens Angriff nicht. Holthusen
nach stellen die musikalischen Analysen des Buches die eigentlich produktive Seite
von Thomas Manns Doktor Faustus dar — es sei der einzig interessante Aspekt. Im Ge-
gensatz zu den konstruierten politischen Ausfithrungen stellen die Abschnitte, die
Adrians Werke behandeln, an Hand einer erdachten Figur tatsichlich einen wichti-
gen Zug der modernen Musik dar. Man koénne, so meint Holthusen, diesen Aspekt
des Buches ernst nehmen, denn er befasse sich mit der ungeklarten Frage, ob die mo-
derne Kunst eine Zukunft habe. Es seien hier grundsitzlich Probleme angeriihrt, bei-
spielsweise welche Art der Musik nach Richard Strau noch méglich sei, welche Art
der Lyrik nach Rilke noch méoglich sei, und welche Art der Prosa nach Proust noch
moglich sei. Leverkiithn habe den Punkt erreicht, wo ein radikaler Durchbruch abso-
lut notwendig werde. Aber er gelange nicht zu einem positiven Ergebnis, sondern
ende in einer totalen Negation. Wo er als Kiinstler auf die hochste Stufe des BewuBt-
seins gelangt sei und folglich den Punkt erreicht habe, wo er eine Entscheidung fillen
miite, schreite er nicht voran, um eine bejahende Einstellung oder eine neue Wahr-
heit zu finden, sondern negiere die Mdglichkeit der Gnade und entscheide sich fiir
den Teufel. Typisch fiir diese negative Haltung sei seine Bemerkung nach Nepomuks
Tod, dab nichts, was gut und vornehm sei, ein Recht auf Dasein habe. Er mochte gern
Beethovens Neunte Symphonie ungeschehen machen. Holthusen kommt hier zu der
Frage: «Kann man etwas zuriicknehmen, was der Sphire kulturkritischer Relativiti-
ten nicht mehr angehort, sondern der erhabenen Ordnung unsterblicher Kunst?»?
Leverkiihn schreibe dann ein Musikstiick, das dem Teufel huldigen solle, nimlich sei-
ne «Weheklage». Er zerstore also, ohne aufzubauen. «Leverkiihns "Zuriicknahme® ist
das Ressentiment eines Verzweifelten gegen den Uberwinder der Verzweiflung.
Wenn der Teufel der Affe Gottes genannt wird, so kann man hier sagen, daB Lever-
kiihn der Affe Beethovens sei»*

Zum mindesten werden einige dieser Anschauungen von anderen Kritikern ge-
teilt, von denen einer, Professor Werner Milch, sich in dhnlicher Weise begeistert fiir
die musikalischen Ausfiihrungen ausspricht, wihrend seine Begeisterung fiir andere
Aspekte recht gering ist.?” Er sagt zum Beispiel: «Was Thomas Mann iiber Musik aus-
zusagen weil, ist schlechthin meisterhaft, seine politisch-weltanschaulichen Exkurse
sind interessant, die biographischen Portrits, von denen sich viele leicht entschliis-
seln lassen, sind bestenfalls amiisant, allzuoft aber in ihrer Taktlosigkeit schwer er-
traglich zu lesen, und was das Buch an symbolischcr Spielerei enthilt, grenzt in eini-
gen Fillen rundweg an platten Kitsch»?*

Eine solche beiflende Kritik finden wir in den Ausfithrungen des Ungarns Gcorg
Lukics nicht.® Er ist vielmehr der Ansicht, dall Thomas Mann hier den Héhepunkt

16



in seiner Entwicklung erreicht habe und das sicherlich mit Recht. «Was Thomas
Mann in der Gestaltung des schopferischen Prozesses von Adrian Leverkiihn, in der
Darstellung der Genesis, der Struktur und der Wirkung seiner Werke leistet, ist ein
einsamer Gipfel in der ganzen Weltliteratur»* Thomas Mann habe in der Tat mit
dem Doktor Faustus eine erstaunliche Leistung vollbracht: «Hier hat er, sicherlich in
bewultem Gegensatz zur Verungeistigung der modernen Literatur und Kunst, ein
Werk geschaffen, in welchem die hochst differenzierte Plastik der Gestalten, man
konnte sagen, rein aus dem Geist heraus, entstand. Diese weltliterarisch alleinstehen-
de Leistung..»"

Wie Holthusen ist auch Lukdcs der Ansicht, dal Thomas Mann hier eine Analyse
der Problematik der modernen Kunst im allgemeinen oder im grundsitzlichen gebe.
Und in Lukacs” Augen enthiillt der Roman bis in die sprachlichen Gestalten und den
Aufbau hinein eine starke Sehnsucht nach Ordnung. Er nennt die Welt, in der Adrian
Leverkiihn und «Severus» Zeitblom leben und wirken, die uns durch Kaisersaschern
nahegebracht wird, eine kleine Welt, die von der groBeren Welt auBerhalb, der impe-
rialistischen Welt, hermetisch abgeschlossen sei. Diese Welt ist die ungesunde kleine
Welt des Studierzimmers. «Die Studierstube des neuen Faust dagegen ist zwar — 4u-
Berlich gesehen — weit hermetischer von der gesellschaftlichen AuBenwelt abge-
schlossen, in Wirklichkeit aber ist sie die Hexenkiiche, in welche alle verhingnisvol-
len Tendenzen der Zeit zu ihrem konzentriertesten Ausdruck gebraut werden.»** Spi-
ter heiflt es wieder: «Je stirker jedoch die 'kleine Welt® sich um die Intelligenz zusam-
menschloB, je stirker sie in dieser immer hermetischeren Abgeschlossenheit ihre aus-
schlieBliche Lebenswirklichkeit wurde, desto stirker wirkten unterirdisch die reak-
tioniren Tendenzen der kapitalistischen Welt auf die Problemstellungen und -16sun-
gen dieser Intelligenz ein, auf Gehalt und Form ihrer scheinbar rein innerlich gewor-
denen Titigkeit.»» Diese abgeschlossene Welt ging, nach Lukécs, an sich selbst zu-
grunde. Lukdcs versucht die Krifte, die hinter dieser kleinen Welt stehen, zu erkla-
ren: der deutsche Humanismus des 16. bis 18. Jahrhunderts sei nimlich bloB eine
Ideologie gewesen, die nie zur Verwirklichung gelangt sei, wie das in England und
Frankreich der Fall war. Deutschland sei stattdessen imperialistisch geworden, mit
dem Ergebnis, dal} «die ’kleine Welt* der Innerlichkeit»** ein Schattendasein fithren
und um ihre kiimmerliche Existenz kimpfen muBte. «Wie Marx vor mehr als 100 Jah-
ren prophetisch schrieb: "Deutschland wird sich daher eines Morgens auf dem Niveau
des europdischen Verfalls befinden, bevor es jemals auf dem Niveau der europiischen
Emanzipation gestanden hat'»* Adrian sei ein Reprisentant dieser Welt: «Er lebt und
wirkt in der ehrlich erlebten Illusion, unabhingig von seiner gesellschaftlichen Um-
gebung von den gesellschaftlichen Stromungen seiner Zeit zu sein, ihnen keine Kon-
zession zu machen, sich nicht vor ihnen zu beugen.»*® Aber weder Adrian noch «Se-
verus» seien im Stande, ein im Kampf gegen die reaktioniren Gesichtspunkte, denen
sie sich gegeniiber sehen, positives Ideal aufzuzeigen. So seien sie notwendigerweise
in ihre eigene kleine Welt eingeschlossen: «darum wird Severus zum ohnmichtig ab-
lehnenden Zuschauer der Barbarisierung; darum muf der kiinstlerisch bis zur Askese
chrliche Adrian Leverkiihn alle Motive der barbarischen Entmenschlichung, die das

17



Zeitalter der Faschisierung und des Faschismus produziert, als Aufbauelemente in
sein Werk aufnehmen, ja sein Werk, gerade in seinem entscheidenden kinstlerischen
Wesen, auf diese fundieren.»®’

Die Tragodie Adrians sei so die Tragodie der modernen Kunst und des geistigen
Lebens, wie es typisch fir Deutschland sei. Und, wie Lukics weiter ausfithrt, es sei
kein Zufall, daf diese Tragodie von Thomas Mann geschrieben worden sei, denn nie-
mand habe sich so griindlich mit dem Problem Deutschland, Kunst, und Gesellschaft
befallt, wie Thomas Mann. Aber er sagt dann weiter: «Es ist wahr, und es ist ein
Kennzeichen auch dieses Buches, dal Thomas Mann, fast ebenso wenig wie die von
thm gestalteten Menschen, ein konkretes Bild der realen Gegenkrifte des Teuflischen
im Leben und in der Kultur, der neuen “grolen Welt* des sich befreienden und des
sich befreiten Volkes aufzeichnen kann, Die geistigen dramatis personae seines Le-
benswerks sind der sich auflésende biirgerliche Humanismus und die reaktionir-my-
stifizierend-demagogischen Michte, die diese Auflosung im Dienste des Monopolka-
pitalismus utilisieren. Da er jedoch diese Tragddie tiefer durchdacht und schmerzvol-
ler durcherlebt hat als irgendeiner seiner biirgerlichen Zeitgenossen, sieht er dennoch
am Horizont so viel von der neuen Losung des tragischen Konflikts, wie viel kiinstle-
risch dazu notwendig ist, um diesem eine endgiiltige, eine allumfassende Windung zu
gebenn

Adrians letzte Worte boten eine Einsicht in die «.. Umgestaltung der realen, der
okonomisch-sozialen Lebensgrundlage als Voraussetzung der Gesundung von Geist
und Kultur, von Denken und Kunst. Der tragische Held Thomas Manns hat hier den
Weg, der zu Marx fiihrt, gefunden, hat wenigstens in seinen letzten klaren Worten
mit der teuflisch-tragischen Vergeblichkeit seines eigenen Weges (den der biirgerli-
chen Kultur und Kunst) gebrochen, den neuen Weg bezeichnet, den Weg zu einer
neuen ‘grofen Welt', in welcher wieder eine neue, volksverbundene, nicht mehr teu-
flische grofBe Kunst moglich sein wird»*® Lukacs strebt hier in die Ahnung eines
Neuanfangs, eine Ahnung, die der Tragik be1 Thomas Mann sowenig einen pessimi-
stischen Charakter verleihe wie das auf die Tragik in Shakespeares groBen Tragdien
zutreffe.*

Lukics glaubt, daf der musikalische Teil des Romans ein besonderes Lob verdiene,
denn obwohl Adrian sein Leben in dieser kleinen isolierten Welt der Innerlichkeit
.verbringe, iiberschreite seine Musik diese engen Grenzen bei weitem und iiberschrei-
te auch Deutschlands geographische und geistige Grenzen. Lukics bewundert auch
Thomas Manns Technik der Verbindung der beiden Zeitebenen, nimlich der Lebens-
zeit Adrians und ihrer Beschreibung durch Zeitblom. Lukdcs glaubt, da} diese Tech-
nik Thomas Mann weit iiber seine Zeitgenossen hinauswachsen lasse. Diese beiden
Zeitebenen verliehen sich gegenseitig ihren Wert. Ihre Vereinigung stelle ¢ine Ein-
heit zwischen den Schépfungen und Werken Adrians und der Tragodie des deutschen
Volkes dar.

Hier ist der Punkt, an dem wir uns niher mit den isthetischen Urteilen tiber den
Roman, und dem allgemeinen Eindruck, den er hinterlassen hat, befassen konnen.
Auch Milchs Beurteilung des musikalischen Teils des Buches ist positiv. Seiner An-

18



sicht nach ist die Darstellung hier meisterlich. Er glaubt, Thomas Mann habe dem Le-
ser das Verstindnis der Musik dadurch erleichtert, dal Adrians Interesse hauptsich-
lich auf dem Gebiete der Vokalmusik liege, denn hier habe man nicht nur Noten, son-
dern auch Worte, die zusammen zur Klarheit fithren. Auf der anderen Seite glaubt
Milch aber, dall man keinen Anlal zu allzugroBer Begeisterung habe. Er glaubt, daf3
man das Buch kaum lesen konne, ohne sich fir Thomas Mann wegen der Erbar-
mungslosigkeit und Grausamkeit der von ithm sehr gepflegten Kunst der Karikatur
zu schimen. Auch sei die Technik veraltet und unbefriedigend, die Thomas Mann in
seiner Namensgebung anwende, selbst wenn man diese Namen als sehr treffende Be-
zeichnungen anerkennen miisse. Ein anderer Einwand betrifft die Methode, die
Mann benutzt, um Adrians Krankheit darzustellen. Nachdem es Adrian miflungen
sei, die Kunst der beiden merkwiirdigen Hautirzte in Anspruch zu nehmen, liefle
Mann die Krankheit einfach ihren Lauf nehmen, mit dem Ergebnis, dafl er am Schluf}
die geistige Krankheit, der Adrian verfillt, einfach als Paralyse beschreibt (man kénn-
te natiirlich Professor Milch hier fragen, ob er nicht den Vorfall mit den Spirochiten
vergessen habe). Professor Milch lehnt es ab, denen zuzustimmen, die das Buch «die
Faustdichtung unserer Tage» nennen. Er zieht die Bezeichnung «ein Buch der Erinne-
rung» vor, womit er sagen will, da dieses Buch vergangene Zeiten heraufbe-
schwort.*! Er mochte das Werk lieber einen historischen Roman nennen, der in kei-
ner Weise Probleme der Zeit in den Griff bekommen habe und der fiir die junge Ge-
neration in keiner Weise von Bedeutung sei, weil er gar keine Antworten gebe.

Auch Holthusen ist der Ansicht, daf} die Charaktere des Buches nicht ansprechend
seien, wenn auch aus anderen Griinden - da sie sich aus den Ziigen wirklicher Men-
schen zusammensetzten, seien sie zu konstruiert und blutleer. Thomas Mann hitte
seinen Charakteren etwas Hintergriindiges geben sollen, um ihnen dadurch den Cha-
rakter der Flichenhaftigkeit zu nehmen, eine Eigenschaft, die es dem Leser ermog-
licht, sie allzu leicht zu durchschauen. Thomas Mann fahre fort, sie in seiner gewohn-
ten prizisen Weise zu zeichnen, aber er habe ihnen infolge seiner Montagetechnik
eine grofere Durchsichtigkeit gegeben. Eine von Thomas Manns Erfindungen, zum
Beispiel die ErschieBung Schwerdtfegers in der Straenbahn, trage allzusehr den ‘Cha-
rakter des Sensationellen. Deshalb erkennt Holthusen zwar Thomas Manns Bedeutun-
gen und nennt ihn «ein grofles Talent»,* aber er spricht thm die GroBe eines Genies
ab.-Mann stelle eine Welt dar, die keinen echten Wahrheitsbegriff und keine Trans-
zendenz habe, eine Welt ohne giiltige Antworten, «ohne (Ja, ja» und (Nein, nein».*?

Es ist vielleicht notwendig, hier jetzt auf die Tatsache hinzuweisen, dall Holthusen
und Kritiker mit dhnlicher Einstellung zu der irrigen Annahme neigen, daB der Dok-
for Faustus nicht mehr sei als eine Abhandlung, die in direkter Weise Thomas Manns
eigene Haltung und seine eigenen Ideen enthiille, folglich also sein letztes Wort zu
den Grundfragen des Daseins. Offenbar wollen solche Kritiker nicht zugeben, daf3
der Roman ja schlieBlich zunichst einmal eine Dichtung ist, wenn diese auch Elemen-
te der Wirklichkeit verarbeitet, und dall das Ganze des Werkes nicht notwendiger-
weise die Summe seiner Teile ist, wie andererseits auch nicht ein Teil fiir das Ganze
erklirt werden darf. Einige Kritiker haben gerade diese unkritischen Gesichtspunkte

19



bei Holthusen gesehen und versucht, einige seiner SchluBBfolgerungen zu widerlegen.
Ein Beispiel mag hier gentigen. Holthusen greift Thomas Manns Feststellung an, daf3
der Faust ein Symbol der deutschen Seele sei. Hanns Braun, der Thomas Mann zu Hil-
fe eilt, sagt, daB die Figur des Don Juan beispielsweise, obwohl sie von Franzosen,
Deutschen, Italienern und Polen zum Vorwurf genommen worden sei, doch immer
noch etwas Spanisches behalten habe, was ihr auch normalerweise zugeschrieben
werde, dal} dies aber eine Eigenschaft sei, die threr Universalitit in keiner Weise Ab-
bruch tue. So habe auch der Faust tatsichlich etwas Deutsches an sich, sagt Braun,
doch verhindere dies nicht, daB er auch die Eigenschaft der Universalitit habe; das
«Deutsche» stehe dem allgemein Menschlichen in seinem Wesen nicht entgegen.

Erich Kahlers Einstellung dem Werk gegeniiber ist im allgemeinen positiv. Er
nennt den Roman ein Endprodukt, das die Gipfelung der fritheren Fugenthemen dar-
stelle, die durch seine simtlichen Werke hindurch laufen. Thomas Mann, der die
Kluft zwischen dem biirgerlichen und dem kiinstlerischen Element klar dargestellt
habe, habe hier die letzten Folgerungen aus seiner eigenen Position gezogen. Alle sei-
ne fritheren Werke seien von dem Problem der sozial AusgestoBenen beherrscht,
doch ibertreffe Thomas Mann sich im Doktor Faustus in der meisterhaften Darstel-
lung eines inneren Anliegens. Aber die merkwiirdigen Seiten des Daseins seien so rea-
listisch und so genau gezeichnet, daf} das Ergebnis eine ironische Haltung sei, dal3
heiBt, die Wirklichkeit werde iberdeutlich und ironisch gesehen, und alles diene
dazu, die symbolische Bedeutung des Werkes zu intensivieren. Der Kiinstler beob-
achte von der ironischen Warte aus, er miisse ein Leben schildern, das er selbst nicht
leben kann. So sei in diesem Spatwerk der faustische Charakter ein kosmischer Tonio
Kroger, in dem die Probleme bis zu ihrer duBersten Konsequenz entwickelt seien und
damit transzendent werden. Die ganze Handlung sei ein «strenger Satz», vollig durch-
dacht und ganz eng verflochten: «Alles ist durchdrungen und umfaf3t von einem ein-
zigen System rationaler Dimonie».*

Der Artikel in der Gottinger Universitits-Zeitung bringt einen recht ungewdhnli-
chen Gesichtspunkt. Das mag von den Schwierigkeiten des Verstindnisses herriihren,
die das Buch dem Leser darbietet. In diesem Aufsatz behauptet H. G. Falkenberg, daf3
nach dem zentralen Abschnitt des Buches, dem «Teufelsgesprich», Zeitblom viel er-
zihle, das er verniinftigerweise niemals erlebt haben kénne. Durch diese Methode der
Ungesichertheit entsteht stilistisch eine unmittelbar unheimliche Wirkung. «Ein von
Seite zu Seite sich verdichtendes Unbehagen iibertrigt sich auf den Leser: das Buch
selbst wird didmonisch..»* Auch: «Die verhiltnismiBig kurzen 47 Kapitel bringen
cine dauernde Unruhe, eine Ungesittigtheit in das Buch, die Zeitbloms Charakter so
wenig entsprechen, wie sie fiir Leverkiihns typisch sind.»** Zum SchluB sei noch eine
andere Stellungnahme Falkenbergs angefiihrt: «Um nur literarisch gewertet zu wer-
den, ist das Werk nicht geschrieben, scheint es viel zu dicht mit unserer aller Lebens-
schicksal verkniipft. Es ist ein Bekenntnis der Liebe zu Deutschland, - einer durch
unser Ungliick tragischen, aber trotz ihrer bisherigen Einseitigkeit unabinderlichen
Liebe.»*” Bei Falkenberg kénnte man beinahe an Goethes Ausspruch denken:

20



Im Vaterlande

Schreibe, was dir gefillt:

Da sind Liebesbande

Da ist deine Welt. (Sprichwortlich)

Josef Miihlberger*® bezeichnet den Roman als ein Experiment: «Alle Gestalten
sind in der Retorte erzeugt.»* «Die Dissonanz des Inhalts wird zur Dissonanz der
Form.»*® «Eine Anklage, eine Abrechnung, ein Gericht ist dieses Romanwerk... Es er-
schiittert zutiefst»®' Das Buch sei eine «Selbstbezichtigung aus der hochstpersonli-
chen Sicht, da8 Kunst lebenzerstorend ist. Es gibt eine andere Sicht, und es gibt ande-
re, die wissen, daf} die Kunst, die, mag sie gleich einsam machen, doch nicht strifliche
oder gar lasterhafte Ab- und Entartung bedeutet, sondern das Leben bestitigt, er-
hoht, ja erst rechtfertigt.»®

Wie aus dem oben Gesagten ganz klar hervorgeht, sind die meisten Kritiker, die
von der Voraussetzung ausgehen, daB eine Dichtung ihren eigenen religiosen, philo-
sophischen, politischen oder #sthetischen Uberzcugungcn zu entsprechen habe, nicht
gerne bereit, die persénlichen Uberzeugungen anderer anzuerkennen, entweder aus
Vorurteil oder zu groBer Gefiihlsbetontheit. So ist Holthusen nicht in der Lage oder
aber lehnt es ab, anzuerkennen, daB Leverkiihn vielleicht gegen sich selbst gesiindigt
haben konnte — und gegen eine isthetisch orientierte Gesellschaft —, wenn er nicht
seine schopferischen Krifte gesteigert hitte. Er begreift nicht, da Siinde nicht not-
wendigerweise Siinde im theologischen Sinne bedeutet. Fiir ihn gibt es nur eine Deu-
tungsmoglichkeit. Und wenn vom Genie die Rede ist — warum ist es fiir Leverkiihns
Musik unméglich, die Unsterblichkeit zu erlangen, die Holthusen bestimmten Wer-
ken Beethovens, Shakespeares und Goethes zuschreibt? Thomas Mann hitte tatsich-
lich eine eigene Version des Romans schreiben miissen, um jedem persénlichen Ge-
schmack Geniige zu tun und alle diese Kritiker zufrieden zu stellen.

Was das Seelenheil und die Hoffnung betrifft: mul denn auf Dunkel und Ver-
zweiflung notwendigerweise cine fofale Verneinung folgen, mulite nicht auch Dante
durch das Inferno gehen, bevor er ins Paradies gelangte? Es scheint, dal Kritiker von
der Art Holthusens das Werk als die Darstellung des absoluten Endes betrachten und
nicht einfach als die Darstellung des Endes einer Epoche, wie das andere Kritiker
tun, die Thomas Manns Entwicklung genauer verfolgt haben. Und diejenigen, die
Thomas Manns Doktor Faustus verdammen, weil darin Fremdwérter vorkommen und
das Werk daher die deutsche Sprache verlistere, zeigen damit nur das Ausmal ihrer
Engstirnigkeit!*

Wenn wir nur einige von den grundlegenden SchluBfolgerungen der oben ange-
fithrten Kritiker iiberblicken, finden wir solche Abweichungen der Auffassung wie
etwa die folgenden: der Teufel ist der theologische Teufel und der Teufel ist der welt-
liche; es gibt keine Transzendenz und es gibt Transzendenz; es gibt keine Losung,
und die Lésung wird gegeben; der Roman endet in totaler Verneinung, und er ist op-
timistisch und hoffnungsvoll; Faust ist ein Symbol der deutschen Seele und er ist es
nicht; die Charaktere des Romans sind wirklich, und sie sind kiinstliche Laboratori-

21



umsprodukte; Thomas Mann ist ein Meister der deutschen Sprache, und er schindet
sie; Thomas Mann ist ein Genie, und er ist keins.

Wenn wir versuchen, diese Vielfalt der Anschauungen zu erkliren, dann sehen wir
uns gezwungen, zwischen den zu Recht bestehenden Kritiken zu unterscheiden und
denen, die entweder von einem einseitigen und daher unzureichenden Gesichtspunkt
ausgehen oder aber einfach die personliche Sympathie oder Abneigung des Kritikers
Thomas Mann selbst gegeniiber ausdriicken. Die Kritiker, die den Roman von theolo-
gischen Gesichtspunkten aus angegriffen haben, taten das auf der Grundlage ihrer
eigenen persénlichen Neigungen oder Uberzeugungen, wie wohl nicht anders zu er-
warten war. Ob das an sich gut oder schlecht ist, hingt teilweise von anderen Fakto-
ren ab, zum Beispiel von den Beweggriinden. Dasselbe gilt natiirlich fiir diejenigen
Kritiker, die das Werk von anderen Gesichtspunkten her angegriffen haben. Was
auch immer die Vielfalt der Meinungen iiber den Roman und seinen Verfasser verur-
sacht haben mag, so kann doch nicht geleugnet werden, daB die Kritiker von Thomas
Manns umstrittenem Werk viel zu weit gegangen sind. Ihre frithen Kritiken, die viel-
leicht in der Hitze des Gefechts geschrieben worden waren und von der Perspektive,
die nur die Zeit verleihen kann, nicht profitieren konnten und deswegen in vielen
Fillen nicht umfassend genug sind, sind teilweise widerspruchsvoll, und in den mei-
sten Fillen ist ihre Giiltigkeit recht fragwiirdig. Man darf nie vergessen, daf} die Kri-
tiken danach beurteilt werden miissen, wieweit sie das verkennen oder wie weit es ih-
nen gelingt, die kinstlerische Natur des Gegenstandes zu erfassen.

Anmerkungen

1) Gotthard Montesi: Thomas Mann, der Teufel und die Deutschen. Wort und Wahrheir, VII (Juli,
1948),8.495-510.

2) Montesi, S. 500.

3) Montesi, S. 500.

4) Montesi, S. 510.

5) Hans Egon Holthusen: Die Wit obne Transgendens. Eine Studie gu Manns Doktor Faustus> und
seinen Nebenschrifien. Merkur, 1,11 (1949), S. 38—58 und 8. 161-180.

6) Holthusen, S. 42.
7) Holthusen, S. 43.
8) Holthusen, S. 44.

22



9) Holthusen, S. 49.
10) Holthusen, S. 5o.
11) Holthusen, S. 5o.

12) Thomas Mann: Doktor Faustus: Das Leben des deutschen Tonsetzers Adrian Leverkiibn erzdhlt von
einem Freunde. Frankfurt/Main: S. Fischer 1951, S. 531.

13) Hanns Braun: Welt obne Transzendenz ? Hochland, VI (August, 1949), S. 594-6o1.

14) Emil Staiger: Thomas Manns «Doktor Faustus». Neue Schweizer Rundschau, VII (November,
1947),5.423-430.

15) Erich Kahler: Sdkularisierung des Teufels, in: Die Verantwortung des Geistes: Gesammelte A ufsirze.
Frankfurt am Main: S. Fischer, 1952, S. 143-162. Dieser Aufsatz erschien 1948.

16) Kahler, §. 160.

17) H. G. Falkenberg: Thomas Mann: Doktor Faustus (Versuch einer Analyse), Gottinger Universi-
tats-Zeitung, Nr. 21 (8. Oktober 1948), S. 6-7.

18) Falkenberg, S. 7.

19) Hubert Becher, S.].: Thomas Mann und sein Faustbuch. Stimmen der Zeit, III (Dezember,
1948),S. 213-222.

20) Becher, S. 217.

21) Becher, S. 221.

22) Becher, S. 22.1f.

23) Holthusen, a.a. O,, S. 46.

24) Holthusen, a.2. 0., S. 165.

25) Holthusen, 2.2. 0., S. 169.

26) Ebenda,

27) Werner Milch: Thomas Manns «Doktor Faustus». Die Sammlung, VI (Juni, 1948), S. 351-
360.

28) Milch, S. 354.

zg) Gcbrg Lukics: Die Tragidie der modernen Kunst. Aufbau, Iund II1(1949),S. 59-79 und S. 154~
169.

30) Lukdcs, S. 72f.

31) Lukics, S. 73.

32) Lukics, S. 70.

33) Lukics, S. 167.

34) Ebenda.

35) Ebenda.

36) Lukics, S. 71

37) Lukdcs, S. 166.

38) Lukdcs, S. 168.

*39) Lukdcs, S. 168f.

40) Lukics, S. 169.

41) Milch,a.2.0.,S. 360.

42) Holthusen, 2. 2.0, S. 174.
43) Holthusen, a.2.0., S. 175.
44)Kahler,2.2.0,,S8. 154.
45) Falkenberg, 2.2.0,,S. 7.

253



46) Ebenda.

47) Ebenda.

48) Joseph Miihlberger: Thomas Manns «Dr. Faustus». Welt und Wort, V-VI (1949), S. 177-
178.

49) Miihlberger, S. 178.

so) Miihlberger, S. 177.

5 1) Mihlberger, S. 178.

52) Ebenda.

5 3) Vgl. Curt Janssen: Sprachkritisches xu Thomas Manns «Dr. Faustus». Muttersprache, I1I (1949),
S.256-257.

24



	Thomas Manns Doktor Faustus : ein Rückblick auf die frühe deutsche Kritik

