
Zeitschrift: Blätter der Thomas Mann Gesellschaft Zürich

Herausgeber: Thomas Mann Gesellschaft Zürich

Band: 17 (1979)

Artikel: Thomas Manns Doktor Faustus : ein Rückblick auf die frühe deutsche
Kritik

Autor: Dvoretzky, Edward

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1052907

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1052907
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Thomas Manns Doktor Faustus

Ein Rückblick auf die frühe deutsche Kritik

von Edward Dvoretzky

Wenn ein Kunstwerk in philosophischer, theologischer oder politischer Hinsicht
radikale Züge trägt, oder wenn es vielleicht auch nur schwierig zu verstehen ist, dann
werden die Reaktionen darauf schärfer sein, als bei weniger umstrittenen oder schwer
verständlichen Büchern oder Kunstwerken. Das trifft in besonderem Maße auf Thomas

Manns Doktor Faustus zu, denn mit diesem Werk hat sich Thomas Mann des

traditionellen Fauststoffes bemächtigt und ihn mit einer Vielfalt von verwirrenden und
zum Angriff herausfordernden Themen umgeben. Diese haben die grundsätzlichen
Fragestellungen hervorgerufen, die wir in den Kritiken vorfinden, vor allem in den

ganz ablehnenden und den befürwortenden.
Der Deutsche Thomas Mann, der seinem Vaterland den Rücken kehrte und von

Zeit zu Zeit seine Ansichten über Eigenschaften der Deutschen und des deutschen
Volkes äußerte, ist in seinem Volk, das recht empfindlich auf Äußerungen über seine
inneren Verhältnisse reagiert, die aus dem Ausland kommen, immer eine umstrittene
Figur gewesen. Literaturkritiker in deutschsprachigen Ländern, die ja kurz nach
Ende des Zweiten Weltkrieges eine noch immer politisch uneinheitliche
Kulturgemeinschaft darstellten, waren ebenso empfindlich und reagierten leicht mit Heftigkeit

auf ein Werk wie den Doktor Faustus, das ja in vieler Beziehung in diese inneren
Verhältnisse eingreift und in vielfacher Hinsicht wunde Stellen berührt. So ist der
Doktor Faustus zu einem sehr umstrittenen Werk geworden. Einige Kritiker zeigen
eine Antipathie diesem Werk gegenüber, die oft in eine allgemeine Ablehnung, ja

sogar in Haß umschlägt, der auf den Verfasser selbst zielt. Andere fallen in das

umgekehrte Extrem. Das Ergebnis ist eine Parteinahme, wie man sie in Wahlfeldzügen
beobachten kann, in denen die Hauptfragen gar nicht mehr gesehen werden, und nur
der Streit um die betreffende Persönlichkeit noch eine Rolle spielt.

In dieser Arbeit wird der Versuch gemacht, die persönlich gefärbten Fehden um
den Doktor Faustus auszuschalten und sich auf diejenigen Probleme zu beschränken,
die literarisch von Bedeutung sind. Unter den hier besprochenen Stimmen befinden
sich theologische, philosophische und politische Stellungnahmen, die den in das Ganze

des Romans eingeflochtenen Problemen Rechnung tragen wollen, und dann natürlich

Kritiken vom ästhetischen Standpunkt aus, die sich mit Stil, Aufbau und so weiter

befassen. Die Arbeit befaßt sich dabei mit verhältnismäßig frühen Kritiken, keine
davon ist später als 1950 erschienen. Es ist versucht worden, von den verfügbaren
Aufsätzen diejenigen auszusuchen, die dem Leser ein möglichst abgerundetes Bild
geben können. Und um ein Gleichgewicht zwischen den verschiedenen Reaktionen auf
den Roman herzustellen, sind die Gesichtspunkte eines deutschen Protestanten, eines

9



deutschen Katholiken, eines Kritikers aus dem Osten, eines Schweizer Kritikers und

einige Kritiken von Literaturhistorikern und Fachkritikern in Betracht gezogen worden.

Wir dürfen jedoch nicht vergessen, daß die Stellungnahmen im allgemeinen
nicht umfassend genug sind, um eine völlig zureichende Bewertung ergeben zu können.

Bevor wir eine genauere Untersuchung einiger dieser Kritiken vornehmen, sollten
wir vielleicht zunächst einen Blick auf eine von Gotthard Montesi vorgebrachte Kritik

eigener Art werfen, damit wir ein Gesamtbild der allgemeineren Reaktionen auf
den Roman erhalten können, denn ein solches Gesamtbild erwarten wir ja eigentlich
von einer Kritik.'

Im Grundsätzlichen sind Montesis Gesichtspunkte die folgenden: Thomas Mann
lasse uns hinsichtlich der Probleme des Buches in der Luft hängen, er gebe keine

Lösungen und keine Antworten, das Buch sei ein großes Kunstwerk - in psychologischer

Beziehung wenigstens - und was die sprachliche Gestaltung betrifft, so sei
nichts darin überflüssig - alles habe seine Bedeutung; aber, so fragt Montesi: glaubt
Mann denn eigentlich an den Teufel? Im einzelnen erhebt er die Frage, welche Art
von Roman der Doktor Faustus sei. Obgleich er ein politischer, ein psychologischer,
ein musiktheoretischer, ein klinischer und medizinischer, kulturhistorischer,
sozialkritischer Entwicklungsroman und ein Beitrag zum Wissen über das Wesen des
Genies sei, so sei er doch vor allem ein theologischer Roman. Aber trotzdem sei man am
Schlüsse im Unklaren darüber, ob Thomas Mann nun eigentlich an den Teufel glaube.
Man könne die Idee Gottes haben, ohne notwendigerweise die Idee des Teufels haben

zu müssen. Aber man könne die Teufelsidee nicht ohne die Gottesidee haben. Thomas
Mann leugne den Teufel nicht, aber er bekenne sich auch nicht zu Gott - er lasse den
Leser in der Luft hängen. Deshalb sei der Roman nicht religiös im eigentlichen Sinne

zu nennen, zumindest werde keine theologische Entscheidung gefällt. Montesi
meint, wenn jemand eine Teufelslehre entwickle, so könne das nur innerhalb eines

vollständigen theologischen Systems geschehen, entweder innerhalb eines bereits
vorhandenen oder innerhalb eines neu zu schaffenden - natürlich nur, falls man nicht
glaubt, daß Gott und der Teufel eins sind. Aber davon sei Thomas Mann weit
entfernt. Montesi sieht sich also gezwungen, folgende Frage zu stellen: ist Thomas Mann
berechtigt, die Frage nach dem Teufel zu stellen, ohne die Absicht, sie zu beantworten?

Natürlich habe es etwas Gutes, meint er, wenn Mann zu Fragen anrege und keine

Antwort darauf gebe, denn dadurch allein werde schon manch wertvolle Wirkung
hervorgebracht: «Die Erschütterung hat allein schon eine reinigende und heilende
Kraft... So mag es gewiß ein Verdienst sein, den Zeitgenossen die Augen dafür
aufzuschließen, daß es einen Teufel geben könnte.»2 Aber auf der anderen Seite wolle Thomas

Mann wohl doch nicht Farbe bekennen; er wolle mit seiner Darstellung wohl
lieber in der Sphäre des Unverbindlichen bleiben, also «frei schwebend» schreiben.3 Daher

könne vom modernen Leser eine Beschwerde mit Recht vorgebracht werden,
nämlich, daß ein Geist vom Range Thomas Manns in seiner Leserschaft nicht
andauernd Erwartungen erwecken sollte, die er nicht erfüllen könne. Man solle nicht
die grenzenlose Verwirrung und Hoffnungslosigkeit vermehren, die heute allzuweit

10



verbreitet sei. Mit anderen Worten: aufwühlende Fragen sollten nur dann gestellt
werden, wenn der Fragesteller sie beantworten könne und wenn er das auch beabsichtige.

So wie die Dinge aber lägen, bleibe Thomas Mann eben nur der große Diagnostiker.

Darin liege etwas sehr Wertvolles, denn die Diagnose müsse der Therapie
vorausgehen, bevor eine wirkliche Heilung erreicht werden könne. «Aber: Thomas
Mann ist es, so scheint uns, nicht bestimmt, selbst ein heilender Geist zu sein. Seine

Aufgabe ist (oder war) die Analyse, ...sein neuestes Werk zeigt, in welche Tiefe er sie

zu treiben vermag.»4 So stelle der Roman zwar ein großes Stück Literatur dar, aber er
rufe im Leser keine Läuterung hervor; obwohl seine Form völlig geschlossen sei, und
auch die kleinste Einzelheit sich als unentbehrlich erweise, und obwohl die psychologische

Durchleuchtung eine ungeheure Schärfe erreiche, bleibe er im letzten belanglos.

Wie man im Falle dieses Kritikers, der verschiedene Gesichtspunkte berücksichtigt,

leicht erkennen kann, erhält der theologische Gesichtspunkt den größten
Nachdruck. Die schärfste und ätzendste Kritik in dieser Hinsicht stammt aber von Hans

Egon Holthusen, dessen negative Beurteilung des theologischen und metaphysischen
Aspektes des Romanes noch viel weiter geht, und zwar in seinem beißenden Artikel
«Die Welt ohne Transzendenz.»5

Holthusen behauptet, daß sich Thomas Mann im Doktor Faustus selbst widerspreche,

wenn er die Musik mit dem Teufel in Zusammenhang bringe, denn in seinen
Betrachtungen eines Unpolitischen bewerte Mann die Musik ganz ähnlich wie Luther und
zitiere sogar den Ausspruch Luthers: «Der schönsten und herrlichsten Gaben Gottes
eine ist die musica. Der ist der Satan sehr feind. Damit vertreibt man viel Anfechtung.»

Thomas Mann führe sich als Luthers Gegenspieler auf, indem er die andere Seite,

die teuflische Seite, der ihm einst selbst heiligen Musik betone. In ihrer ganzen
Geschichte, sagt Holthusen, habe man der Musik die Attribute liebenswert, fromm,
erhebend, besänftigend zugesprochen. «Sind nicht selbst die wilden Tiere durch
Orpheus besänftigt worden? Hat er nicht sogar die Unterwelt gerührt, <humanisiert> und
seiner Liebesklage gefügig gemacht?»6 Gewiß gibt es etwas in den menschlichen
Trieben und Gefühlen, und sicherlich in der künstlerischen Tätigkeit des Menschen,
was man als das Dämonische bezeichnen könne. «Aber wenn man den Begriff so
verstehen will, dann ist das Dämonische unschuldig, reine Wesensmacht und Lebensgewalt,

und man kann es nicht, mir nichts dir nichts, durch eine kategorische Grenzverwischung

mit dem Bösen gleichsetzen.»7 Vielleicht habe die Musik von Wagner oder
Strauß etwas Berauschendes und Dämonisches, aber ganz gewiß nicht die glorreichen
Allegri Beethovens, oder die Goldberg-Variationen, oder die Matthäus-Passion oder
die Musik Mozarts. Wenn man so weit gehe, grundsätzlich alle Musik zu verdammen,
dann heiße das sogar die Liebe selbst zu einem Werk des Teufels zu machen. Holthusen

gesteht hier jedoch die Möglichkeit, daß Liebe als Leidenschaft vielleicht tatsächlich

etwas Heidnisches und Teuflisches sei.

Was macht nun also, fragt er weiter, Thomas Mann mit der Theologie oder mit
verwandten Gegenständen? Ehrenfried Kumpf ersetze Gotteswissenschaft durch
Teufelswissenschaft.8 Eberhard Schleppfuß werde von dem sexual-neurotischen

11



Aspekt des religiösen Lebens gefesselt. Nach Mann seien diese beiden Figuren
lutherische Charaktere, die stellvertretend für das Teuflische im deutschen Charakter
stehen. Ihr Zeitalter sei das Zeitalter der Reformation, das Zeitalter Luthers. Luther,
bestimmte Charakterzüge bei Beethoven und Nietzsche, stellten für Thomas Mann das

Deutsche als solches dar. Aber, so lautet der Einwand Holthusens, er übersehe dabei

ja ganz Lessing, Goethe, Kant, Schiller, Hölderlin, Mörike, Eichendorff und Schubert.

Die tiefe Frömmigkeit des deutschen Mittelalters werde ebenso übersehen.

Nicht Weimar sei typisch deutsch, sondern eher Kaisersaschern. Und auch wenn
Mann in seiner Rede vor der Library of Congress 1945 («Deutschland und die
Deutschen») behauptet habe, daß Faust ein Musiker sein müsse, wenn er die deutsche Seele

darstellen solle, so verändere er doch den Fauststoff und umgebe den traditionellen
Faust höchstens mit einer bestenfalls als mittelalterlich lutherisch und dämonischneurotisch

bezeichenbaren Atmosphäre.
Holthusen greift Thomas Mann auch deswegen an, weil es für ihn die Kategorie

einer höchsten Instanz gar nicht gebe, d. h. die Person oder die Idee Gottes, die onto-
logisch-metaphysische Dimension Gottes. Zeitblom, der für Holthusen uneingeschränkt

als Thomas Manns Sprachrohr gilt, definiere Religion zum Beispiel einfach
als «Sinn für das Unendliche und die ewigen Rätsel». Das sei charakteristisch für Thomas

Manns typische Abneigung, sich festzulegen und der Wirklichkeit ins Auge zu
sehen.9 Nach Holthusen verkündige Thomas Mann nicht das Evangelium einer
absoluten Souveränität des autonomen menschlichen Geistes und betrachte auch nicht alle

religiösen Weltanschauungen als einen bloßen Ausdruck des in seinen Zielen
wechselnden Strebens des Menschen nach Allmacht, statt dessen richte er sich häuslich in
der Sphäre eines dünnen religiösen Liberalismus ein. Zeitblom ziehe die Religiosität
der Religion vor.

In seinen Neuen Studien (1948) definiere Thomas Mann die Religiosität als

«Aufmerksamkeit und Gehorsam: Aufmerksamkeit auf innere Veränderung der Welt.»10

Aus der christlichen Theologie werde so eine bloße historische Angelegenheit, die
nicht länger Gültigkeit beanspruchen könne. Dadurch, daß er Religion durch Religiosität

ersetze, werde das urwichtige metaphysische Bedürfnis des Menschen zivilisiert,
humanistisch domestiziert und vollkommen säkularisiert. Das Endergebnis sei völliger

Relativismus. Daher gewinne Thomas Mann kein Verhältnis zum Ewigen und
komme folglich niemals zu einer Entscheidung zwischen dem Absoluten und dem
Relativen. Alles bleibe unbestimmt. Das ist tatsächlich der am häufigsten erhobene
Vorwurf. Weiter sagt Holthusen, Mann beschäftige sich nur mit müßigem Theoreti-
sieren. Die «Gottesklugheit» sei bloß ein anderes Wort für ein fortgeschrittenes Stadium

des menschlichen Denkens." Aus dem Teufel sei so ein säkularisiertes Phänomen

geworden. Er habe keinen göttlichen Gegenspieler mehr, sondern er sei nur noch ein

psychologischer und physiologischer Komplex.
Die zwei geheimnisvollen Elemente, die nun zum Durchbruch des Dämonischen

führen, seien Krankheit und Geschlechtstrieb, und beide fänden in der Geschlechtskrankheit

ihren gemeinsamen Nenner. Thomas Mann wolle also das Böse als eine
natürliche Gegebenheit im Menschen darstellen. Vom theologischen Standpunkt aus

12



aber habe die Erbsünde ihren Ursprung im Geist und nicht im Körper, denn Luzifers
Fall habe als Ursache seine Auflehnung gegen Gott. Adam und Eva sündigten nicht
durch einen Akt der Leidenschaft, sondern durch einen Akt des Ungehorsams gegenüber

dem Willen Gottes. Erst von hier aus werde deutlich, wie radikal Thomas
Manns Anschauung von der traditionell christlichen abweicht.

Ebenso charakteristisch wie diese Radikalität ist nach Holthusen Manns Begriff
des Heiligen. Der Heilige ist hier nicht durch seine Frömmigkeit gekennzeichnet,
sondern durch den Grad seiner Sündhaftigkeit. Leverkühn führe das Leben eines

Heiligen, der von dem ausgeprägten Gefühl seiner Unreinheit erfüllt sei. Er gebe seinen
Stolz auf diese Unreinheit offen zu, und er ließe sich in freiwilliger Entscheidung für
das Böse auf die sexuelle Begegnung mit Hetaera Esmeralda ein. Das Motiv dieser

Handlungsweise, nämlich die Stärkung seiner schöpferischen Kräfte, überzeuge
durchaus nicht - es sei unwahrscheinlich und absurd und habe mit Sünde oder Schuld

überhaupt nichts zu tun. Der ganze Vorgang werde nur unter medizinischen
Gesichtspunkten betrachtet und betreffe daher den Gegensatz zwischen Gott und dem
Teufel überhaupt nicht; daher könne man nicht mehr von einem wirklichen Begriff
der Sünde sprechen. Was einmal Sünde war, sei nun ein Kennzeichen für höhere
(gesteigerte) Vitalität, die Kraft, die dem Genius zum Schaffen verhilft. Krankheit und
Lebenskraft seien eins. «Genie ist eine in der Krankheit tief erfahrene, aus ihr schöpfende

und durch sie schöpferische Form der Lebenskraft.»12 Hier, so behauptet
Holthusen, versage Thomas Manns Theorie des Genies, denn Genie sei etwas Transzendentales,

etwas Edles und Bleibendes. Das Genie sei der Bruder des Propheten, durch
dessen Mund Gott spricht. Gewisse Themen bei Beethoven, Szenen bei Shakespeare
und Gedichte Goethes zum Beispiel, stellten mehr dar als den Ausdruck einer
«schöpferischen Lebenskraft». Sie transzendierten über die Bereiche von Leben und Zeit -
sie seien unsterblich. Aber in Faustus habe der ursprünglich metaphysische Begriff des

Teufels als des bösen Gegenspielers Gottes seine Bedeutung verloren.
Holthusen ist auch der Ansicht, daß Leverkühn, der seine Höllenfahrt bejahe und

die göttliche Gnade ablehne, also gar nicht gerettet werden wolle. Aber Hanns Braun,
ein anderer Kritiker, der Thomas Mann in verschiedenen Punkten gegen Holthusens

Angriffe verteidigt,13 führt aus, daß dies in Wirklichkeit nicht der Fall sei, daß es

wenigstens zwei Beispiele gebe, die beweisen, daß Leverkühn im Letzten doch gläubig
sei. Nämlich erstens die letzte Note in der Weheklag, das hohe G des Cellos, die eine
Note der Hoffnung sei, das Licht in der Finsternis, von dem Zeitblom am Ende von
Kapitel 46 spreche, und zweitens, daß es dem kleinen Echo doch gelungen sei, wenn
auch nur für eine sehr kurze Zeit, in dem vorher liebeleeren Leverkühn wahre Liebe
zu erwecken. Braun versucht also den Roman vor dem Vorwurf der völligen Verneinung

und des Nihilismus zu reinigen, mit dem Holthusen ihn brandmarkt.
Auch Emil Staiger möchte dem Roman eine optimistische Note der Hoffnung und

des Glaubens zusprechen.14 Im letzten Abschnitt seiner Studie (S. 430) stellt Staiger
fest: «Jeder, der dem <Doktor Faust> eine bestimmte Lehre entnimmt, begeht ein
Unrecht an der eigentümlichen Haltung seines Verfassers, der keinen (Standpunkt)
einnehmen will. Aber das Bedrängende, Problematische ist mit unvergleichlicher Kraft

!3



und Umsicht zusammengefaßt. Und ganz zuletzt bleibt einer zurück und fühlt sich
wunderbar bestärkt: eine kummervolle Liebe, die sich, allem Wissen und aller Skepsis
zum Trotz, mit der Hoffnung verbündet und den Glauben an eine, sei es noch so ferne,

reinere Zukunft des heute verfemten Volkes bewahrt.» Es ist nicht zu übersehen,
daß hier das Politische eine Rolle spielt und die Betrachtung über Holthusens etwas
begrenzteren protestantischen Standpunkt hinausführt, der dafür verantwortlich sein

mag, daß er einige Aspekte des Romans übersehen hat, und daß er sich in seinem
Angriff soweit hat hinreißen lassen. Es ist möglich, einen fast persönlichen Haß aus
Holthusens Bemerkungen herauszulesen, der wahrscheinlich mit seiner religiösen
Einstellung zusammenhängt. Deshalb sieht sich der Leser gezwungen, selbst zu
entscheiden, inwieweit dieser heftige Angriff gerechtfertigt ist.

Von einem ganz anderen Standpunkt aus kommt Erich Kahler zu der Auffassung,
das die «Säkularisierung des Teufels» eigentlich ein genialer Einfall sei.15 Denn
dadurch bringe Thomas Mann die Faustgestalt auf die Erde herunter und zwar für die
Deutschen und die Menschen des Westens im allgemeinen, und dadurch könne er sie

in seine heutige Welt einordnen. Das Faustdrama stelle nicht mehr den Typ des
kosmischen Schauspiels zwischen Himmel und Erde dar, wie das in der Vergangenheit
immer der Fall gewesen sei. Das Schauspiel gehe nunmehr in der Sphäre des menschlichen

Individuums vor sich. Adrians Abstieg in die Tiefen der See sei nur ein Akt
seiner Phantasie. «Der theologische Konflikt sei säkularisiert, Gott und der Teufel sind
säkularisiert, ja sie sind in einen einzigen Leib gebunden.»16 In Goethes Faust, zum
Beispiel, werde fast alles von oben betrachtet, angefangen vom «Prolog im Himmel»
bis zur Aufnahme Fausts in den Himmel am Ende. Bei Goethe bleibe das Gut und
Böse auch reinlich getrennt und unterscheidbar, und der Mensch habe immer noch
Entscheidungsfreiheit. Aber bei Thomas Mann finde sich der Faustische Mensch in
der weltlichen Sphäre der Kunst vor, und sein Schicksal ist das Schicksal der modernen

Kunst selbst oder des geistigen Menschen in einer irdischen Welt. Sein Schicksal
sei untrennbar verbunden mit seinem geistigen Wesen, und er habe deshalb keine
Wahl.

Ein anderer Kritiker, dessen Aufsatz über den Faustus in der Göttinger
Universitäts-Zeitung erschien, glaubt auch, daß noch nicht alles verloren sei.17 Das Buch zeige
eher die Möglichkeiten der deutschen Seele zum Bösen wie zum Guten und diene als

eine Warnung für die Zukunft. «Aus der Welt der Unentschiedenheit und Extreme
soll der Deutsche den Weg in die Wirklichkeit wieder finden mit einer Religiosität,
die sich der dauernden Spannung zwischen Wahrheit und Wirklichkeit bewußt bleibt
und sie auszugleichen sucht.»18 Dadurch habe Mann den Weg zu einer echten
Menschlichkeit wieder geebnet.

Die kritischen Bemerkungen des katholischen Priesters Hubert Becher enthalten
das, was man logischerweise von einem Angehörigen der Geistlichkeit erwarten
muß." Becher würdigt den literarischen Wert des Werkes und die künstlerischen
Fähigkeiten des Verfassers: «Der Dichter hat eine Vielseitigkeit und sein Werk einen
hohen Rang.»20 Aber er fährt fort, daß Thomas Manns Inspiration vom Teufel und
nicht von Gott komme. Das eigentliche Theologische sei für Mann die Dämonologie;

14



man könne tatsächlich gar nicht unterscheiden, ob das Böse nur als ein persönliches
Kennzeichen angesehen werden solle oder als eine Eigenschaft der Welt des
Menschen überhaupt. «... nie wird bestritten werden, daß auch dann der Dichter Bote und
Zeuge Gottes ist und an seinem Himmel Anteil hat. Diese Erkenntnis hat Thomas
Mann vergessen oder verloren. Er ist dem Feuer der Tiefe verhaftet, das die Schrek-
ken des Untergangs umlodert.»21 Thomas Manns Kunst «.. ist wirklich die Kunst eines

Zauberers, der den Leser wohl in seinen Bann zieht, aber nicht befreit. Durch den
Reichtum seiner Sprachgewalt beschwört er Dinge und Menschen. Er findet Worte,
treffende, kluge, geistvolle, bedrückende Worte oder wie man sie nennen mag, aber

er findet nicht das Wort, das ...die Finsternis durchleuchtet und die Größe nicht in
Krankheit und Tod, sondern im Leben und im Licht sucht. Thomas Mann ist eben der
Dichter einer untergehenden und zum Untergang bestimmten Welt.»22

Neben diesen mehr oder weniger theologischen Fragen müssen wir auch noch
verwandte Reaktionen erwähnen, die sich mit dem metaphysischen und mit dem politischen

Aspekt abgeben, daneben aber auch noch andere Bereiche berücksichtigen. Die
Tatsache, zum Beispiel, daß Thomas Mann Luther für den Dreißigjährigen Krieg
verantwortlich macht, findet bei Holthusen starke Mißbilligung. Er gibt zwar zu, daß
ein Körnchen Wahrheit in der Behauptung stecke, daß ein solcher Krieg nie entstanden

wäre, wenn es Luther nicht gegeben hätte, und daß im selben Sinne der
Nationalsozialismus ohne Hegel und Nietzsche nie hätte auftreten können, genau so wie die
bolschewistische Revolution ohne Hegel und Marx nicht zustande gekommen wäre.
Aber zu glauben, daß der Dreißigjährige Krieg und ein großer Teil der späteren
deutschen Geschichte die Schuld Luthers sei und der Reformation zur Last gelegt werden
müsse, schließt notwendigerweise die Behauptung ein, die deutsche Klassik, die deutsche

Romantik, und die deutsche Philosophie seien Ergebnisse oder Resultate der
Krankheit und Rückständigkeit, für die Luther verantwortlich sei. Thomas Mann
übersehe, sagt Holthusen, die Spontaneität im Leben, das Element der freien
Entscheidung in der Geschichte. Er ignoriere «das Moment der freien 'Übersetzung', die
zwischen Idee und Wirklichkeit vermittelt», und er unterschätze «die Irrationalität
der Tatsachen, die unberechenbare Mechanik im Geschiebe der geschichtlichen Massen

und Kräfte.»23

Auch Montesi glaubt, daß Thomas Mann nicht dazu berechtigt sei, die deutsche

Katastrophe (wenigstens dieses Jahrhunderts) mit Adrians allmählichem Abstieg in
Zusammenhang zu bringen, denn, wenn vielleicht auch einige Deutsche ihre Seelen

dem Teufel in der Tat verkauft hätten, so könne doch das deutsche Volk oder
Deutschland als Ganzes gerechterweise dafür nicht verantwortlich gemacht werden.

Holthusen nennt Thomas Mann den letzten großen Porträtisten der europäischen
Dekadenz, als einen, der einer geistigen Entscheidung unfähig sei. Thomas Mann
erweise sich hier als sehr geschmeidig, er hänge sein Fähnchen nach dem Winde. Auch
in seiner politischen Haltung sei er sehr beweglich. Wegen dieses Schwankens bei
Thomas Mann glaubt Holthusen, daß man seine gesamten politischen Anschauungen
als fragwürdig betrachten müsse. «Es ist schließlich die Frage, wie es möglich ist, daß

die jede These, jede Gesinnung durch ihr Gegenteil ergänzende und aufhebende,



scheinbar keiner naiven Entscheidung mehr fähige Intelligenz dieses Schriftstellers
doch an einer Stelle eine ganz stupende Naivität offenbart, dort nämlich, wo er
seinem Drange nach aktueller Parteinahme Genüge tut und diesen oder jenen politischen

Standpunkt bezieht.»24

Wenn es überhaupt eine Seite des Romans gibt, die Holthusen anspricht, dann sind
es die musikalischen Analysen, aber auch hier entrinnt die metaphysische Bedeutung
der Werturteile, die daraus abgeleitet werden, Holthusens Angriff nicht. Holthusen
nach stellen die musikalischen Analysen des Buches die eigentlich produktive Seite

von Thomas Manns Doktor Faustus dar - es sei der einzig interessante Aspekt. Im
Gegensatz zu den konstruierten politischen Ausführungen stellen die Abschnitte, die
Adrians Werke behandeln, an Hand einer erdachten Figur tatsächlich einen wichtigen

Zug der modernen Musik dar. Man könne, so meint Holthusen, diesen Aspekt
des Buches ernst nehmen, denn er befasse sich mit der ungeklärten Frage, ob die
moderne Kunst eine Zukunft habe. Es seien hier grundsätzlich Probleme angerührt,
beispielsweise welche Art der Musik nach Richard Strauß noch möglich sei, welche Art
der Lyrik nach Rilke noch möglich sei, und welche Art der Prosa nach Proust noch

möglich sei. Leverkühn habe den Punkt erreicht, wo ein radikaler Durchbruch absolut

notwendig werde. Aber er gelange nicht zu einem positiven Ergebnis, sondern
ende in einer totalen Negation. Wo er als Künstler auf die höchste Stufe des Bewußtseins

gelangt sei und folglich den Punkt erreicht habe, wo er eine Entscheidung fällen
müßte, schreite er nicht voran, um eine bejahende Einstellung oder eine neue Wahrheit

zu finden, sondern negiere die Möglichkeit der Gnade und entscheide sich für
den Teufel. Typisch für diese negative Haltung sei seine Bemerkung nach Nepomuks
Tod, daß nichts, was gut und vornehm sei, ein Recht auf Dasein habe. Er möchte gern
Beethovens Neunte Symphonie ungeschehen machen. Holthusen kommt hier zu der
Frage: «Kann man etwas zurücknehmen, was der Sphäre kulturkritischer Relativitäten

nicht mehr angehört, sondern der erhabenen Ordnung unsterblicher Kunst?»25

Leverkühn schreibe dann ein Musikstück, das dem Teufel huldigen solle, nämlich seine

«Weheklage». Er zerstöre also, ohne aufzubauen. «Leverkühns 'Zurücknahme' ist
das Ressentiment eines Verzweifelten gegen den Uberwinder der Verzweiflung.
Wenn der Teufel der Affe Gottes genannt wird, so kann man hier sagen, daß Leverkühn

der Affe Beethovens sei.»26

Zum mindesten werden einige dieser Anschauungen von anderen Kritikern
geteilt, von denen einer, Professor Werner Milch, sich in ähnlicher Weise begeistert für
die musikalischen Ausführungen ausspricht, während seine Begeisterung für andere

Aspekte recht gering ist.27 Er sagt zum Beispiel: «Was Thomas Mann über Musik
auszusagen weiß, ist schlechthin meisterhaft, seine politisch-weltanschaulichen Exkurse
sind interessant, die biographischen Porträts, von denen sich viele leicht entschlüsseln

lassen, sind bestenfalls amüsant, allzuoft aber in ihrer Taktlosigkeit schwer
erträglich zu lesen, und was das Buch an symbolischer Spielerei enthält, grenzt in einigen

Fällen rundweg an platten Kitsch.»28

Eine solche beißende Kritik finden wir in den Ausführungen des Ungarns Georg
Lukäcs nicht.29 Er ist vielmehr der Ansicht, daß Thomas Mann hier den Höhepunkt

16



in seiner Entwicklung erreicht habe und das sicherlich mit Recht. «Was Thomas
Mann in der Gestaltung des schöpferischen Prozesses von Adrian Leverkühn, in der

Darstellung der Genesis, der Struktur und der Wirkung seiner Werke leistet, ist ein
einsamer Gipfel in der ganzen Weltliteratur.»30 Thomas Mann habe in der Tat mit
dem Doktor Faustus eine erstaunliche Leistung vollbracht: «Hier hat er, sicherlich in
bewußtem Gegensatz zur Verungeistigung der modernen Literatur und Kunst, ein
Werk geschaffen, in welchem die höchst differenzierte Plastik der Gestalten, man
könnte sagen, rein aus dem Geist heraus, entstand. Diese weltliterarisch alleinstehende

Leistung...»31
Wie Holthusen ist auch Lukâcs der Ansicht, daß Thomas Mann hier eine Analyse

der Problematik der modernen Kunst im allgemeinen oder im grundsätzlichen gebe.
Und in Lukâcs' Augen enthüllt der Roman bis in die sprachlichen Gestalten und den
Aufbau hinein eine starke Sehnsucht nach Ordnung. Er nennt die Welt, in der Adrian
Leverkühn und «Severus» Zeitblom leben und wirken, die uns durch Kaisersaschern

nahegebracht wird, eine kleine Welt, die von der größeren Welt außerhalb, der
imperialistischen Welt, hermetisch abgeschlossen sei. Diese Welt ist die ungesunde kleine
Welt des Studierzimmers. «Die Studierstube des neuen Faust dagegen ist zwar -
äußerlich gesehen - weit hermetischer von der gesellschaftlichen Außenwelt
abgeschlossen, in Wirklichkeit aber ist sie die Hexenküche, in welche alle verhängnisvollen

Tendenzen der Zeit zu ihrem konzentriertesten Ausdruck gebraut werden.»32 Später

heißt es wieder: «Je stärker jedoch die 'kleine Welt' sich um die Intelligenz
zusammenschloß, je stärker sie in dieser immer hermetischeren Abgeschlossenheit ihre
ausschließliche Lebenswirklichkeit wurde, desto stärker wirkten unterirdisch die
reaktionären Tendenzen der kapitalistischen Welt auf die Problemstellungen und -lösun-

gen .dieser Intelligenz ein, auf Gehalt und Form ihrer scheinbar rein innerlich gewordenen

Tätigkeit.»33 Diese abgeschlossene Welt ging, nach Lukâcs, an sich selbst

zugrunde. Lukâcs versucht die Kräfte, die hinter dieser kleinen Welt stehen, zu erklären:

der deutsche Humanismus des 16. bis 18. Jahrhunderts sei nämlich bloß eine

Ideologie gewesen, die nie zur Verwirklichung gelangt sei, wie das in England und
Frankreich der Fall war. Deutschland sei stattdessen imperialistisch geworden, mit
dem Ergebnis, daß «die 'kleine Welt' der Innerlichkeit»34 ein Schattendasein führen
und um ihre kümmerliche Existenz kämpfen mußte. «Wie Marx vor mehr als 100 Jahren

prophetisch schrieb: 'Deutschland wird sich daher eines Morgens auf dem Niveau
des europäischen Verfalls befinden, bevor es jemals auf dem Niveau der europäischen
Emanzipation gestanden hat'.»35 Adrian sei ein Repräsentant dieser Welt: «Er lebt und
wirkt in der ehrlich erlebten Illusion, unabhängig von seiner gesellschaftlichen
Umgebung von den gesellschaftlichen Strömungen seiner Zeit zu sein, ihnen keine
Konzession zu machen, sich nicht vor ihnen zu beugen.»36 Aber weder Adrian noch
«Severus» seien im Stande, ein im Kampf gegen die reaktionären Gesichtspunkte, denen
sie sich gegenüber sehen, positives Ideal aufzuzeigen. So seien sie notwendigerweise
in ihre eigene kleine Welt eingeschlossen: «darum wird Severus zum ohnmächtig
ablehnenden Zuschauer der Barbarisierung; darum muß der künstlerisch bis zur Askese

ehrliche Adrian Leverkühn alle Motive der barbarischen Entmenschlichung, die das

17



Zeitalter der Faschisierung und des Faschismus produziert, als Aufbauelemente in
sein Werk aufnehmen, ja sein Werk, gerade in seinem entscheidenden künstlerischen
Wesen, auf diese fundieren.»37

Die Tragödie Adrians sei so die Tragödie der modernen Kunst und des geistigen
Lebens, wie es typisch für Deutschland sei. Und, wie Lukâcs weiter ausführt, es sei

kein Zufall, daß diese Tragödie von Thomas Mann geschrieben worden sei, denn
niemand habe sich so gründlich mit dem Problem Deutschland, Kunst, und Gesellschaft
befaßt, wie Thomas Mann. Aber er sagt dann weiter: «Es ist wahr, und es ist ein
Kennzeichen auch dieses Buches, daß Thomas Mann, fast ebenso wenig wie die von
ihm gestalteten Menschen, ein konkretes Bild der realen Gegenkräfte des Teuflischen
im Leben und in der Kultur, der neuen 'großen Welt' des sich befreienden und des

sich befreiten Volkes aufzeichnen kann. Die geistigen dramatis personae seines

Lebenswerks sind der sich auflösende bürgerliche Humanismus und die reaktionär-my-
stifizierend-demagogischen Mächte, die diese Auflösung im Dienste des Monopolkapitalismus

utilisieren. Da er jedoch diese Tragödie tiefer durchdacht und schmerzvoller

durcherlebt hat als irgendeiner seiner bürgerlichen Zeitgenossen, sieht er dennoch

am Horizont so viel von der neuen Lösung des tragischen Konflikts, wie viel künstlerisch

dazu notwendig ist, um diesem eine endgültige, eine allumfassende Windung zu
geben.»38

Adrians letzte Worte böten eine Einsicht in die «... Umgestaltung der realen, der
ökonomisch-sozialen Lebensgrundlage als Voraussetzung der Gesundung von Geist
und Kultur, von Denken und Kunst. Der tragische Held Thomas Manns hat hier den

Weg, der zu Marx führt, gefunden, hat wenigstens in seinen letzten klaren Worten
mit der teuflisch-tragischen Vergeblichkeit seines eigenen Weges (den der bürgerlichen

Kultur und Kunst) gebrochen, den neuen Weg bezeichnet, den Weg zu einer
neuen 'großen Welt', in welcher wieder eine neue, volksverbundene, nicht mehr
teuflische große Kunst möglich sein wird.»39 Lukâcs strebt hier in die Ahnung eines

Neuanfangs, eine Ahnung, die der Tragik bei Thomas Mann sowenig einen pessimistischen

Charakter verleihe wie das auf die Tragik in Shakespeares großen Tragödien
zutreffe.40

Lukâcs glaubt, daß der musikalische Teil des Romans ein besonderes Lob verdiene,
denn obwohl Adrian sein Leben in dieser kleinen isolierten Welt der Innerlichkeit
verbringe, überschreite seine Musik diese engen Grenzen bei weitem und überschreite

auch Deutschlands geographische und geistige Grenzen. Lukâcs bewundert auch
Thomas Manns Technik der Verbindung der beiden Zeitebenen, nämlich der Lebenszeit

Adrians und ihrer Beschreibung durch Zeitblom. Lukâcs glaubt, daß diese Technik

Thomas Mann weit über seine Zeitgenossen hinauswachsen lasse. Diese beiden
Zeitebenen verliehen sich gegenseitig ihren Wert. Ihre Vereinigung stelle eine Einheit

zwischen den Schöpfungen und Werken Adrians und der Tragödie des deutschen
Volkes dar.

Hier ist der Punkt, an dem wir uns näher mit den ästhetischen Urteilen über den

Roman, und dem allgemeinen Eindruck, den er hinterlassen hat, befassen können.
Auch Milchs Beurteilung des musikalischen Teils des Buches ist positiv. Seiner An-

18



sieht nach ist die Darstellung hier meisterlich. Er glaubt, Thomas Mann habe dem Leser

das Verständnis der Musik dadurch erleichtert, daß Adrians Interesse hauptsächlich

auf dem Gebiete der Vokalmusik liege, denn hier habe man nicht nur Noten,
sondern auch Worte, die zusammen zur Klarheit führen. Auf der anderen Seite glaubt
Milch aber, daß man keinen Anlaß zu allzugroßer Begeisterung habe. Er glaubt, daß

man das Buch kaum lesen könne, ohne sich für Thomas Mann wegen der Erbar-
mungslosigkeit und Grausamkeit der von ihm sehr gepflegten Kunst der Karikatur
zu schämen. Auch sei die Technik veraltet und unbefriedigend, die Thomas Mann in
seiner Namensgebung anwende, selbst wenn man diese Namen als sehr treffende
Bezeichnungen anerkennen müsse. Ein anderer Einwand betrifft die Methode, die
Mann benutzt, um Adrians Krankheit darzustellen. Nachdem es Adrian mißlungen
sei, die Kunst der beiden merkwürdigen Hautärzte in Anspruch zu nehmen, ließe
Mann die Krankheit einfach ihren Lauf nehmen, mit dem Ergebnis, daß er am Schluß
die geistige Krankheit, der Adrian verfällt, einfach als Paralyse beschreibt (man könnte

natürlich Professor Milch hier fragen, ob er nicht den Vorfall mit den Spirochäten
vergessen habe). Professor Milch lehnt es ab, denen zuzustimmen, die das Buch «die

Faustdichtung unserer Tage» nennen. Er zieht die Bezeichnung «ein Buch der Erinnerung»

vor, womit er sagen will, daß dieses Buch vergangene Zeiten
heraufbeschwört.41 Er möchte das Werk lieber einen historischen Roman nennen, der in keiner

Weise Probleme der Zeit in den Griff bekommen habe und der für die junge
Generation in keiner Weise von Bedeutung sei, weil er gar keine Antworten gebe.

Auch Holthusen ist der Ansicht, daß die Charaktere des Buches nicht ansprechend
seien, wenn auch aus anderen Gründen - da sie sich aus den Zügen wirklicher
Menschen zusammensetzten, seien sie zu konstruiert und blutleer. Thomas Mann hätte
seinen Charakteren etwas Hintergründiges geben sollen, um ihnen dadurch den
Charakter der Flächenhaftigkeit zu nehmen, eine Eigenschaft, die es dem Leser ermöglicht,

sie allzu leicht zu durchschauen. Thomas Mann fahre fort, sie in seiner gewohnten

präzisen Weise zu zeichnen, aber er habe ihnen infolge seiner Montagetechnik
eine größere Durchsichtigkeit gegeben. Eine von Thomas Manns Erfindungen, zum
Beispiel die Erschießung Schwerdtfegers in der Straßenbahn, trage allzusehr den
Charakter des Sensationellen. Deshalb erkennt Holthusen zwar Thomas Manns Bedeutungen

und nennt ihn «ein großes Talent»,42 aber er spricht ihm die Größe eines Genies
ab. Mann stelle eine Welt dar, die keinen echten Wahrheitsbegriff und keine
Transzendenz habe, eine Welt ohne gültige Antworten, «ohne <Ja, ja> und <Nein, nein>».43

Es ist vielleicht notwendig, hier jetzt auf die Tatsache hinzuweisen, daß Holthusen
und Kritiker mit ähnlicher Einstellung zu der irrigen Annahme neigen, daß der Doktor

Faustus nicht mehr sei als eine Abhandlung, die in direkter Weise Thomas Manns

eigene Haltung und seine eigenen Ideen enthülle, folglich also sein letztes Wort zu
den Grundfragen des Daseins. Offenbar wollen solche Kritiker nicht zugeben, daß

der Roman ja schließlich zunächst einmal eine Dichtung ist, wenn diese auch Elemente

der Wirklichkeit verarbeitet, und daß das Ganze des Werkes nicht notwendigerweise

die Summe seiner Teile ist, wie andererseits auch nicht ein Teil für das Ganze
erklärt werden darf. Einige Kritiker haben gerade diese unkritischen Gesichtspunkte

!9



bei Holthusen gesehen und versucht, einige seiner Schlußfolgerungen zu widerlegen.
Ein Beispiel mag hier genügen. Holthusen greift Thomas Manns Feststellung an, daß

der Faust ein Symbol der deutschen Seele sei. Hanns Braun, der Thomas Mann zu Hilfe

eilt, sagt, daß die Figur des Don Juan beispielsweise, obwohl sie von Franzosen,
Deutschen, Italienern und Polen zum Vorwurf genommen worden sei, doch immer
noch etwas Spanisches behalten habe, was ihr auch normalerweise zugeschrieben
werde, daß dies aber eine Eigenschaft sei, die ihrer Universalität in keiner Weise
Abbruch tue. So habe auch der Faust tatsächlich etwas Deutsches an sich, sagt Braun,
doch verhindere dies nicht, daß er auch die Eigenschaft der Universalität habe; das

«Deutsche» stehe dem allgemein Menschlichen in seinem Wesen nicht entgegen.
Erich Kahlers Einstellung dem Werk gegenüber ist im allgemeinen positiv. Er

nennt den Roman ein Endprodukt, das die Gipfelung der früheren Fugenthemen
darstelle, die durch seine sämtlichen Werke hindurch laufen. Thomas Mann, der die
Kluft zwischen dem bürgerlichen und dem künstlerischen Element klar dargestellt
habe, habe hier die letzten Folgerungen aus seiner eigenen Position gezogen. Alle seine

früheren Werke seien von dem Problem der sozial Ausgestoßenen beherrscht,
doch übertreffe Thomas Mann sich im Doktor Faustus in der meisterhaften Darstellung

eines inneren Anliegens. Aber die merkwürdigen Seiten des Daseins seien so
realistisch und so genau gezeichnet, daß das Ergebnis eine ironische Haltung sei, daß

heißt, die Wirklichkeit werde überdeutlich und ironisch gesehen, und alles diene

dazu, die symbolische Bedeutung des Werkes zu intensivieren. Der Künstler beobachte

von der ironischen Warte aus, er müsse ein Leben schildern, das er selbst nicht
leben kann. So sei in diesem Spätwerk der faustische Charakter ein kosmischer Tonio
Kröger, in dem die Probleme bis zu ihrer äußersten Konsequenz entwickelt seien und
damit transzendent werden. Die ganze Handlung sei ein «strenger Satz», völlig durchdacht

und ganz eng verflochten: «Alles ist durchdrungen und umfaßt von einem
einzigen System rationaler Dämonie».44

Der Artikel in der Göttinger Universitäts-Zeitung bringt einen recht ungewöhnlichen

Gesichtspunkt. Das mag von den Schwierigkeiten des Verständnisses herrühren,
die das Buch dem Leser darbietet. In diesem Aufsatz behauptet H. G. Falkenberg, daß
nach dem zentralen Abschnitt des Buches, dem «Teufelsgespräch», Zeitblom viel
erzähle, das er vernünftigerweise niemals erlebt haben könne. Durch diese Methode der
Ungesichertheit entsteht stilistisch eine unmittelbar unheimliche Wirkung. «Ein von
Seite zu Seite sich verdichtendes Unbehagen überträgt sich auf den Leser: das Buch
selbst wird dämonisch...»45 Auch: «Die verhältnismäßig kurzen 47 Kapitel bringen
eine dauernde Unruhe, eine Ungesättigtheit in das Buch, die Zeitbloms Charakter so

wenig entsprechen, wie sie für Leverkühns typisch sind.»46 Zum Schluß sei noch eine
andere Stellungnahme Falkenbergs angeführt: «Um nur literarisch gewertet zu werden,

ist das Werk nicht geschrieben, scheint es viel zu dicht mit unserer aller
Lebensschicksal verknüpft. Es ist ein Bekenntnis der Liebe zu Deutschland, - einer durch
unser Unglück tragischen, aber trotz ihrer bisherigen Einseitigkeit unabänderlichen
Liebe.»47 Bei Falkenberg könnte man beinahe an Goethes Ausspruch denken:

20



Im Vaterlande
Schreibe, was dir gefällt:
Da sind Liebesbande
Da ist deine Welt. (Sprichwörtlich)

Josef Mühlberger48 bezeichnet den Roman als ein Experiment: «Alle Gestalten
sind in der Retorte erzeugt.»49 «Die Dissonanz des Inhalts wird zur Dissonanz der
Form.»50 «Eine Anklage, eine Abrechnung, ein Gericht ist dieses Romanwerk... Es
erschüttert zutiefst.»51 Das Buch sei eine «Selbstbezichtigung aus der höchstpersönlichen

Sicht, daß Kunst lebenzerstörend ist. Es gibt eine andere Sicht, und es gibt andere,

die wissen, daß die Kunst, die, mag sie gleich einsam machen, doch nicht sträfliche
oder gar lasterhafte Ab- und Entartung bedeutet, sondern das Leben bestätigt,
erhöht, ja erst rechtfertigt.»52

Wie aus dem oben Gesagten ganz klar hervorgeht, sind die meisten Kritiker, die
von der Voraussetzung ausgehen, daß eine Dichtung ihren eigenen religiösen,
philosophischen, politischen oder ästhetischen Überzeugungen zu entsprechen habe, nicht
gerne bereit, die persönlichen Überzeugungen anderer anzuerkennen, entweder aus
Vorurteil oder zu großer Gefühlsbetontheit. So ist Holthusen nicht in der Lage oder
aber lehnt es ab, anzuerkennen, daß Leverkühn vielleicht gegen sich selbst gesündigt
haben könnte - und gegen eine ästhetisch orientierte Gesellschaft -, wenn er nicht
seine schöpferischen Kräfte gesteigert hätte. Er begreift nicht, daß Sünde nicht
notwendigerweise Sünde im theologischen Sinne bedeutet. Für ihn gibt es nur eine
Deutungsmöglichkeit. Und wenn vom Genie die Rede ist - warum ist es für Leverkühns
Musik unmöglich, die Unsterblichkeit zu erlangen, die Holthusen bestimmten Werken

Beethovens, Shakespeares und Goethes zuschreibt? Thomas Mann hätte tatsächlich

eine eigene Version des Romans schreiben müssen, um jedem persönlichen
Geschmack Genüge zu tun und alle diese Kritiker zufrieden zu stellen.

Was das Seelenheil und die Hoffnung betrifft: muß denn auf Dunkel und
Verzweiflung notwendigerweise eine totale Verneinung folgen, mußte nicht auch Dante
durch das Inferno gehen, bevor er ins Paradies gelangte? Es scheint, daß Kritiker von
der Art Holthusens das Werk als die Darstellung des absoluten Endes betrachten und
nicht einfach als die Darstellung des Endes einer Epoche, wie das andere Kritiker
tun, die Thomas Manns Entwicklung genauer verfolgt haben. Und diejenigen, die
Thomas Manns Doktor Faustus verdammen, weil darin Fremdwörter vorkommen und
das Werk daher die deutsche Sprache verlästere, zeigen damit nur das Ausmaß ihrer
Engstirnigkeit!53

Wenn wir nur einige von den grundlegenden Schlußfolgerungen der oben
angeführten Kritiker überblicken, finden wir solche Abweichungen der Auffassung wie
etwa die folgenden: der Teufel ist der theologische Teufel und der Teufel ist der
weltliche; es gibt keine Transzendenz und es gibt Transzendenz; es gibt keine Lösung,
und die Lösung wird gegeben; der Roman endet in totaler Verneinung, und er ist
optimistisch und hoffnungsvoll; Faust ist ein Symbol der deutschen Seele und er ist es

nicht; die Charaktere des Romans sind wirklich, und sie sind künstliche Laboratori-

21



umsprodukte; Thomas Mann ist ein Meister der deutschen Sprache, und er schändet
sie; Thomas Mann ist ein Genie, und er ist keins.

Wenn wir versuchen, diese Vielfalt der Anschauungen zu erklären, dann sehen wir
uns gezwungen, zwischen den zu Recht bestehenden Kritiken zu unterscheiden und
denen, die entweder von einem einseitigen und daher unzureichenden Gesichtspunkt
ausgehen oder aber einfach die persönliche Sympathie oder Abneigung des Kritikers
Thomas Mann selbst gegenüber ausdrücken. Die Kritiker, die den Roman von
theologischen Gesichtspunkten aus angegriffen haben, taten das auf der Grundlage ihrer
eigenen persönlichen Neigungen oder Überzeugungen, wie wohl nicht anders zu
erwarten war. Ob das an sich gut oder schlecht ist, hängt teilweise von anderen Faktoren

ab, zum Beispiel von den Beweggründen. Dasselbe gilt natürlich für diejenigen
Kritiker, die das Werk von anderen Gesichtspunkten her angegriffen haben. Was
auch immer die Vielfalt der Meinungen über den Roman und seinen Verfasser verursacht

haben mag, so kann doch nicht geleugnet werden, daß die Kritiker von Thomas
Manns umstrittenem Werk viel zu weit gegangen sind. Ihre frühen Kritiken, die
vielleicht in der Hitze des Gefechts geschrieben worden waren und von der Perspektive,
die nur die Zeit verleihen kann, nicht profitieren konnten und deswegen in vielen
Fällen nicht umfassend genug sind, sind teilweise widerspruchsvoll, und in den meisten

Fällen ist ihre Gültigkeit recht fragwürdig. Man darf nie vergessen, daß die
Kritiken danach beurteilt werden müssen, wieweit sie das verkennen oder wie weit es

ihnen gelingt, die künstlerische Natur des Gegenstandes zu erfassen.

Anmerkungen

1) Gotthard Montesi: Thomas Mann, der Teufel und die Deutschen. Wort und Wahrheit, VII (Juli,
1948), S. 495-510.
2) Montesi, S. 500.
3) Montesi, S. 500.
4) Montesi, S. 510.
5) Hans Egon Holthusen: Die Welt ohne Transzendenz Eine Studie zu Manns <Doktor Faustus> und
seinen Nebenschrißen. Merkur, 1,11(1949), S. 38-58 und S. 161-180.

6) Holthusen, S. 42.
7) Holthusen, S. 43.
8) Holthusen, S. 44.

22



9) Holthusen, S. 49.
10) Holthusen, S. 50.
11 Holthusen, S. 5 o.

12) Thomas Mann : Doktor Faustus: Das Leben des deutschen Tonsethers Adrian Leverkiihn erzählt von

einem Freunde. Frankfurt/Main: S. Fischer 1951,8.531.
13) Hanns Braun: Welt ohne Trans^endensfYioùàmà, VI (August, 1949), S. 594-601.
14) Emil Staiger: Thomas Manns «Doktor Faustus». Neue Schweizer Rundschau, VII (November,
1947), S. 423-430.
15 Erich Kahler : Säkularisierung des Teufels, in : Die Verantwortung des Geistes: Gesammelte A ufsät^e.
Frankfurt am Main: S.Fischer, 1952,8. 143-162. Dieser Aufsatz erschien 1948.
16) Kahler, S. 160.

17) H. G. Falkenberg: Thomas Mann: Doktor Faustus (Versuch einer Analyse), Göttinger
Universitäts-Zeitung, Nr. 21 (8. Oktober 1948), S. 6-7.
18) Falkenberg, S. 7.

19) Hubert Becher, S. J.: Thomas Mann und sein Faustbuch. Stimmen der Zeit, III (Dezember,
1948), S. 213-222.
20) Becher, S. 217.
21) Becher, S. 221.

22) Becher, S. 22if.
23) Holthusen, a. a. O., S. 46.

24) Holthusen, a.a.O.,S. 165.

2 5 Holthusen, a.a.O., S. 169.

26) Ebenda,

27) Werner Milch: Thomas Manns «Doktor Faustus». Die Sammlung, VI (Juni, 1948), S. 351—
360.

28) Milch, S. 354.
29) Georg Lukâcs: Die Tragödie der modernen Kunst. Aufbau, I und 11(1949), S. 59-79 und S. 154-
169.

30) Lukâcs, S. 72F

31) Lukâcs, S. 73.
3 2) Lukäcs, S. 70.

3 3) Lukäcs, S. 167.

34) Ebenda.

3 5) Ebenda.

36) Lukâcs, S. 71
37) Lukâcs, S. 166.

3 8) Lukâcs, S. 168.

39)Lukâcs, S. i68f.
40) Lukâcs, S. 169.

41) Milch, a. a.O., S. 360.

42) Holthusen, a. a.O., S. 174.

43) Holthusen, a. a.O., S. 17 5.

44) Kahler, a. a.O., S. 15 4.

45) Falkenberg, a. a.O., S. 7.

23



46) Ebenda.

47) Ebenda.

48) Joseph Mühlberger: Thomas Manns «Dr. Faustus». Welt und Wort, V-VI (1949), S. 177-
178.

49) Mühlberger, S. 178.

5 o) Mühlberger, S. 177.
51) Mühlberger, S. 178.

5 2) Ebenda.

5 3) Vgl. Curt Janssen: Sprachkritisches %u Thomas Manns «Dr. Faustus». Muttersprache, III (1949),
S. 256-257.

24


	Thomas Manns Doktor Faustus : ein Rückblick auf die frühe deutsche Kritik

