Zeitschrift: Thurgauer Jahrbuch

Band: 21 (1945)

Artikel: Aus den Schéatzen der Thurgauischen Kantonsbibliothek
Autor: Isler, Egon

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-700341

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-700341
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Aus den Schitgen der Thurgauischen Kantonsbibliothek

Ein Brevier aus Besancon, eine Pergamenthandschrift des 14.Jahrhunderts

Von Egon Isler

Was ist ein Brevier?

Um das Wesen der vorliegenden Handschrift,
ihren Inhalt und kiinstlerischen Aufbau zu begreifen,
miissen wir vorerst die religiosen Grundlagen, aus
der sie herausgewachsen ist, kurz darlegen.

Die Kirche des Mittelalters kannte als einen
wesentlichen Bestand ihrer Pflicht, wie noch heute
die katholische Kirche, einen Gebetsdienst fiir Gott
den Herrn. Dieser war die vornehmste und wichtigste
Aufgabe der Priester, ganz besonders der sich dem
Leben der Heiligung widmenden Ordensgeistlichen.
Daher stammt der Name: Officium Divinum: gott-
licher Dienst. Exr wurde jeden Tag zu bestimmten
Stunden vollzogen, was auch in seinem weiteren
Namen Stundengebet zum Ausdruck gelangt. Das
Officium Divinum fiillte das ganze Jahr und lehnte
sich mit wechselndem Rhythmus und im Ablauf der
einzelnen Gebete an die Jahreszeiten. Die in den
Jahreslauf eingestreuten groBen Kirchenfeste; Weih-
nachten, Ostern und Pfingsten boten fiir das tagliche
Hauptthema fiir
einen langeren Zeitabschnitt. Bis zum Beginn des
Mittelalters hatte sich die Gebetsfolge mit ihrem
Reigen von Orationen, Psalmen und Lesungen zu

Gebetsleben gewissermalBen das

einem allgemein anerkannten und einheitlichen Ka-
non ausgepragt. Sie pragte damit in der Liturgie die
auBere Form des Strebens nach weltumfassender
Einheit. Die Sprache aller dieser Gebete und Teile
des Stundengebetes ist die lateinische. In ihr ver-
raten sich die Herkunft und die Einwirkung des
alten romischen Reiches, wie auch der auf die Kirche
iibergegangene Anspruch auf Weltgeltung. Das La-
tein war die Tragerin der einheitlichen mittelalter-
lichen Kultur, die Sprache aller Geistlichen und das
iibernationale Verstandigungsmittel der Gelehrten-
welt.

Schon frith wurde zu praktischen Behelfszwecken
von allen zu diesem Gebetsdienst benotigten Ge-
beten, Hymnen, Antiphonen usw. ein kurzer Abrif3
oder Auszug, mit lateinischem Namen Breviarium,
angefertigt. In der Kirche waren diese gottesdienst-
lichen Weisen in vielen Biichern zum Gebrauch auf-
geschrieben. Das Breviarium sollte deren Beniitzung
fiir die einzelnen Stundengebete erleichtern. Der
Name Brevier hat sich in der zweiten Halfte des
das alle

die in

Mittelalters auf jenes Buch iibertragen,

Gebete, Gesange und Lesungen enthielt,
jedem Jahre von den kirchlichen Betern im Chor
oder einzeln zu verrichten waren. Das war aber nur
moglich, nachdem sich die frither sehr ausgedehnte
Gebetspflicht auf ein genau umschriebenes Mal3 ver-

kiirzt hatte. Damit war ihre Aufnahme in einem

handlichen Bande gegeben, und vom 3. Jahrhun-
dert an begegnen wir diesen Brevieren. Die kirch-
lichen Behorden haben sie vor allem fiir Kleriker
vorgeschrieben, die auf Reisen begriffen waren und
der Pflicht zur Teilnahme am Gottesdienst in der
heimatlichen Kirche nicht geniigen konnten.

Aus dem Brevier, dem Gebetsbuch fiir die Geist-
lichkeit, hat sich im Spatmittelalter, bei wachsendem
Verlangen der Laienwelt nach Andacht, ein Laien-
brevier, das sogenannte Seelengirtlein, entwickelt.
Wir haben letztes Jahr uns in diesem Jahrbuch mit
einem seltenen Exemplar des Hortulus animae be-

faldt.
Sinn und Inhalt des Breviers

Die Idee des Breviergebetes ist der christliche
Kultus, sein Ziel das LLob Gottes und die Gnade und
der Friede fiir die Menschen, wie es Christus uns in
seinem Opfer als Erlosung und Heiligung bereithalt.
Dies im Gebetsleben immerwahrend zu erwecken
und darzuleben ist dem Stande der Priester auf-
getragen. Aus dieser Anschauung und dogmatischen
Begriindung der mittelalterlichen Kirche heraus er-
wiachst dem Breviergebet seine wichtige Rolle des
offentlichen Gebetes, das durch die Vertreter der
Kirche verrichtet wird als Ausdruck der Gottesver-
ehrung der gesamten Christenheit im geschlossenen
Kulturraum des Abendlandes. Die orthodoxe Kirche
im Orient war damals schon ihre eigenen Wege ge-
gangen.

Deshalb ist auch der Aufbau des Breviers auf
Wechselgesang, auf Anruf und Antwort eingestellt,
wie die in allen Gebeten eingestreuten Antiphonen
und die Responsorien zeigen. Urspriinglich wirkte
die ganze Gemeinde beim Stundengebet mit. Erst
spater ging der Vollzug auf einen Chor von Geist-
lichen iiber. Man mul3 bei der Beurteilung des Bre-
vieres immer im Auge behalten, dal3 es die Bestand-
teile fiir eine offentliche gottesdienstliche Handlung
bietet. Selbstverstandlich dient es auch zur Ver-
tiefung und Pflege des personlichen Gebetslebens.
Das Brevier enthilt hiefiir sehr geeignete Stiicke, die
ihrer Natur nach lyrisch gehalten sind und aus tiefem
Gemiitserleben geformt, wieder auf das Trost und
Erbauung suchende Herz wirken.

Die wichtigsten Bestandteile des Stundengebetes
sind:

a. die Psalmen und &ahnliche lyrisch gestimmte
Stiicke aus der Heiligen Schrift. Dazu gesellen sich
die Hymnen, Lieder von christlichen Verfassern, die
wie die Psalmen aus dem personlichen Glaubens-
leben geflossen sind.

27



b. Lesungen von Abschnitten aus dem Alten oder
Neuen Testament, aus der Darstellung des Lebens
beriihmter Heiliger, aus Reden und Kommentaren
der Kirchenvater.

c. Die eigentlichen Gebete, Anrufungen Gottes,
Christi und der Heiligen, ferner kurze Verse, Merk-
spriiche und Wechselgesiange.

Alle diese Teile sind auf die einzelnen Stunden-
gebete verteilt. Jede Gebetsstunde besteht aus Ge-
beten, Lesungen, Psalmen und Hymnen. Aber je
nach Veranlassung und besonderen Festen sind diese
einzelnen Stundengebete wiederum verschiedenartig
verfalBt. Dies geht aus der Einteilung des Breviers
in Biicher deutlich hervor.

Das Brevier umfa3t namlich mehrere einzelne in
sich geschlossene Biicher:

|. Das Calendarium gibt einen Jahreskalender
mit Tagen und Monaten, Leitspriichen fiir jeden
Monat, den astronomischen Zeichen und den wich-
tigsten hohen Kirchenfesten. Aber noch sind nicht
auf alle Tage Heilige angesetzt, noch sind es immer
die gleichen Heiligen, die aufgefiihrt werden. Jeder
Verfasser hat je nach der Gegend, aus der er stammt,
seine ausgesprochene Vorliebe. Aus diesen unter-
schiedlichen Heiligenlisten kann man wertvolle
Schliisse ziehen iiber die Herkunft eines Breviers.

et ‘“—J -2 o
@") . ¢ B

1 Buvma B g e cwonletns- 140 81
enira of j? s fet %Rﬁﬁ” /@J
i quon ehbed ur preftolamur
o ocvmu m}’(‘oe candm’ + g
)

-’,\f

mur Ay ) tons
@ rio canavws bulum P NG
himmos TAE p1o [ g
oo a}mmmﬂ cum Ve
ué e mereamiu-au
lam m@redt qels fimul

: ubzf AU 011CS
6 ¥ norte Queranug

i :t‘:x‘m bcmmqﬁtut no
umy M prac pees urdu 14
,‘ mat fudem g pony <

apacd by rf Juce uitam:
1At ﬁwb e rqm )nazt'ho' wobievewat - - -
) (Tivia e dicy f\ Pawid T nan gierg y
; mnzp fous quiens plat i - (i [pucus cunud voty_ )
s WG eaas muy 3 71)

(io n‘u
netey - W dm it parer eyl .9uA
11 g dantas te pﬂumm
{affatim abﬁ? b (o

' & ounaqg artub ne
, m‘j‘ fir nel e

{1 hnc compge mi o
4 POt pque anein in i el
{101 wpfi aememur acus B SRt/ £ frecatonsi H

ﬁmt Hamlk
o eWwm
g:bm wlifad ¢uig -

Abb. 1, Beginn des Psalteriums;
Seite 17 des Breviers, im Original 11 auf 17 cm

2. Das Psalterium. Die aus dem alten Testament
iibernommenen Psalmen bilden den Hauptbestand-
teil der werktaglichen Stundengebete. Die Psalmen
sind nach dem Bediirfnis fiir die Stundengebete auf-
geteilt, mit Antiphonen, Versen und Responsorien
durchsetzt, kurz in den Ablauf des Officiums ein-
gespannt. Wie das Officium sich zu den einzelnen
Gebetsstunden von der Matutin zu Tagesbeginn
iiber die Prim, Terz, Non zur Vesper wahrend des
Tages zur Komplet bei Sonnenuntergang heraus-
kristallisiert hat, haben wir letztes Jahr genauer
ausgefiihrt.

3. Im vorliegenden Brevier ist auch noch das
MefBbuch in seinen wichtigsten Stiicken aufgenom-
men worden. In den meisten Brevieren fehlt das
Missale ganz.

4. Das Officium de Sanctis. Dieser Teil des Bre-
viers ist den hervorragendsten Heiligen gewidmet.
Sie treten in genau abgegrenzten Gruppen auf. An
der Spitze stehen die Apostel. [hnen folgen die gro-
Ben Bischofe der Kirche, die mutvollen Bekenner
und groBen Lehrer der Christenheit. An diese reihen
sich die Martyrer, die durch ihre Hingabe und ihr
Blutopfer den christlichen Glauben bezeugten. Zwolf

der wichtigsten weiblichen Heiligen schlieBen die
Reihen.

5. Das Proprium de Tempore. Diese Sammlung
bringt alle Litaneien, die fiir den Gebetsdienst an
den groBen Festen, zum Beispiel an Weihnachten,
Ostern und Pfingsten bestimmt sind. Auch die be-
sonderen Gebete fiir den Sonntag sind hier ein-
geordnet. Da die Sonntage im Jahreslauf mit den
iibrigen groBen Kirchenfesten verbunden und im
Gesamten das sogenannte Kirchenjahr mit einem
festen Gerippe bilden, so daBl der Ablauf zeitlich
genau fixiert ist, wird diese Sammlung proprium de
tempore, das der Zeit Eigentiimliche, genannt.

6. Das Commune Sanctorum. Weil die Zahl der
Heiligen, auch wenn man von den hervorragendsten,
die im Proprium de Sanctis genannt werden, absieht,
fast Legion ist und das Officium nicht allen Heiligen
gesonderte Gebete widmen kann, so bietet es einen
Gebetsdienst, der sich an alle gemeinsam wendet.

Herkunft und Schicksal unseres Breviers

Wir haben bei der Inhaltsangabe schon darauf
verwiesen, da3 der Kalender die Heiligentage nicht
nach starrem Schema behandelt, sondern jene Heili-
gen bevorzugt, die dem Verfasser besonders nahe
standen als seine Lokalheiligen.

Im Calendarium der vorliegenden Schrift werden
der HI. Ferreolus und der HI. Ferrucius, Schiiler des
HI. Irendus genannt. Der erste begann die lange
Reihe der Erzbischofe von Besancon. Beide Heiligen
werden im Proprium de Sanctis ebenfalls besonders
erwahnt. Im Kalender werden ferner der dritte Erz-

28



bischof: Antidius ., der Germanus, der
vierzehnte Erzbischof: Prothasius, wie als letzter der
vierundzwanzigste:

vierte:

angefiihrt. Beson-
ders hervorgehoben wird zudem auBBer den genann-
ten Erzbischofen der HI. Nicetius, der zur Zeit der
beriichtigten Konigin der Merowinger, Brunhild, in
Besancon wirkte. Jedem dieser Heiligen ist ein be-
sonderer Tag geweiht. In der Litanei fiir alle Heili-
gen werden die Besanconer Lokalheiligen der Reihe
nach an der Spitze nochmals aufgezahlt.

Neben dieser stattlichen Reihe von Lokalheiligen
treffen wir noch auf andere Spuren, die auf Besancon

Desideratus,

als Herkunftsort verweisen. In Besancon gab es zwei
Domkirchen: St. Stephan und St. Johann, die beide
nebeneinander lange Zeit ihren Dienst versahen, bis
sie spater, ums Jahr 1269, vereinigt wurden. Im
Calendarium finden wir die Kirchweihen fiir beide
Kirchen gesondert eingetragen. Da die Vereinigung
der Domkirchen bereits um 1269 stattgefunden
hatte, konnte das der Schreiber nur aus genauer
L.okaltradition wissen, sei es, dall er den Kalender
selbst komponierte oder Kloster-
schreibschule vorliegende Vorlage beniitzte. Somit
miissen wir Besancon als

eine 1in seiner
Entstehungsort unseres
Breviers bezeichnen.

Das Schicksal der Handschrift ist nicht ganz ab-
geklart. Um dariiber etwas zu erfahren, forscht man
nach sogenannten Besitzvermerken. Auf Seite 4 und
Scite 731 finden wir eine Anmerkung: Est a moy
Guillaume Valier. Auf Seite 4 wird unter der ersten
Anmerkung verzeichnet: A present est a moy Henry
Wallier 1605. Diesem hat der eine Vermerk nicht
geniigt. Exr hat sich auf der Innenseite des vorderen
Deckels nochmals eingetragen: H. Wallier 1605.
Deus nobiscum.

Die Wallier waren eine im 16. und 17. Jahrhun-
dert bekannte solothurnische Patrizierfamilie. Sie
waren auch in neuenburgischen Diensten tatig. Ein
Wilhelm Wallier war 1532 Vogt zu Landeron. Jun-
ker Heinrich Wallier war Dolmetsch und Gesandt-
schaftssekretiar in der franzosischen Gesandtschaft
von 1613 bis 1637. Diese beiden Vertreter des Ge-
schlechtes diirften die Besitzer des Breviers gewesen
sein. Wie es in deren Hande gekommen ist, 1aBt
sich heute nicht mehr feststellen. Frither vermutete
man darin ein Stiick Burgunderbeute, doch ist dies
nur eine unbewiesene Behauptung. Der letzte Wallier
starb als Rechtsanwalt 1887. Das Buch kam spater
nach Fischingen. Es ist mdglich, daB3 einer der beiden
Solothurner, die in Fischingen Abt waren, dies Buch
fiir das Kloster erworben hat: Abt Augustin Bloch
(1776—1815) oder Abt Franz Frolicher (1836 bis
1848). Bei der Klosteraufhebung wurde das Brevier
den Bestanden der Kantonsbibliothek einverleibt.

Das AuBBere

Das Brevier ist 20 cm hoch und 15 cm breit und
8 cm dick. Es hat nach unserem heutigen Gebrauch

Oktavformat, und zwar GroBBoktav. Es umfaBt 366

N %\
: ? 1 dtie v ad Gounlzony {o\q g ol tunifeitba
/11,11,9 prngaem Qevrfay” mara Rop 1wayine wiree
| Grdlgenaam p dene g orivls (b adedhe
ndem crprar & _p L Gieudings gt pridtve
Wi fo i !\10 Y 3 100dA8. B G ecerzl.
8 xnmﬂemm.m dric da \,@ & e mic 6 eft numm“

/n

[ i3 >
b 2 % Famld evzo et dtem 3 PR fufe Teu
p / 9 e
?‘ﬁﬁxjﬁ\mx Nepotesio oclel” 6. mx!:mn?:’g =aialy Funlly
) mus,mﬁ‘rgw\‘qg& qent tuoy padnT fratvin.et &
xbmcm Fmdaia R vou. dmreon 3L

DNupraae decrerat?. N8 qB3 1To tu edilh

! we frplicamdily nee. comfeffuonid. 4 hee (hevant
] aia famli tup.an " amﬁlﬁﬂum gehoy veintl,
J 1m0 § 70 @ 1é E oS-
G Eous Mosedr Taudig Y A mrficors bgz£ ate
e eam ao;z oy gMicto Afaulag cos parchi.
10147 & tbzgy aneoy o
biffactap ;qu; hoc
evificid Tand fueabor
Tinug wateftaty p huwl

Tt (cvative . pecis ofby

) / rpare uead gotue temr
& f &mnw reapdng teatth
~ 4 ‘.P["A. Cr N
q feherter miido

@ﬂo ude hu'g:tm,} 0551 ;
<=

2 Yuntane falvwcte cod @é‘ aanentthy trum

L\ amator. g6 defieam aid. (€ 16 tcelofivhys
i vemE congregarois #ie g qs e pamt’:m ot ity
| Puromme pacemema. 1| mee afaly o
“ ovenn. 1<6s 10100 Ane tulurhye remiflio = b
g e bnfactures wedl tnb?rcﬂw donet; pullio. gy

~

i 9} G

Abb. 2, Ein Teil aus dem Missale;
Seite 187 des Breviers, im Original 11 auf 17 cm

Pergamentblitter oder 732 Seiten. Diese sind zwei-
spaltig beschrieben. Das Pergament gehort zur feine-
ren Sorte, die man mit parchemin vélin bezeichnet.
Es war wohl eigentlich wei3, ist aber durch den
Gebrauch gelblich geworden mit deutlichen Ge-
Der Unterschied

zwischen der Fleischseite und der Haarseite ist ge-

brauchsspuren an den Randern.

ring.

Der Einband ist mit Leder iiberzogen. Die Buch-
deckel sind aus Holz. Das Leder ist verziert mit vier
Reihen von Quadraten, die abwechselnd mit Figuren
besetzt sind. Wir sehen je zwei Reihen Quadrate mit
Hzhnen und mit Lowen. Die Randstreifen sind mit
Lilien geschmiickt. Der Einband stammt aus dem

15. Jahrhundert.

Die Schrift
Aus der Abbildung 1 und 2 tritt uns die voll-

entwickelte sogenannte gotische Schrift entgegen.
Sie weist schon in allen Teilen die gebrochenen
eckigen Buchstaben der Fraktur auf, die uns aus der
noch heute iiblichen Druckschrift in den Zeitungen
vertraut ist. Die vielen Kiirzungen, die durch beson-
werden,
bringen eine gewisse Unruhe in das Schriftbild. Aber

dere Kennzeichen dem Leser angezeigt

29



im Ganzen wird man sagen diirfen, dal3 sie ruhig,
sehr gleichmaBig und mit groBer Sorgfalt ausgefiihrt
ist. Unser Brevier ist eine Prachtsschrift. In diesen
Biichern haben sich die Schreiber, meist Monche,
ganz besondere Miihe gegeben, um den Eindruck
eines wertvollen Dokumentes hervorzurufen und das
auBere Gewand dem feierlichen und geweihten In-
halt anzupassen.

Im Mittelalter hat die Schrift einen in jedem Zeit-
alter ausgeglichenen Charakter, wenn auch mit ge-
ringen ortlichen Abweichungen, die aber nur dem
Fachmanne bekannt sind. Damals haben auch fast
ausschlieBlich die Angehorigen des geistlichen Stan-
des die Feder gefiihrt, und diese sind durch die
gleiche Schulung durchgegangen. Aus diesem Grunde
ist die Schrift im Abendland einheitlich und wandelt
sich nur langsam im Laufe der Jahrhunderte.

Unsere Schrift geht auf das lateinische Alphabet
zuriick. In einem langsamen Entwicklungsproze3 hat
die

ahnlich unserem

sie sich zur karolingischen Schrift entwickelt,
durchaus runde Formen aufwies,
heutigen Antiquadruck. In diese mehr dem romani-
schen Stilgefiihl entsprechende Schrift hat das spa-
tere kiinstlerische Empfinden die Brechung hinein-
getragen und daraus die Fraktur gebildet, die von
Schrift ge-
nannt wurde. Mit diesem Schimpfnamen, der da-

den Humanisten verachtlich gotische

mals so viel wie barbarische Schrift bedeuten sollte,
haben sie ungewollt deren eigentliches Wesen be-
zeichnet. Unsere Schrift weist in ihrem Zustand der
Brechung auf die Wende vom 13. zum 14. Jahrhun-
dert hin. Um genauere Zeitbestimmungen zu machen,
miiBte das Brevier einer Analyse unterworfen wer-
den im Vergleich mit anderen Schriften aus Besan-
con. Aus kleinen Eigenheiten kann damit die Schreib-
schule festgestellt werden. Doch ist dies heute nicht
moglich. So miissen wir uns denn wie Johannes
Meyer mit einer ungefihren Zeitangabe begniigen.
Um die Zeit der Entstehung genauer zu fassen, miis-
sen wir aus der Schrift selbst noch weitere Anzeichen
festzustellen suchen.

Die Initialen

Nicht nur eine sorgfaltige Schrift wurde auf die
Prachtsschriften verwendet. Die Schrift wurde noch
verziert durch besonders kiinstlerisch ausgearbeitete
Anfangsbuchstaben. Gewodhnlich wurden am An-
fang jedes Kapitels besonders schone Buchstaben,
sogenannte Eingangsinitialen hingemalt. Doch auch
jeder Abschnitt wurde mit
gezogenen Initiale geschmiickt.

einer sorgfaltig aus-

Fiir die zeitliche Bestimmung des Breviers er-
leichtern die Initialen durch ihre Stilelemente unsere
Aufgabe, weil sie mit ihrer charakteristischen Orna-
mentik sofort in die Augen fallen. Die altesten
Initialen aus der merowingischen Zeit haben ganz
merkwiirdige Fisch- und Vogelmotive. Im Abend-
land bevorzugen seit dem Vordringen des irischen

Einflusses die Initialenmaler eigentiimliche Flecht-
ornamente. Die romanische Zeit wandelt diese zu
pflanzlichen Ranken ab, die mit ithren verschiedenen
Knollen, Spangen und Figuren ebenfalls nicht zu
verkennen sind. Die gotische Zeit pragt den Initialen
wieder ihren eigenen Stil auf.

Die Figuren werden in der gotischen Zeit wirklich-
keitsnaher. Die Zeichnung gewinnt an Relief. Die
enge Verflechtung mit der Schrift lockert sich. Bild
und Schrift treten auseinander. Bildinitialen werden
fast zu rechteckigen Bildchen umgeformt. Vor allem
werden hierzu die geeigneten Buchstaben B, C, D,
O, P, U und V herangezogen. Diese bildmiBige
Initiale wird mit der Schrift verbunden durch lange
Enden, die sich in flachen Bogen ausschwingen. Sie
sind energisch und bestimmt hingesetzt und durch
farbige Begleitgriinde sehr betont und verbreitert.
Sie weisen also nicht sehr auf ihren pflanzlichen
Charakter hin, und vor allem in der hochgotischen
Zeit fehlen Endblatter mehrfach und auch Mittel-
bldtter und Einrollungen sind selten. In zhnlicher
Weise werden Unter- und Oberlangen der Buch-
staben f, p, b usw. zu Randleisten ausgezogen. Wir
geben in unseren Abbildungen Beispiele von zwei
Eingangsinitialen (Abbildung 1). Oben ist Gott-Vater
mit der Weltkugel dargestellt, in der zweiten Spalte
unten Konig David mit der Harfe. Die Enden sind
zu sehr betonten Randleisten ausgezogen, die aller-
dings im Auslaufen wieder lebhaftes Blattwerk auf-
weisen. Die Seite 187 (Abbildung 2), die wir hier
wiedergeben, zeigt Initialen von einzelnen Absatzen
in dem laufenden Abschnitt. Hier sind die Unter-
und Oberlangen zu Randleisten ausgezogen, jeweils
bis zum Auslaufer der nichsten Initiale. Sogar die
Ansitze des Bogens im D sind oben und unten ver-
langert worden. Das in vielen Seiten lebhafte Blatt-
werk, die gelegentlichen Tiere, die die Ranken um-
spielen, deuten darauf hin, dal} das Brevier bereits
der spatgotischen Stilperiode zuneigt.

Das Kreuzigungsbild

Auf Seite 176 bis 179 des Breviers treten uns drei
ganzseitige Bilder entgegen. Auf Seite 176 ist der
HI. Christophorus wiedergegeben, der das Jesuskind
durch das Wasser tragt. Das zweite Bild bietet uns
die Anbetung Jesu durch die heiligen drei Konige.
Auf dem dritten Bild erscheint der Heiland am
Kreuz. Obwohl alle drei Bilder vorziiglich gemalt
sind, wollen wir einzig das letzte einer langeren Be-
trachtung wiirdigen, da es uns erlaubt, das Brevier
zeitlich und stilgema in einen ganz bestimmten
groBeren Zusammenhang einzuordnen.

Leider ist das Bild nicht mehr ganz gut erhalten.
An mehreren Stellen ist die Farbe abgefallen und
das rohe Pergament schaut wieder hervor. Doch la3t
sich die Gestalt des Gekreuzigten in ihren Umrissen
gut erkennen. Da auf der folgenden Seite in einer
Kapitale die Kreuzigung nochmals dargestellt ist in

30




der genau gleichen Auffassung, diirfen wir ohne
weiteres undeutliche Stellen auf dem groBen Bilde
durch Vergleiche mit der Initiale erganzen. Das
betrifft besonders die Nagelung der FiiBe. Die iiber-
einander greifende FuB3stellung ist noch in ihren Um-
rissen schwach zu erkennen. Wie es wirklich aussah,
weist uns die Miniatur sehr deutlich nach.

Was uns an dieser Kreuzigung auffallt ist in erster
Linie die ganz ungewohnliche, gewaltsam verdrehte
FuBstellung. Die FiiBe sind iibereinandergezogen
und mit einem einzigen Nagel ans Kreuz geschlagen.
Das Haupt des Heilandes ist ganz tief nach rechts
gesunken. Die Ziige des Erlosers sind schmerzlich,
aber ruhig. Er hat ausgelitten. Die Qualen, die er
ausgestanden, sind durch die krampfhafte Ver-
drehung des Korpers ausgedriickt. Die Hiifte ist ganz
nach der linken Seite ausgebogen. Das Lendentuch
hangt mit seinem losen Ende iiber die Knie. Die
Arme biegen sich durch unter der Last und dem
Schmerz, die Finger sind in Verzerrung erstarrt. Die
beiden Begleitfiguren sind mehr oder weniger be-
teiligt. Maria gibt ithrem Schmerz durch lebhaftes
Ringen der Hinde Ausdruck, wihrend Johannes
den Beschauer auf den Erléser weist und ihn zur
Beherzigung aufzufordern scheint.

Wir finden diese auffallige eigenartige Kreuzi-
unserer naheren Umgebung
Ich verweise als Parallele auf

gungsdarstellung in
mehrfach vertreten.
das nichstgelegene Beispiel, das jeder Frauenfelder
kennt: das Glasgemalde in Oberkirch. Weitere
gleichartige Kreuzigungen finden wir im Wandbild
des Konstanzer Miinsters, das 1348 gemalt wurde.
In Konstanz ist sie noch einmal anzutreffen in einem
Gemilde aus dem Dominikanerkloster, allerdings
nur in einer UmriBkopie erhalten. Rahn gibt in den
Kunstdenkmilern des Kantons Thurgau ein Epitaph-
gemilde aus dem Kloster Feldbach wieder mit einer
ebenfalls diesem Typus entsprechenden Kreuzigung.
Sie ist datiert aus dem Jahre 1317. In der Peter-und-
Paulkapelle des Miinsters in Freiburg im Breisgau
hat sich wieder ein Wandgemalde mit ahnlichem
Typus gefunden, wie auch in einem Glasgemalde der
Glaserzunft, das fiir ein Fenster des Miinsters zu
Konstanz gestiftet worden war. Diese Haufung im
oberrheinischen Gebiet ist so auffallig, dal Gramm
glaubt, darin einen landschaftlichen Sondertypus der
Kreuzigungsdarstellung gefunden zu haben. Man
konnte darin noch bestirkt werden durch die Fest-
stellung, daB die Kreuzigung, die in der Kapelle zu
Landschlacht freigelegt wurde, ganz diesen Stil auf-
weist.

Doch schon Sauer hat in seiner Abhandlung iiber
das Gemalde zu Freiburg im Breisgau auf einige
wenige Beispiele, die nicht bekannt sind und sich in
den Rheinlanden befinden, hingewiesen. Unser Bre-
vier fithrt nun in gleicher Weise iiber den oberrheini-
schen Kreis hinaus und schligt eine Briicke nach
Burgund und Frankreich. In der Nationalbibliothek
in Paris finden sich tatsichlich einige Beispiele von
elfenbeingeschnitzten Einbanden kostbarer Kirchen-

31

biicher, die diesen schmerzverzerrten Korper des
Heilandes wiedergeben. Diese Schnitzereien stam-
men zeitlich aus dem Ende des 13. und dem Beginn
des 14. Jahrhunderts. Somit haben wir es mit einem
zeitlich umgrenzten Typus der Kreuzigungsdarstel-

Abb. 3, Kreuzigung; Seite 179 des Breviers,
im Original 11 auf 17 cm, Der Untergrund aus Gold wirkt
in der Wiedergabe leider ‘dunkel

lung zu tun und nicht mit einer lokal auftretenden
Sondererscheinung. Dazu passen die beiden Daten

von Feldbach und Konstanz ganz gut mit den Jahr-
zahlen von 1317 und 1348.

Die romanische Zeit hatte vor allem in Christus
den Konig und Herrscher betont. Auch Christus am
Kreuz ist in koniglicher iiberlegener Haltung wieder-
gegeben als sieghafter Uberwinder des Todes. Die
Gotik hat sich davon abgewandt und in Christus
mehr den Schmerzensmann und den Dulder ge-
sehen. In der hochgotischen Epoche wird der
Heiland mit ziemlichem Realismus durch stark be-
tonte aulBerliche Mittel als der Leidende dargestellt.
Das Kreuzigungsbild unseres Breviers mit den durch
die Todesqualen hervorgerufenen Verzerrungen des
am Kreuz hiangenden Korpers stellt sich ganz in
diese Stilgruppe hinein. Unter dem EinfluB der
Mystik wandelt sich das Bild des Kruzifixes von



neuem. Der Kiirper wird straff ans Kreuz gehalten,
nur der Kopf des Erlosers neigt sich auf die Seite.
Dafiir aber wird das Todesleiden durch malerische
Mittel, viele Wunden und stromendes Blut, wie auch
durch den Ausdruck starken Schmerzes im Mienen-
spiel des Gesichtes ausgedriickt. Der in der Hoch-
gotik noch verhalten geaulBerte etwas naive Realis-
mus hat seinen nicht mehr iiberbietbaren Hohepunkt
in der Kreuzigung des Isenheimer Altares von Mat-
thias Griinewald gefunden, wie der mehr mit inner-
lichen Mitteln dargestellte spatere Typus seiner Ver-
klarung in der Darstellungskunst Albrecht Diirers
erfahren hat.

Mit dieser Einbettung des Kreuzigungsbildes un-
seres Breviers in den Strom der allgemeinen Kunst-
entwicklung gewinnen wir fiir das Brevier eine wei-
tere ziemliche Handhabe fiir die zeitliche Entstehung

in der ersten Halfte des 14. Jahrhunderts, die noch
gestarkt wird durch den besonderen Charakter der
Initialen, die bereits die hochgotische Strenge abzu-
streifen beginnen.

Beniitzte Literatur

Johannes Meyer, Ein burgundisches Brevier, Thurg. Bei-

trage, XXIX, S.95. — P. Suitbert Biaumer, Geschichte des
Breviers, 1895. — Handbuch der katholischen Liturgik von
Thalhofer, Bd. Il. — F. X. Kraus, Die Kunstdenkmailer des

Kreises Konstanz, Freiburg 1887. — Gramm, Spéatmittel-
alterliche Wandgemilde im Konstanzer Miinster. — J. Sauer,
Die spatmittelalterlichen Kreuzigungsdarstellungen (Ehren-
gabe deutscher Wissenschaft 1920). — K.Brandi, Geschichte
der Schrift. — Albert Boeckler, Die Buchmalerei (Hand-
buch der Bibliothekswissenschaft I, 1931). — Metzger Hans,
Voegeli A., Die St. Laurentiuskirche zu Oberkirch (Anzeiger

fHir schweiz. Altertumskunde, Bd. XXXVI, 1934).

Thurgauer Heimat
Von Jakob Oettli

Ich wandre durch die heimischen Gefilde.
Der Weg geht iiber Hiigel und durchs T al,
Da reiht vor meinem Aug’ sich Bild zu Bilde,
Und iiber jedem liegt der Sonne Strahl.

In frobhem Scheine glanzt der Seesspiegel.

In Wogen steigt und fillt der Bliiten Schaum,
Und abnend seb’ ich, wie ein Bundessiegel,
Die Friichte hangen hoch am Apfelbaum.

In Stadt und Dérfern ist ein emsig Schaffen
Vom friiben Morgen bis in spite Nacht.
Die Hinde sind des Volkes beste Waffen.
Sie haben Sieg um Sieg dem Land gebracht.

Ich wandere und sebe Briider wandern,
Durch Freud’ und Not, dem letzten Ziele zu.
Und einer fafit getren die Hand des andern.
Das ist dein Bild, du liebe Heimat du!

32



	Aus den Schätzen der Thurgauischen Kantonsbibliothek

