
Zeitschrift: Thurgauer Jahrbuch

Band: 21 (1945)

Artikel: Aus den Schätzen der Thurgauischen Kantonsbibliothek

Autor: Isler, Egon

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-700341

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-700341
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Aus den Schäden der Thurgauischen Kantonsbibliothek
Ein Brevier aus Besanpon, eine Pergamenthandschrift des 14. Jahrhunderts

Von Egon Isler

Was ist ein Brevier

Um das Wesen der vorliegenden Handschrift,
ihren Inhalt und künstlerischen Aufbau zu begreifen,
müssen wir vorerst die religiösen Grundlagen, aus
der sie herausgewachsen ist, kurz darlegen.

Die Kirche des Mittelalters kannte als einen
wesentlichen Bestand ihrer Pflicht, wie noch heute
die katholische Kirche, einen Gebetsdienst für Gott
den Herrn. Dieser war die vornehmste und wichtigste
Aufgabe der Priester, ganz besonders der sich dem
Leben der Heiligung widmenden Ordensgeistlichen.
Daher stammt der Name: Officium Divinum:
göttlicher Dienst. Er wurde jeden Tag zu bestimmten
Stunden vollzogen, was auch in seinem weiteren
Namen Stundengebet zum Ausdruck gelangt. Das
Officium Divinum füllte das ganze Jahr und lehnte
sich mit wechselndem Rhythmus und im Ablauf der
einzelnen Gebete an die Jahreszeiten. Die in den
Jahreslauf eingestreuten großen Kirchenfeste;
Weihnachten, Ostern und Pfingsten boten für das tägliche
Gebetsleben gewissermaßen das Hauptthema für
einen längeren Zeitabschnitt. Bis zum Beginn des
Mittelalters hatte sich die Gebetsfolge mit ihrem
Reigen von Orationen, Psalmen und Lesungen zu
einem allgemein anerkannten und einheitlichen
Kanon ausgeprägt. Sie prägte damit in der Liturgie die
äußere Form des Strebens nach weltumfassender
Einheit. Die Sprache aller dieser Gebete und Teile
des Stundengebetes ist die lateinische. In ihr
verraten sich die Herkunft und die Einwirkung des
alten römischen Reiches, wie auch der auf die Kirche
übergegangene Anspruch auf Weltgeltung. Das
Latein war die Trägerin der einheitlichen mittelalterlichen

Kultur, die Sprache aller Geistlichen und das
übernationale Verständigungsmittel der Gelehrtenwelt.

Schon früh wurde zu praktischen Behelfszwecken
von allen zu diesem Gebetsdienst benötigten
Gebeten, Hymnen, Antiphonen usw. ein kurzer Abriß
oder Auszug, mit lateinischem Namen Breviarium,
angefertigt. In der Kirche waren diese gottesdienstlichen

Weisen in vielen Büchern zum Gebrauch
aufgeschrieben. Das Breviarium sollte deren Benützung
für die einzelnen Stundengebete erleichtern. Der
Name Brevier hat sich in der zweiten Hälfte des
Mittelalters auf jenes Buch übertragen, das alle
Gebete, Gesänge und Lesungen enthielt, die in
jedem Jahre von den kirchlichen Betern im Chor
oder einzeln zu verrichten waren. Das war aber nur
möglich, nachdem sich die früher sehr ausgedehnte
Gebetspflicht auf ein genau umschriebenes Maß
verkürzt hatte. Damit war ihre Aufnahme in einem

handlichen Bande gegeben, und vom 1 3. Jahrhundert

an begegnen wir diesen Brevieren. Die
kirchlichen Behörden haben sie vor allem für Kleriker
vorgeschrieben, die auf Reisen begriffen waren und
der Pflicht zur Teilnahme am Gottesdienst in der
heimatlichen Kirche nicht genügen konnten.

Aus dem Brevier, dem Gebetsbuch für die
Geistlichkeit, hat sich im Spätmittelalter, bei wachsendem
Verlangen der Laienwelt nach Andacht, ein
Laienbrevier, das sogenannte Seelengärtlein, entwickelt.
Wir haben letztes Jahr uns in diesem Jahrbuch mit
einem seltenen Exemplar des Hortulus animae
befaßt.

Sinn und Inhalt des Breviers

Die Idee des Breviergebetes ist der christliche
Kultus, sein Ziel das Lob Gottes und die Gnade und
der Friede für die Menschen, wie es Christus uns in
seinem Opfer als Erlösung und Heiligung bereithält.
Dies im Ciebetsleben immerwährend zu erwecken
und darzuleben ist dem Stande der Priester
aufgetragen. Aus dieser Anschauung und dogmatischen
Begründung der mittelalterlichen Kirche heraus
erwächst dem Breviergebet seine wichtige Rolle des
öffentlichen Gebetes, das durch die Vertreter der
Kirche verrichtet wird als Ausdruck der Gottesverehrung

der gesamten Christenheit im geschlossenen
Kulturraum des Abendlandes. Die orthodoxe Kirche
im Orient war damals schon ihre eigenen Wege
gegangen.

Deshalb ist auch der Aufbau des Breviers auf
Wechselgesang, auf Anruf und Antwort eingestellt,
wie die in allen Gebeten eingestreuten Antiphonen
und die Responsorien zeigen. Ursprünglich wirkte
die ganze Gemeinde beim Stundengebet mit. Erst
später ging der Vollzug auf einen Chor von
Geistlichen über. Man muß bei der Beurteilung des Bre-
vieres immer im Auge behalten, daß es die Bestandteile

für eine öffentliche gottesdienstliche Handlung
bietet. Selbstverständlich dient es auch zur
Vertiefung und Pflege des persönlichen Gebetslebens.
Das Brevier enthält hiefür sehr geeignete Stücke, die
ihrer Natur nach lyrisch gehalten sind und aus tiefem
Gemütserleben geformt, wieder auf das Trost und
Erbauung suchende Herz wirken.

Die wichtigsten Bestandteile des Stundengebetes
sind:

a. die Psalmen und ähnliche lyrisch gestimmte
Stücke aus der Heiligen Schrift. Dazu gesellen sich
die Hymnen, Lieder von christlichen Verfassern, die
wie die Psalmen aus dem persönlichen Glaubensleben

geflossen sind.

27



b. Lesungen von Abschnitten aus dem Alten oder
Neuen Testament, aus der Darstellung des Lebens
berühmter Heiliger, aus Reden und Kommentaren
der Kirchenväter.

c. Die eigentlichen Gebete, Anrufungen Gottes,
Christi und der Heiligen, ferner kurze Verse,
Merksprüche und Wechselgesänge.

Alle diese Teile sind auf die einzelnen Stundengebete

verteilt. Jede Gebetsstunde besteht aus
Gebeten, Lesungen, Psalmen und Hymnen. Aber je
nach Veranlassung und besonderen Festen sind diese
einzelnen Stundengebete wiederum verschiedenartig
verfaßt. Dies geht aus der Einteilung des Breviers
in Bücher deutlich hervor.

Das Brevier umfaßt nämlich mehrere einzelne in
sich geschlossene Bücher:

I. Das Calendarium gibt einen Jahreskalender
mit lagen und Monaten, Leitsprüchen für jeden
Monat, den astronomischen Zeichen und den
wichtigsten hohen Kirchenfesten. Aber noch sind nicht
auf alle Tage Heilige angesetzt, noch sind es immer
die gleichen Heiligen, die aufgeführt werden. Jeder
Verfasser hat je nach der Gegend, aus der er stammt,
seine ausgesprochene Vorliebe. Aus diesen
unterschiedlichen Heiligenlisten kann man wertvolle
Schlüsse ziehen über die Herkunft eines Breviers.

ÜllUOIK
üiu8 er
rot »n

5itu8 uT
quo ttfnr
'6 mc-itt

— y*j.

•p*W mur
retput»; ftugamu# omts " jno 0
sTuc0 * «ort« »jMtraraus-vL. hvmioetU pw re&i
pmm jgfyefom ficut jio emitter canenreß cum

«•« cuntetrt«'. —r — -

tub udurvuiw iffecti tpt
cctibtf-ur pveiYolautur
ccniui me(06 reu mm jreftft piw" - - A

H C '-

lttuB ittcötte a,v
tutib1 rutrö

canauiue ijalater
V

- -"umW jnjrae pcc6 urdu
mar (uftmcji potriffnt r- C
evpcatoß foiöibt rttoai"
ptoiiun Is&ibyCjM105!
(annndttua tjuuee öm f

tttpe turne qiuetw pf«t<
tunu« tonte teattb rnu
itmr U dm »it

na dantafe te pMtulani
afRantu äbfit hbih) fet

ig otinttcp detuß na

bnca coittpn^o «ix an
poue pque ancnti igt»
In ipfi «intimir amn£
Ob lar reiemptoi qu«
Annuo tu prubra uFa
otitifie-utr« p«(citiptne
connnoöt nobtS tetng

wattter
miö (a<9 tnceftnutrdu
latn tngrepi evtl finml
r beatant ouce uitam-
I > rtttef her uotnetstm^ «+ f-
pauxe * itw .Riten?
fcißntxruö emue roto. ®
flt in ottmt llttUl trtt */ )'

AV
(fctaeiw
qui tut
atmv «-
cmtft'tcj
mptsnu-
- w tu©

ipfKtojvi
j»ö Oetir

• in atriiebtH pffhlen
rve iü> feint R ci> m (e

im totüraö eut6 •

«ijiw«,-

Abb. 1. Beginn Oes Psalteriums;
Seite 17 des Breviers, im Original Ii auf 17 cm

2. Das Psalterium. Die aus dem alten Testament
übernommenen Psalmen bilden den Hauptbestandteil

der werktäglichen Stundengebete. Die Psalmen
sind nach dem Bedürfnis für die Stundengebete
aufgeteilt, mit Antiphonen, Versen und Responsorien
durchsetzt, kurz in den Ablauf des Officiums
eingespannt. Wie das Officium sich zu den einzelnen
Gebetsstunden von der Matutin zu Tagesbeginn
über die Prim, Terz, Non zur Vesper während des
Tages zur Komplet bei Sonnenuntergang
herauskristallisiert hat, haben wir letztes Jahr genauer
ausgeführt.

3. Im vorliegenden Brevier ist auch noch das
Meßbuch in seinen wichtigsten Stücken aufgenommen

worden. In den meisten Brevieren fehlt das
Missale ganz.

4. Das Officium de Sanctis. Dieser Teil des
Breviers ist den hervorragendsten Heiligen gewidmet.
Sie treten in genau abgegrenzten Gruppen auf. An
der Spitze stehen die Apostel. Ihnen folgen die großen

Bischöfe der Kirche, die mutvollen Bekenner
und großen Lehrer der Christenheit. An diese reihen
sich die Märtyrer, die durch ihre Hingabe und ihr
Blutopfer den christlichen Glauben bezeugten. Zwölf
der wichtigsten weiblichen Heiligen schließen die
Reihen.

5. Das Proprium de Tempore. Diese Sammlung
bringt alle Litaneien, die für den Gebetsdienst an
den großen Festen, zum Beispiel an Weihnachten,
Ostern und Pfingsten bestimmt sind. Auch die
besonderen Gebete für den Sonntag sind hier
eingeordnet. Da die Sonntage im Jahreslauf mit den
übrigen großen Kirchenfesten verbunden und im
Gesamten das sogenannte Kirchenjahr mit einem
festen Gerippe bilden, so daß der Ablauf zeitlich
genau fixiert ist, wird diese Sammlung proprium de

tempore, das der Zeit Eigentümliche, genemnt.

6. Das Commune Sanctorum. Weil die Zahl der
Heiligen, auch wenn man von den hervorragendsten,
die im Proprium de Sanctis genannt werden, absieht,
fast Legion ist und das Officium nicht allen Heiligen
gesonderte Gebete widmen kann, so bietet es einen
Gebetsdienst, der sich an alle gemeinsam wendet.

Herkunft und Schicksal unseres Breviers

Wir haben bei der Inhaltsangabe schon darauf
verwiesen, daß der Kalender die Heiligentage nicht
nach starrem Schema behandelt, sondern jene Heiligen

bevorzugt, die dem Verfasser besonders nahe
standen als seine Lokalheiligen.

Im Calendarium der vorliegenden Schrift werden
der Hl. Ferreolus und der Hl. Ferrucius, Schüler des
Hl. Irenäus genannt. Der erste begann die lange
Reihe der Erzbischöfe von Besangon. Beide Heiligen
werden im Proprium de Sanctis ebenfalls besonders
erwähnt. Im Kalender werden ferner der dritte Erz-

28



bischof: Antidius I., der vierte: Germanus, der
vierzehnte Erzbischof: Prothasius, wie als letzter der
vierundzwanzigste: Desideratus, angeführt. Besonders

hervorgehoben wird zudem außer den genannten
Erzbischöfen der Hl. Nicetius, der zur Zeit der

berüchtigten Königin der Merowinger, Brunhild, in
Besangon wirkte. Jedem dieser Heiligen ist ein
besonderer Tag geweiht. In der Litanei für alle Heiligen

werden die Besangoner Lokalheiligen der Reihe
nach an der Spitze nochmals aufgezählt.

Neben dieser stattlichen Reihe von Lokalheiligen
treffen wir noch auf andere Spuren, die auf Besan<jon
als Herkunftsort verweisen. In Besangon gab es zwei
Domkirchen: St. Stephan und St. Johann, die beide
nebeneinander lange Zeit ihren Dienst versahen, bis
sie später, ums Jahr 1 269, vereinigt wurden. Im
Calendarium finden wir die Kirchweihen für beide
Kirchen gesondert eingetragen. Da die Vereinigung
der Domkirchen bereits um 1 269 stattgefunden
hatte, konnte das der Schreiber nur aus genauer
Lokaltradition wissen, sei es, daß er den Kalender
selbst komponierte oder eine in seiner
Klosterschreibschule vorliegende Vorlage benützte. Somit
müssen wir Besancon als Entstehungsort unseres
Breviers bezeichnen.

Das Schicksal der Handschrift ist nicht ganz
abgeklärt. Um darüber etwas zu erfahren, forscht man
nach sogenannten Besitzvermerken. Auf Seite 4 und
Seite 731 finden wir eine Anmerkung: Est a moy
Guillaume Valier. Auf Seite 4 wird unter der ersten
Anmerkung verzeichnet: A present est a moy Henry
Wallier 1605. Diesem hat der eine Vermerk nicht
genügt. Er hat sich auf der Innenseite des vorderen
Deckels nochmals eingetragen: H. Wallier 1605.
Deus nobiscum.

Die Wallier waren eine im 1 6. und 1 7. Jahrhundert

bekannte solothurnische Patrizierfamilie. Sie

waren auch in neuenburgischen Diensten tätig. Ein
Wilhelm Wallier war 1532 Vogt zu Landeron. Junker

Heinrich Wallier war Dolmetsch und
Gesandtschaftssekretär in der französischen Gesandtschaft
von 1613 bis 1637. Diese beiden Vertreter des
Geschlechtes dürften die Besitzer des Breviers gewesen
sein. Wie es in deren Hände gekommen ist, läßt
sich heute nicht mehr feststellen. Früher vermutete
man darin ein Stück Burgunderbeute, doch ist dies

nur eine unbewiesene Behauptung. Der letzte Wallier
starb als Rechtsanwalt 1887. Das Buch kam später
nach Fischingen. Es ist möglich, daß einer der beiden
Solothurner, die in Fischingen Abt waren, dies Buch
für das Kloster erworben hat: Abt Augustin Bloch
(1776—-1815) oder Abt Franz Frölicher (1836 bis
1848). Bei der Klosteraufhebung wurde das Brevier
den Beständen der Kantonsbibliothek einverleibt.

Das Äußere

Das Brevier ist 20 cm hoch und 1 5 cm breit und
8 cm dick. Es hat nach unserem heutigen Gebrauch
Oktavformat, und zwar Großoktav. Es umfaßt 366

M öti« wod» (Hml: cm j qqi-Uv ttia tum ifcniHw
iptpui piirqnm Oicnfioif mrnin tacw

itftuIsmicMtii paww-cr fcms otwb,- (HS

/( bTciiüttua oiiuctü gucnv
<Y|i(Pi fi' iBtntuCmO \A u. cotioa&fln. u.v-.-r-t..
lS\]e in2nit«ciior.tt! aiifc 1

<5 nnmii nö «fl- uutncr
JämöifapyytniiB pccoh'h

witrtanfl ti*m jfllr; fintjlöji
ntoyfMwni" fVatviT.et (b

e 1n011I5v1m.it: i
JjlJj fomti nie nifötcmÄ
mtifttitT Jvpwtoro «tcb
mufl - vvfiigwq (Wc <jcnr
TcrStncm - r Iiüb ttatna

hufncMiv 'tccrctaivj;
knie riifjjticirmbjnnf. I

Viin ftimli nij.nirtndi«
animate) dgiejn« qoof
fimtta ßimftcu« tmiöiB
wt-omi ftwp tnoy qßücto

S>-

U(ciptanc'jic9in3flü
• I aia ftimli nie attnfa
I IpmuOmü örcni A-pmcTe

atUHnfxnae. wqciüp "
'TA tt macule t« bxaui «icmur

Wa uuucvni Vufttctoy
nS»}i qH) tieio tu« Soöifli
amfWRotj«-® tier (Acvarit
ta uvc ölwtt» i)cIoy rcim'f

ß <»•
v """" w nuuroia öS 110 ,i~o

filtnnfay «Kttt jJatvHT-
ntWT Caiay atmtoy co

tinfärtna iiro-ji tjoc
Tacvtfint? UtiJSiö tue oben
IniitHMwnftßsö p huüiC
üture öct'amh apciwolb)

Ii a-pwretiina iptvc temt
^Nßtuiru. rcmiluroiß A ßronre rwpwni? tsaUtuI«)Utu j!Je er -< tx

^jf^duac UPgitoi^asyv W 'f~N,0,)f«Tintor
hnwr.in« fahwe ^iLA^T^nioaciitibi tumm

LVG""»«Mm- n« demnaui ttiä. IySM Tarcftvte tnopfdhb; fuä
jV MPm-crengivftntmi ?no '-|j cf9110 patnfiuet et rnntv

I (hioiatmu pactviu ?tiw Ii mcc düilr, oiii>pempfuap
;j wem.fH«!! «flBoiee .itni I tnliuAtur

000 cobnftidoics tw3f jl, tn&trc8ic ömuFpmiflio^j

Abb. 2, Ein Teil aus dem Missale;
Seite 187 des Breviers, im Original 11 auf 17 cm

Pergamentblätter oder 732 Seiten. Diese sind
zweispaltig beschrieben. Das Pergament gehört zur feineren

Sorte, die man mit parchemin velin bezeichnet.
Es war wohl eigentlich weiß, ist aber durch den
Gebrauch gelblich geworden mit deutlichen
Gebrauchsspuren an den Rändern. Der Unterschied
zwischen der Fleischseite und der Haarseite ist
gering.

Der Einband ist mit Leder überzogen. Die
Buchdeckel sind aus Holz. Das Leder ist verziert mit vier
Reihen von Quadraten, die abwechselnd mit Figuren
besetzt sind. Wir sehen je zwei Reihen Quadrate mit
Flähnen und mit Löwen. Die Randstreifen sind mit
Lilien geschmückt. Der Einband stammt aus dem
1 5. Jahrhundert.

Die Schrift

Aus der Abbildung 1 und 2 tritt uns die
vollentwickelte sogenannte gotische Schrift entgegen.
Sie weist schon in allen Teilen die gebrochenen
eckigen Buchstaben der Fraktur auf, die uns aus der
noch heute üblichen Druckschrift in den Zeitungen
vertraut ist. Die vielen Kürzungen, die durch besondere

Kennzeichen dem Leser angezeigt werden,
bringen eine gewisse Unruhe in das Schriftbild. Aber

29



im Ganzen wird man sagen dürfen, daß sie ruhig,
sehr gleichmäßig und mit großer Sorgfalt ausgeführt
ist. Unser Brevier ist eine Prachtsschrift. In diesen
Büchern haben sich die Schreiber, meist Mönche,
ganz besondere Mühe gegeben, um den Eindruck
eines wertvollen Dokumentes hervorzurufen und das
äußere Gewand dem feierlichen und geweihten
Inhalt anzupassen.

Im Mittelalter hat die Schrift einen in jedem Zeitalter

ausgeglichenen Charakter, wenn auch mit
geringen örtlichen Abweichungen, die aber nur dem
Fachmanne bekannt sind. Damals haben auch fast
ausschließlich die Angehörigen des geistlichen Standes

die Feder geführt, und diese sind durch die
gleiche Schulung durchgegangen. Aus diesem Grunde
ist die Schrift im Abendland einheitlich und wandelt
sich nur langsam im Faufe der Jahrhunderte.

Unsere Schrift geht auf das lateinische Alphabet
zurück. In einem langsamen Entwicklungsprozeß hat
sie sich zur karolingischen Schrift entwickelt, die
durchaus runde Formen aufwies, ähnlich unserem
heutigen Antiquadruck. In diese mehr dem romanischen

Stilgefühl entsprechende Schrift hat das spätere

künstlerische Empfinden die Brechung
hineingetragen und daraus die Fraktur gebildet, die von
den Flumanisten verächtlich gotische Schrift
genannt wurde. Mit diesem Schimpfnamen, der
damals so viel wie barbarische Schrift bedeuten sollte,
haben sie ungewollt deren eigentliches Wesen
bezeichnet. Unsere Schrift weist in ihrem Zustand der
Brechung auf die Wende vom 1 3. zum 1 4. Jahrhundert

hin. Um genauere Zeitbestimmungen zu machen,
müßte das Brevier einer Analyse unterworfen werden

im Vergleich mit anderen Schriften aus Besan-

con. Aus kleinen Eigenheiten kann damit die Schreibschule

festgestellt werden. Doch ist dies heute nicht
möglich. So müssen wir uns denn wie Johannes
Meyer mit einer ungefähren Zeitangabe begnügen.
Um die Zeit der Entstehung genauer zu fassen, müssen

wir aus der Schrift selbst noch weitere Anzeichen
festzustellen suchen.

Die Initialen

Nicht nur eine sorgfältige Schrift wurde auf die
Prachtsschriften verwendet. Die Schrift wurde noch
verziert durch besonders künstlerisch ausgearbeitete
Anfangsbuchstaben. Gewöhnlich wurden am
Anfang jedes Kapitels besonders schöne Buchstaben,
sogenannte Eingangsinitialen hingemalt. Doch auch
jeder Abschnitt wurde mit einer sorgfältig
ausgezogenen Initiale geschmückt.

Für die zeitliche Bestimmung des Breviers
erleichtern die Initialen durch ihre Stilelemente unsere
Aufgabe, weil sie mit ihrer charakteristischen
Ornamentik sofort in die Augen fallen. Die ältesten
Initialen aus der merowingischen Zeit haben ganz
merkwürdige Fisch- und Vogelmotive. Im Abendland

bevorzugen seit dem Vordringen des irischen

Einflusses die Initialenmaler eigentümliche
Flechtornamente. Die romanische Zeit wandelt diese zu
pflanzlichen Ranken ab, die mit ihren verschiedenen
Knollen, Spangen und Figuren ebenfalls nicht zu
verkennen sind. Die gotische Zeit prägt den Initialen
wieder ihren eigenen Stil auf.

Die Figuren werden in der gotischen Zeit
wirklichkeitsnäher. Die Zeichnung gewinnt an Relief. Die
enge Verflechtung mit der Schrift lockert sich. Bild
und Schrift treten auseinander. Bildinitialen werden
fast zu rechteckigen Bildchen umgeformt. Vor allem
werden hierzu die geeigneten Buchstaben B, C, D,
O, P, U und V herangezogen. Diese bildmäßige
Initiale wird mit der Schrift verbunden durch lange
Enden, die sich in flachen Bögen ausschwingen. Sie
sind energisch und bestimmt hingesetzt und durch
farbige Begleitgründe sehr betont und verbreitert.
Sie weisen also nicht sehr auf ihren pflanzlichen
Charakter hin, und vor allem in der hochgotischen
Zeit fehlen Endblätter mehrfach und auch Mittelblätter

und Einrollungen sind selten. In ähnlicher
Weise werden Unter- und Oberlängen der
Buchstaben f, p, b usw. zu Randleisten ausgezogen. Wir
geben in unseren Abbildungen Beispiele von zwei
Eingangsinitialen (Abbildung 1 Oben ist Gott-Vater
mit der Weltkugel dargestellt, in der zweiten Spalte
unten König David mit der Harfe. Die Enden sind
zu sehr betonten Randleisten ausgezogen, die
allerdings im Auslaufen wieder lebhaftes Blattwerk
aufweisen. Die Seite 187 (Abbildung 2), die wir hier
wiedergeben, zeigt Initialen von einzelnen Absätzen
in dem laufenden Abschnitt. Hier sind die Unter-
und Oberlängen zu Randleisten ausgezogen, jeweils
bis zum Ausläufer der nächsten Initiale. Sogar die
Ansätze des Bogens im D sind oben und unten
verlängert worden. Das in vielen Seiten lebhafte Blattwerk,

die gelegentlichen Tiere, die die Ranken
umspielen, deuten darauf hin, daß das Brevier bereits
der spätgotischen Stilperiode zuneigt.

Das Kreuzigungsbild

Auf Seite 1 76 bis 1 79 des Breviers treten uns drei
ganzseitige Bilder entgegen. Auf Seite 1 76 ist der
Hl. Christopherus wiedergegeben, der das Jesuskind
durch das Wasser trägt. Das zweite Bild bietet uns
die Anbetung Jesu durch die heiligen drei Könige.
Auf dem dritten Bild erscheint der Heiland am
Kreuz. Obwohl alle drei Bilder vorzüglich gemalt
sind, wollen wir einzig das letzte einer längeren
Betrachtung würdigen, da es uns erlaubt, das Brevier
zeitlich und stilgemäß in einen ganz bestimmten
größeren Zusammenhang einzuordnen.

Leider ist das Bild nicht mehr ganz gut erhalten.
An mehreren Stellen ist die Farbe abgefallen und
das rohe Pergament schaut wieder hervor. Doch läßt
sich die Gestalt des Gekreuzigten in ihren Umrissen
gut erkennen. Da auf der folgenden Seite in einer
Kapitale die Kreuzigung nochmals dargestellt ist in

30



der genau gleichen Auffassung, dürfen wir ohne
weiteres undeutliche Stellen auf dem großen Bilde
durch Vergleiche mit der Initiale ergänzen. Das
betrifft besonders die Nagelung der Füße. Die
übereinander greifende Fußstellung ist noch in ihren
Umrissen schwach zu erkennen. Wie es wirklich aussah,
weist uns die Miniatur sehr deutlich nach.

Was uns an dieser Kreuzigung auffällt ist in erster
Linie die ganz ungewöhnliche, gewaltsam verdrehte
Fußstellung. Die Füße sind übereinandergezogen
und mit einem einzigen Nagel ans Kreuz geschlagen.
Das Haupt des Heilandes ist ganz tief nach rechts
gesunken. Die Züge des Erlösers sind schmerzlich,
aber ruhig. Er hat ausgelitten. Die Qualen, die er
ausgestanden, sind durch die krampfhafte
Verdrehung des Körpers ausgedrückt. Die Hüfte ist ganz
nach der linken Seite ausgebogen. Das Lendentuch
hängt mit seinem losen Ende über die Knie. Die
Arme biegen sich durch unter der Last und dem
Schmerz, die Finger sind in Verzerrung erstarrt. Die
beiden Begleitfiguren sind mehr oder weniger
beteiligt. Maria gibt ihrem Schmerz durch lebhaftes
Ringen der Hände Ausdruck, während Johannes
den Beschauer auf den Erlöser weist und ihn zur
Beherzigung aufzufordern scheint.

Wir finden diese auffällige eigenartige
Kreuzigungsdarstellung in unserer näheren Umgebung
mehrfach vertreten. Ich verweise als Parallele auf
das nächstgelegene Beispiel, das jeder Frauenfelder
kennt: das Glasgemälde in Oberkirch. Weitere
gleichartige Kieuzigungen finden wir im Wandbild
des Konstanzer Münsters, das 1 348 gemalt wurde.
In Konstanz ist sie noch einmal anzutreffen in einem
Gemälde aus dem Dominikanerkloster, allerdings
nur in einer Umrißkopie erhalten. Rahn gibt in den
Kunstdenkmälern des Kantons Thurgau ein Epitaphgemälde

aus dem Kloster Feldbach wieder mit einer
ebenfalls diesem Typus entsprechenden Kreuzigung.
Sie ist datiert aus dem Jahre 1317. In der Peter-und-
Paulkapelle des Münsters in Freiburg im Breisgau
hat sich wieder ein Wandgemälde mit ähnlichem
Typus gefunden, wie auch in einem Glasgemälde der
Glaserzunft, das für ein Fenster des Münsters zu
Konstanz gestiftet worden war. Diese Häufung im
oberrheinischen Gebiet ist so auffällig, daß Gramm
glaubt, darin einen landschaftlichen Sondertypus der
Kreuzigungsdarstellung gefunden zu haben. Man
könnte darin noch bestärkt werden durch die
Feststellung, daß die Kreuzigung, die in der Kapelle zu
Landschlacht freigelegt wurde, ganz diesen Stil
aufweist.

Doch schon Sauer hat in seiner Abhandlung über
das Gemälde zu Freiburg im Breisgau auf einige
wenige Beispiele, die nicht bekannt sind und sich in
den Rheinlanden befinden, hingewiesen. Unser Brevier

führt nun in gleicher Weise über den oberrheinischen

Kreis hinaus und schlägt eine Brücke nach
Burgund und Frankreich. In der Nationalbibliothek
in Paris finden sich tatsächlich einige Beispiele von
elfenbeingeschnitzten Einbänden kostbarer Kirchen¬

bücher, die diesen schmerzverzerrten Körper des
Heilandes wiedergeben. Diese Schnitzereien stammen

zeitlich aus dem Ende des 1 3. und dem Beginn
des 1 4. Jahrhunderts. Somit haben wir es mit einem
zeitlich umgrenzten Typus der Kreuzigungsdarstel-

Abb. 3, Kreuzigung; Seite 179 des Breviers,
im Original 11 auf 17 cm, Der Untergrund aus Gold wirkt

in der Wiedergabe leider dunkel

lung zu tun und nicht mit einer lokal auftretenden
Sondererscheinung. Dazu passen die beiden Daten
von Feldbach und Konstanz ganz gut mit den
Jahrzahlen von 1317 und 1 348.

Die romanische Zeit hatte vor allem in Christus
den König und Herrscher betont. Auch Christus am
Kreuz ist in königlicher überlegener Haltung
wiedergegeben als sieghafter Überwinder des Todes. Die
Gotik hat sich davon abgewandt und in Christus
mehr den Schmerzensmann und den Dulder
gesehen. In der hochgotischen Epoche wird der
Heiland mit ziemlichem Realismus durch stark
betonte äußerliche Mittel als der Leidende dargestellt.
Das Kreuzigungsbild unseres Breviers mit den durch
die Todesqualen hervorgerufenen Verzerrungen des

am Kreuz hängenden Körpers stellt sich ganz in
diese Stilgruppe hinein. Unter dem Einfluß der
Mystik wandelt sich das Bild des Kruzifixes von

31



neuem. Der Körper wird straff ans Kreuz gehalten,
nur der Kopf des Erlösers neigt sich auf die Seite.
Dafür aber wird das Todesleiden durch malerische
Mittel, viele Wunden und strömendes Blut, wie auch
durch den Ausdruck starken Schmerzes im Mienenspiel

des Gesichtes ausgedrückt. Der in der Hochgotik

noch verhalten geäußerte etwas naive Realismus

hat seinen nicht mehr überbietbaren Höhepunkt
in der Kreuzigung des Isenheimer Altares von Matthias

Grünewald gefunden, wie der mehr mit innerlichen

Mitteln dargestellte spätere Typus seiner
Verklärung in der Darstellungskunst Albrecht Dürers
erfahren hat.

Mit dieser Einbettung des Kreuzigungsbildes
unseres Breviers in den Strom der allgemeinen
Kunstentwicklung gewinnen wir für das Brevier eine weitere

ziemliche Handhabe für die zeitliche Entstehung

in der ersten Hälfte des 1 4. Jahrhunderts, die noch
gestärkt wird durch den besonderen Charakter der
Initialen, die bereits die hochgotische Strenge
abzustreifen beginnen.

Benutzte Literatur

Johannes Meyer, Em burgundisches Brevier, Thurg.
Beiträge, XXIX, S. 95. P. Suitbert Bäumer, Geschichte des

Breviers, 1895. Handbuch der katholischen Liturgik von
Thalhofer, Bd. II. — F. X. Kraus, Die Kunstdenkmäler des
Kreises Konstanz, Freiburg 1887. Gramm, Spätmittelalterliche

Wandgemälde im Konstanzer Münster. — J Sauer,
Die spätmittelalterlichen Kreuzigungsdarstellungen (Ehrengabe

deutscher Wissenschaft 1920). — K. Brandl, Geschichte
der Schrift. — Albert Boeckler, Die Buchmaierei (Handbuch

der Bibliothekswissenschaft I, 1931). Metzger Hans,
Voegeli A., Die St. Laurentiuskirche zu Oberkirch (Anzeiger
für Schweiz. Altertumskunde, Bd. XXXVI, 1934).

Thurgauer Heimat
Von Jakob Oettli

Ich wandre durch die heimischen Gefilde.
Der Weg geht über Hügel und durchs Tal,
Da reiht vor meinem Aug' sich Bild zu Bilde,
Und über jedem liegt der Sonne Strahl.

In frohem Scheine glänzt der Seesspiegel.

In Wogen steigt und fällt der Blüten Schaum,
Und ahnend seh' ich, wie ein Bundessiegel,
Die Früchte hangen hoch am Apfelbaum.

In Stadt und Dörfern ist ein emsig Schaffen
Vom frühen Morgen bis in späte Nacht.
Die Hände sind des Volkes beste Waffen.
Sie haben Sieg um Sieg dem Land gebracht.

Ich wandere und sehe Brüder wandern,
Durch Freud' und Not, dem letzten Ziele zu.
Und einer faßt getreu die Hand des andern.
Das ist dein Bild, du liebe Heimat du!

32


	Aus den Schätzen der Thurgauischen Kantonsbibliothek

