
Zeitschrift: Thurgauer Jahrbuch

Band: 17 (1941)

Artikel: Die Bochselnacht in Weinfelden und Umgebung

Autor: Seeger, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-699237

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-699237
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Bochselnacht in Weinfelden und Umgebung
Von Walter Seeger, Weinfelden

Es besteht kein Zweifel, daß unser farbenreiches
Volkstum in seiner schweizerischen Eigenart langsam
aber stetig verblaßt. Die Schweizerische Gesellschaft
für Volkskunde, der Heimatschutz und viele andere
ideelle Vereinigungen bemühen sich zwar, das be-
stehende Brauchstum zu retten, zu festigen und zu
fördern. Dank vereinter Bemühungen ist es tatsäch-
lieh gelungen, manchenorts die landeigene Urwüch-
sigkeit in Sitte und Brauch zu pflegen. Es braucht
dazu aber immer neue Triebe. Um einem durch die
Schweizerische Gesellschaft für Volkskunde an den
Verfasser gerichteten Appell Folge zu leisten, habe
ich mich berufen gefühlt, der Geschichte und dem
Wesen unserer Bochselnacht nachzuforschen. Als
ich als Schüler mit Übermut die Bochselnacht selbst
mitfeiern durfte, ahnte ich nicht, daß dieser alte
Brauch mir später keine Ruhe lassen werde, ehe die
einwandfreie Deutung geglückt sei. Es hätte zwar
seinerzeit genügen sollen, als der ausgezeichnete
Kenner thurgauischer Geschichte, unser Weinfelder
Hermann Stähelin, in seinem Beitrag zur vater-
ländischen Geschichte im Jahre 1886 der Bochsel-
nacht jede Beziehung zur Pestzeit absprach und sie
eines heidnischen Ursprungs bezeichnete. Inzwischen
sind aber mehr denn 50 Jahre verflossen, und immer
wieder tritt die alleinige Auffassung hervor, der
Brauch sei auf die Pestzeit der Jahre 1611 und 1 629
zurückzuführen. Dieser Standpunkt ist in die Neu-
aufläge der «Keller'schen Chronik von Weinfelden»
wiederum übernommen worden. Dort heißt es unter
anderem, daß im Jahre 1 629 in Weinfelden unge-
fähr zwei Drittel der Menschen an der Pest gestorben
seien. Keller schreibt dann wörtlich: «Seit dem
Jahre 1 629 hat sich hierorts folgende Sage erhal-
ten: Als zu jenem Zeitpunkt der schwarze Tod seine
schreckliche Geißel besonders in der östlichen
Schweiz so schonungslos schwang, verließen die
Jünglinge und Männer des Dorfes Weinfelden die
Arbeit und zogen den Trinkgelagen nach, um die
Furcht vor dem Tode zu verscheuchen. Unter dieser
Gesellschaft hieß es: Nun lasset uns essen und trin-
ken und fröhlich sein, denn morgen sterben wir!
Und siehe — diese lustigen Zecher blieben gesund
und wohl am Leben. Das Entrinnen vor dem Tode
schrieben sie. vornehmlich dem Genüsse des Weines
zu. Daher hielten sie dann alljährlich in der Mitte
des Christmonats dem Bacchus, oder dem Gotte
des Weines ein Bacchusfest, auch Bochsel-
fest genannt. Um den Tod, der einst so schrecklich
gewütet, auch dem jüngern Geschlechte zu versinn-
liehen, höhlten sie Rüben und Kürbisse aus, schnit-
ten Augen, Nase und Mund mit scharfen Zähnen in
dieselben und stellten Lichter darein. Diese von
innen erleuchteten Gewächse glichen furchtbaren
Totenköpfen, welche sie ihres wüsten Aussehens

wegen auch Bochseltiere nannten, und bei Nacht des
erwähnten Bacchus- oder Bochselfestes durch die
Gassen des Dorfes trugen. Die Bochselnacht wird
auch gegenwärtig noch von unserer Jugend ge-
feiert.»

Hermann Stähelin gibt in seiner Monographie
noch eine andere Deutung bekannt, die zu seiner

Die Bochselnacht ist ein Erlebnis
Phol, Hausamann, Sl, Gallen

Zeit bekannt war. Darnach hätten Leute, welche die
Seuche als unverschuldet betrachteten, Umzüge ver-
anstaltet, um zu zeigen, daß sie sich nicht zu fürch-
ten brauchten. Dabei hätten sie die damals üblichen
Klappern, auf Stecken getragene, inwendig aus-
gehöhlte weiße Rüben mitgeführt, welche vorn
durch ausgeschnitzte Augen, Nase und Mundlöcher
einem Gesicht glichen und bei anbrechender Nacht
mit der Innenbeleuchtung eine abschreckende Fratze
bildeten. Diese hatten für einen Nichteingeweihten
etwas Erschreckendes, womit man damals glaubte,
den bösen Feind, die Pest, aus dem Felde schlagen
zu können.

Der Verfasser hat sich nun seit dem Jahre 1931

mit dem Studium der Bochselnacht befaßt. Dank
der ideellen Unterstützung der Schweizerischen Ge-
sellschaft für Volkskunde und der wertvollen Rat-
Schläge des nunmehr verstorbenen Präsidenten,
Herrn Professor Dr. Hoffmann-Krayer, Basel, welcher
mir seine umfassende Privatbibliothek zur Verfügung
stellte, dank der Besprechung mit Herrn Dr. Paul
Geiger, Basel, Vorstandsmitglied der genannten Ge-
sellschaft, glaube ich im nachstehenden den Beweis
erbringen zu können, daß die Bochselnacht einer der
alten Adventsbräuche ist, wie sie im gesamten ger-
manischen Sprachgebiet an den drei Donnerstagen

9



vor Weihnacht in mannigfaltiger Art und Deutung
vorhanden sind. Ich weiche damit von der Chronik
und in den wesentlichsten Punkten von der Aus-
legung von Hermann Stähelin ab, welcher den
Brauch als heidnischen bezeichnet. Ich bin zwar im
voraus gewiß, daß auch diese Monographie nicht
alle Leute zu überzeugen vermag; denn die Erfah-
rung lehrt, daß es sehr schwer ist, eingelebte Über-
lieferungen durch neue Forschungen umzustürzen.
So ging auf meine Enquête hin, die ich zur gründ-
liehen Erforschung der Bochselnacht durchführte,
von einem alten Weinfelder folgender Brief ein,
dem ich entnehme: «Am Donnerstag in der letzten
ganzen Woche vor Weihnachten hat Weinfelden
diesen Abend, die Bochselnacht, über deren Ur-
sprung Herr Lehrer Keller in seiner Chronik ge-
schrieben hat; und wenn es Leute gibt oder geben
sollte, die daran rütteln oder zweifeln, sind schla-
gende Beweise nötig.» Es tut nun nichts zur Sache,

wenn es dem Verfasser nicht gelingen sollte, auch
die Hartgesottensten umzustimmen.

Der Brauch

Alljährlich am Donnerstag in der ganzen Woche
vor Weihnachten begeht die Schuljugend von Wein-
felden und Umgebung eine schlichte Feier: Die
Bochselnacht! Um einem überlieferten Brauche die
Ehre zu geben, sammeln sich auf dem Primarschul-
hausplatze Hunderte von Buben und Mädchen. In
den Händen oder auf hohen, teils gegabelten
Stecken, tragen sie ausgehöhlte Runkeln, seltener
Räben, Rüben oder Kürbisse, mit allerhand Fratzen
beschnitzt. Sie stecken ein Kerzlein hinein und zün-
den es beim Einbruch der Dunkelheit vor dem Ab-
marsch an. Unter Aufsicht mehrerer Lehrer und An-
führung älterer Knaben setzt sich der lange Zug in
Bewegung und durchzieht lärmend eine bestimmte
Reihenfolge von Straßen. Hiebei wird vornehmlich
der alte Dorfteil Weinfeldens berührt, wobei der

An der Bochselnacht dürfen die Kinder rauchen
Phol, Hausamann, St. Gallen

Zug zuerst unterhalb und nachher auf abgelegenem
Wege oberhalb der evangelischen Kirche vorbei-
geht, auf deren Platze bis 1 902 ein paritätisches
Gotteshaus stand. Bis vor ungefähr zwei Jahrzehn-
ten machten die Primarschüler vor den Wohnungen
ihrer Lehrer halt, um unter deren Direktion einige
Lieder aus dem Gesangbuche Schäublin zu singen.
Nachher kehrte der Zug zum Primarschulhaus
zurück, wo er sich schließlich auflöste. Heute geht
der Umzug der Primarschüler mit Ausnahme des

ersten, traditionellen Teilstückes durch neuere
Straßen und endigt in der Turnhalle, wo der viel-
hundertköpfige Kinderchor im Scheine ihrer maleri-
sehen Lampen den sogenannten «Bochselwalzer»
erschallen läßt: «Freut euch des Lebens, weil noch
das Lämpchen glüht!» Nachher erhalten die Träger
der Bochseltiere, vom Dreikäsehoch auf der Mutter
Arm bis zum ausgewachsenen Bengel, eine heiße
Wurst und einen extra angefertigten Weggen, gestif-
tet von Lehrerschaft, Schulbehörde und Gönnern.
Seit dem Bau eines Sekundarschulhauses sammeln
sich dessen Schüler dort, ebenfalls bewehrt mit
prächtig geschnitzten Bochseltieren. Ihr Umzug be-

wegt sich aber auf eigenen Wegen, indem die Schü-
1er nunmehr auf einem öffentlichen Platze unter Lei-
tung ihres Gesanglehrers weltliche Lieder singen.
Nachher gehen sie zu einigen ihrer Lehrer, vor deren
Wohnungen sie unter Anstimmung eines Schülers
ein paar Weisen erschallen lassen. Der Umzug der
Sekundarschüler endigt in ihrem Schulhaus, woselbst
die Bochseltiere gesichtet und die schönsten mit
Preisen bedacht werden. Indessen entwickelt sich
im Singsaal ein fröhliches, musikalisches und thea-
tralisches Programm ab, von den Schülern unter
Aufsicht eines Sekundarlehrers einstudiert. Diese
Aufführungen bestehen seit 1902 und fanden bis
1916 im Primarschulhaus statt. Sie locken jeweils
eine solche Zahl Jugendfreunde und Eltern herbei,
daß sie mindestens einmal wiederholt werden müs-
sen. Der Erlös aus dem Programmverkauf fließt in
die Reisekasse. Als Sonderheit sei erwähnt, daß die
Jugend an der Bochselnacht öffentlich rauchen darf,
was von den meisten Schülern, Buben und Mädchen,
von der ersten Klasse bis zum 16. Altersjahr fleißig
und meist nicht ohne Folgen versucht wird. Als
spezielles Gebäck wird an diesem Tage von den
Bäckern der «Böllenweggen» in großer Auflage her-
gestellt, der teils zu Hause, teils in den Wirtschaften,
verzehrt wird. — Die Bochselnacht wird heute noch
in wenig veränderter Form in folgenden Ortschaften
am Ottenberg gefeiert: Weinfelden, Weerswilen,
Mauren, Berg, Hugelshofen, Boltshausen, Ottoberg
und Märstetten.

In W e e r s w i 1 e n bilden sich einzelne Grüpp-
lein, die umherziehen; in Mauren ist die
Bochselnacht am originellsten, indem einige Bu-
ben große Kuhschellen oder Schlittengerölle um-
hängen, andere sind mit Pfannendeckeln bewehrt,
dritte tragen nur Bochseltiere. Sie bilden einen Um-
zug, voran die «Schellenbuben, dann die Deckel-

10



träger und zuletzt die Träger der Bochseltiere», und
ziehen so durchs Dorf. Früher endete der Umzug
vor dem Hause eines Gönners, der die johlende
Jugend mit Brot und Wurst beschenkte. Seit dem
Tode dieses Spenders machen die Kinder vor vielen
Häusern halt und warten solange, bis ihnen Äpfel,
Nüsse und Gebäck geschenkt werden. In Berg
und Hugelshofen ist der Brauch seit zwei
Jahrzehnten ganz ausgestorben, dagegen wird eine

Überlieferung für den Weiler Kehlhof unterhalb
Berg gemeldet, bis zum Jahre 1 930. Ottoberg
und Boltshausen beteiligen sich noch stark
an der Bochselnacht. Auch hier sammeln sich die
Kinder beim Schulhaus und ziehen dann mit dem
Rufe «Heute ist die Bochselnacht, Bochselnacht ist
heut'!» umher und singen vor den Häusern Weih-
nachtslieder. Sie erhalten zumeist Geld, seltener
Süßgebäck. Früher geschah das Umherziehen grup-
penweise; auf Weisung des Lehrers aber heute ge-
samthaft. Auch hier wird dem Böllenweggen zuge-
sprochen, und die Erwachsenen treffen sich zum
Jaßhock, wobei viel getrunken und gegessen wird.
Böllenweggen, Birnenweggen und Schüblinge wer-
den verzehrt, neuer Saft wird getrunken oder auch

selbstgepflanzter Wein. In Märstetten sam-
mein sich die Schüler ebenfalls auf dem Schulhaus-

platze, von wo aus sie den Ort durchziehen und auf
Plätzen haltmachen, um zu singen. Die Bevölkerung
zeigt immer großes Interesse für die von den Schü-
lern ausgehöhlten und sehr vielartig geschnitzten
Runkeln. Aus den eingesammelten Gaben erhalten
die Schüler Wurst und Brot; der Rest wurde früher
gleichmäßig verteilt. Vor etwa zehn Jahren spen-
dete ein Schulfreund der Schule einen Projektions-
apparat, und seit dieser Zeit werden aus dem übrigen
Geld Lichtbild-Serien für die Schule angekauft.

Die Bochselnacht in der Literatur

Wer je sich mit älteren Bräuchen beschäftigt, ist
sich bewußt, daß eine strenge Scheidung zwischen
Weihnachts- und Neujahrsbräuchen, sogar Fasnacht-
bräuchen nicht nur aus kulturellen, sondern auch
aus rein kalendaren Gründen unmöglich ist. Profes-
sor Hoffmann-Krayer, Basel, dessen Tod im Jahre
1 936 für die schweizerische volkskundliche Forschung
einen schweren Verlust bedeutete, hat sich stets
bemüht, schweizerische Neujahrsbräuche und Frucht-
barkeitsriten zu sammeln und zu deuten. Ein Teil
seiner gründlichen Studien ist im «Archiv für Volks-
künde» erschienen, der Zeitschrift der genannten
Gesellschaft. In Band VII befaßt sich der Genannte
zuerst mit der Entstehung des Jesusgeburtsfestes
und schildert die Schwierigkeiten bis zur endgültigen
Festlegung des Geburtstags Christi. Im Jahre 354
setzte der römische Bischof Liberius als erster den
25. Dezember hiefür an. Der Grund, der ihn dazu
bewogen hat, gerade diesen Tag zu wählen, mag in
erster Linie die sinnige Idee gewesen sein, die Ge-
burt des Herrn, des Lichtes der Welt, mit der Wie-

dergeburt des irdischen Lichtes in Verbindung zu
setzen. Mitbestimmend kann überdies auch noch ge-
wesen sein, daß die Römer um dieselbe Zeit eines
ihrer ausgelassensten Feste feierten, und es somit

Die Schellenbuben von Mauren

der Kirche von Wichtigkeit sein mußte, diese weit-
liehen Freuden durch ein kirchliches Fest zu ver-
drängen. Daß ihr das gelungen ist, zeigen die
mannigfaltigen Saturnalienbräuche in Gegenden, die
einst von den Römern kolonisiert waren. Anfangs
des 9. Jahrhunderts entschloß sich die Kurie, den
Jahresanfang auf den 25. Dezember zu verlegen,
um dadurch das ganze Festleben auf Weihnachten
zu konzentrieren. In unserer Gegend wurde diese
Verschmelzung im 1 7. Jahrhundert aufgehoben. Die
Einführung des gregorianischen Kalenders trug dann
noch viel zur Verwirrung bei. Wir dürfen darum
nicht vergessen, daß sich mancher Brauch aus der
vorchristlichen Festzeit durch die Christianisierung
hindurch erhalten und auf christliche Feste einen
Niederschlag geworfen hat.

Nicht nur heutzutage, sondern schon seit Beginn
der Christianisierung galt das Weihnachtsfest als
höchster christlicher Anlaß. Um diesen würdig und
vorbereitet zu begehen, wurde im Jahre 500 eine
besondere Adventsfeier eingeführt, die später auf
vier Sonntage beschränkt war. Der Hang des Men-
sehen, Feste zu feiern, mehrte aber die Festtage um
das Christfest herum. So geschah es, daß sich die
Adventszeit immer mehr statt zu einer Zeit der
Buße und Einkehr in eine solche der Freude und
des Vergnügens wandelte, wobei sich die altheid-
nischen, die römischen und die christlichen Bräuche
vermischten, die erstem aber meistens die Oberhand
behielten. Diesem Umstände ist es vermutlich zuzu-
schreiben, daß die dem germanischen Gott Donar
geweihten Wochentage, die Donnerstage, für solche
Feiern und Bräuche besonders beliebt waren. Es ist
deshalb nicht verwunderlich, daß sich im gesamten
germanischen Kultkreise Volksbräuche bis in die
Gegenwart hinüber gerettet haben. Nach der ein-
sichtigen Vorschrift Gregors des Großen wurden die
alten religiösen Gebräuche und Zeremonien von den

11



Boten des Evangeliums geschont, damit das Volk,
das mit ganzer Seele daran hing, nicht verletzt werde
und diese zum vorneherein von sich stoßen würden.
Aus diesem Grunde hat wohl die Kirche christliche
Feste auf Donnerstage verlegt, um den alten Charak-
ter des Tages zu wandeln. Auch sonst haben manche
Donnerstage ihre Beziehung zu einem nachfolgenden
Festtag bis in die Gegenwart erhalten können, wobei
an den schmutzigen Donnerstag vor Fasnacht und
den Auffahrtstag vor Pfingsten erinnert sei. Es ist
hier nicht der Ort, der bevorzugten mythologischen
Bedeutung des Donnerstages vollends gerecht zu
werden, die sich zum Beispiel früher auch im Ehe-
leben nachweisen läßt. Ehen, die am Donnerstag
geschlossen wurden, galten als besonders glückbrin-
gend, denn sie waren dem Gotte Donar geweiht,
dem Herrn der Natur, der Fruchtbarkeit, dem Be-
Schützer der Ehe, des Ackerbaues und der Vieh-
zucht.

Wir haben nun verstehen gelernt, weshalb der
Donnerstag in der germanischen Mythologie eine

so bedeutende Rolle spielte. Es ist darum begreif-
lieh, daß an diesem Tage als Vorbereitung für ein
kommendes größeres Fest kultische Handlungen
und Umzüge veranstaltet wurden. Die Umgänge las-

sen sich in Gruppen verschiedener Bedeutung schei-
den. Werden bei den Umzügen eine oder mehrere
maskierte Figuren mitgeführt, welche als Winter
oder Dämon aufgefaßt wurden, oder geht der Um-

zug mit viel Lärm außerhalb des Dorfes, so will
man damit Fruchtbarkeit und Segen fördern. Bei
diesen winterlichen Bräuchen liegt die Grundidee
vor, den vegetationshindernden Winter zu vertrei-
ben oder zu vernichten. Um diesen Zweck zu errei-
chen, wurden Lärmumzüge veranstaltet, wobei oft
der durch eine Strohpuppe dargestellte Winter ge-
jagt oder geschlagen oder sogar getötet (verbrannt)
wird. (Böögg!) In der Schweiz gibt es eine Anzahl
solcher Bräuche, von denen die «Gret Schäll» in
Zug, der «Hegel» in Klingnau, «Ätti-Ruedi» in Zur-
zach, «Heini» von Uri, die «Posterlijagd» im Entle-
buch wahllos herausgegriffen seien. Mit diesen in
derVolkskunde alsTodaustragen bekannten Bräuchen

eng verwandt oder sogar verbunden sind die Lärm-
umzüge, welche vorwiegend den Zweck haben, die
winterlichen Dämone zu verjagen. Mit unwesent-
liehen Abweichungen besteht der Lärmumzug ge-
wohnlich darin, daß sich die Jungmannschaft an
einem bestimmten Punkte versammelt und von da

aus einen Umzug macht. Aus der Benennung solcher
Umzüge und weiteren Begleitumständen läßt sich

meistens der Ursprung leicht erkennen. Diese Um-
züge fallen zwischen November und anfangs März.
Ich streife nur kurz das «Andreeslen» im Luzerner
Gäu, das «Nüniklingeln» in Baselland, das «Klaus-
hörnen, -jagen, -treicheln, -klepfen, -schrecken, -stäu-
ben, das Schmützlijagen» im Kanton Luzern, die
«Sträggelenjagd» im aargauischen Freiamt und Kan-
ton Luzern, die «Pfaffenkellerinjagd» ebenda, das
«Klausen» im Toggenburg.

Parallel zu diesen Lärmbräuchen setzten sich aber
auch christliche durch. Wir wissen, daß im Rhein-
land, in Franken und später in ganz Süddeutschland
an den drei Donnerstagnächten vor Weihnachten
die Jugend sich auf bestimmten Plätzen sammelte,
einen Umzug veranstaltete, von Haus zu Haus ging,
an die Türen klopfte und mit lautem Gesang die
nahe Geburt des Herrn verkündete und ein geseg-
netes Jahr wünschte. Nach christlichem Grundsatz
mußten die Bewohner Gaben spenden, denn ein
alter religiöser Grundsatz lautet: Wer nicht säet,
wird nicht ernten! Die Gaben, die gespendet wur-
den, waren vornehmlich Äpfel, Nüsse und Geld. Aus
dieser Zeit sind eine Menge Verse erhalten, die auf
die Mildtätigkeit Bezug nahmen oder aber auch mit
Spott für die Geizigen nicht kargten. Ich erwähne
nur einen einzigen bayrischen Spruch:

Holla, holla, Klöpfleinsnacht ist da.
Guats Haus, guats Haus,
Kraut und Zwiebel ist auch nicht übel.
B'hüt uns Gott vor'm Totengrüberl

All diese Klopf-an-Verse nehmen Bezug auf den
Jahreswechsel. Wie wir bereits aus dem Wortlaut
des Verses vernommen haben, werden diese drei
Advents-Donnerstage schlechthin «Klöpfleins- oder
Bochselnächte» genannt. Seit Anfang des 15. Jahr-
hunderts ist dieser in Mittel- und Süddeutschland
bekannte Brauch auch in der Schweiz nachgewiesen.
Professor Hoffmann-Krayer weist durch die Ruf-
bûcher von Basel nach, daß daselbst schon im Jahre
1418 an diesen Adventsdonnerstag-Nächten Umzüge
von Gruppen veranstaltet wurden, wobei Lärm ge-
macht wurde und durch Absingen von Bettelliedern
Glückwünsche dargebracht und Gaben, besonders
Würste, erbettelt wurden. Zweifellos steht das Bet-
teln um Würste im Zusammenhang mit dem Ein-
schlachten im Dezember, welcher Monat bei den
Germanen als Schlachtmonat galt. Dieses Bettel-
singen wurde als ländlicher Brauch von der Basler
Obrigkeit schwer verpönt, da er neu in die Stadt ein-
gedrungen war, weshalb er durch Ausrufen ver-
boten wurde. Es unterliegt keinem Zweifel, daß die
süddeutsche Klöpfleinsnacht mit der schweizerischen
Bochselnacht identisch ist. Die Übereinstimmung des
Brauches, sowohl in der Aufmachung wie in der
Festsetzung des Datums — die drei Donnerstag-
nächte vor Weihnachten —, wird von allen volks-
kundlichen Forschern bezeugt. Wenden wir uns
nunmehr vorerst der Bedeutung des Wortes b och -
sein zu, so erfahren wir, daß dasselbe ein Kom-
promiß aus den beiden gleichbedeutenden Verben
«bochein, bosseln» ist. Beide haben die Bedeutung:
klopfen, poltern (Polterabend!), schlagen, ein groß
Getöse machen. Im Jahre 1432 taucht im Basler
Rufbuch das Wort «bochseln» im Verbote des Um-
singens am Donnerstag vor Weihnachten erstmals
auf. Vier Jahre später ist schon von einer «Bossel-
nacht» die Rede. Dabei hat der Schreiber hand-

12



schriftlich das Wort «bochele» mit «bossele» korri-
giert! Die Bochselnacht scheint aber in Basel sehr
rasch festen Fuß gefaßt zu haben. Die Basler Obrig-
keit verstand aber keinen Spaß und verbot von Zeit
zu Zeit die Bochselnacht. Im Jahre 1441 wurde die
Bochselnacht mit besonderer Eindringlichkeit des-

wegen verboten, weil zur selben Zeit das Konzil zu
Basel stattfand und es deshalb unschicklich sei, den

gestrengen Herren einen solchen Bettelbrauch zu
Gesichte kommen zu lassen. So lesen wir im Ruf-
buch vom 22. Dezember 1441, daß die «mornige»
Bochselnacht verboten sei. Im Jahre 1501 taucht
die Form «bochseln» auf und 1520 erstmals die
heute noch übliche Schreibart «Bochselnacht».
Wie zäh die Bevölkerung trotz Verboten an den
Bochselnächten festhielt, zeigen die wiederholten
Verbote bis zum Jahre 1609 und weitere Spuren
der Überlieferung aus andern Orten. So befaßte
sich auch das Zürcher Ratsbuch schon im Jahre
1485 mit der Bochselnacht. Der Rat von Baden
beschloß am 1 8. Dezember 1517, daß man das

«bogschien an den dry donnerstagen vor wienachten
sol verbieten» Aus Schaffhausen sind Verbote aus
den Jahren 1540 und 1553 bekannt. Aus dem
Luzernischen wird 15 78 eine «bolster nacht» be-
kannt, so «man hie das sträggeli jagen genempt die

dry nächt vom dornstag vor wienachten». Professor
Hoffmann-Krayer stellte in seinen Untersuchungen
fest, daß der Name Bochsel — beziehungsweise
Boxel — oder Buchsienacht noch in Rheinfelden,
Zurzach, Klingnau am Zürichsee, in Weinfelden und
Nufenen bestehe. Der Brauch hat sich aber nach
seinen Ermittlungen nur noch in Rheinfelden, Zur-
zach, Klingnau und Weinfelden erhalten. Im ersten
Orte durchstreift die Jugend an den drei Donners-
tagen vor Weihnachten nächtlicherweile die Straßen,
klopft an die Türen, zieht alle Hausglocken und
wirft Erbsen und Bohnen an jedes Fenster. Streckt
dabei jemand, der einem nicht hold ist, den Kopf
heraus, so fliegt ihm der ganze Hagel ins Gesicht.
Man erkennt in dieser Sitte, so sagte schon Roch-
holz, eine Spur des altkirchlichen Zweckes, die Men-
sehen zur Wachsamkeit zu mahnen, damit der Herr
bei seiner Ankunft sie nicht unvorbereitet finde. Eine
andere Deutung leitet den Brauch — wie bei uns —
von der Pestzeit her; man glaubt, daß das Werfen
von Erbsen an die Fenster den Zweck habe, zu er-
fahren, ob die Leute noch am Leben seien. Eine
weitere Version möchte deuten, daß dieses Werfen
die Christen unauffällig zu geheimen Zusammen-
künften aufgefordert habe, da die öffentlichen zu
Beginn des Dreißigjährigen Krieges verboten ge-
wesen seien. In Klingnau wurden die Bochselnächte
an den drei Donnerstagen vor Weihnachten in Ehren
gehalten. Hier spielte der Lärm und allerlei Schaber-
nack die größte Rolle; doch wurde der Brauch, um
unliebsame Auftritte zu vermeiden, immer abge-
flachter. Interessanterweise weiß daselbst niemand
Bescheid über die Herkunft und Deutung des Brau-
ches. Über die Weinfelder Bochselnacht schreibt

der genannte Forscher, daß sie nur noch in einem
lärmenden Umzug mit ausgehöhlten und von innen
beleuchteten Runkelrüben bestehe. Es standen ihm
eben weder ausreichende Quellen noch die Mono-
graphie Stähelins zur Verfügung.

Befragen wir aber noch andere bedeutende For-
scher der Volkskunde. E. H. Meyer schreibt in sei-
nem Buche «Das badische Volksleben» von den drei
Adventsdonnerstagen vor Weihnachten und der
synonymen Bedeutung der Verben «boslen, boche,
boßle» mit klopfen. Er weist darauf hin, daß dieser
süd- und mitteldeutsche Brauch, der schon im
15. Jahrhundert erwähnt wird, nicht nordischen Ur-
sprungs ist. Trotz allen Verboten habe er sich an
vielen Orten erhalten. So wird berichtet, daß das
«boßle» in Lehen an die Ankunft Christi erinnern
soll. In Pfullendorf hält man das gleichbedeutende
«middle» für einen frohen christlichen Brauch, der
die Glaubensgenossen vor einer Gefahr warnen
sollte. Weiter zurück greift der im Badischen ver-
breitete Aberglauben, «daß die Adventsnächte Gei-
sternächte, und daß die Donnerstagnächte der
Adventszeit verworfene, scheuliche, ungeheure
Nächte gewesen seien, in denen zahlreiche und bos-
hafte Gespenster, Unholde und Hexen umherschwei-
fen». Darum glaubt auch Meyer, daß das badische
«bochein», bosselen und Klopf-an ursprünglich
gegen die bösen Geister dieser Jahreszeiten gerichtet
gewesen seien. Dafür spricht auch die Wahl des

Donnerstages. Da der Brauch aber immer mehr auf
die Kinder überging, wurde er nach und nach zum
Betteln und darum auch verboten. In der übrigen
volkskundlichen Literatur begegnen wir der Bochsel-
nacht noch oft, wobei, wie in Rheinfelden, Erbsen
oder kleine Steinchen an die Fenster geworfen oder
geblasen werden, um sich bemerkbar zu machen. Im
süddeutschen Engen nennt man die drei Donnerstage
vor Weihnachten heute noch «Boselnächte» ; die
Deutung spricht davon, die baldige Ankunft Christis
werde verkündet. Dr. Reiser berichtet in «Sagen,
Gebräuche und Sprichwörter des Allgäu», wie in
Görisried als Klöpfelsnacht die Nacht vom Donners-

tag auf den Freitag in der ganzen Woche vor Weih-
nachten, das ist in jener Woche im Advent, in die
kein Feiertag fällt, gefeiert wurde, also wie bei uns.
Die mannigfaltige Literatur gibt uns aber auch wie-
derholt Kunde, daß auch andernorts vielfach der
Glaube verbreitet ist, die Bochselnacht stamme aus
der Pestzeit. So berichtet Ernst Meyer in «Deutsche
Sagen und Sitten und Gebräuche aus Schwaben»,
die Sitte, in den Adventsdonnerstagen Erbsen oder
Linsen an die Fenster zu werfen, soll folgenden Ur-
sprung haben: In alten Zeiten wurde Schwaben ein-
mal von einer furchtbaren Pest heimgesucht. Alle
Häuser waren abgesperrt und einer fürchtete sich

vor dem andern. Nur bei Nacht trafen sich zumal

junge Leute auf der Straße und warfen Erbsen oder
Linsen an die Fenster der Bekannten. Lebte noch

jemand im Hause, so kam er an das Fenster und be-
dankte sich für die freundliche Nachfrage mit einem

13



Vergelt's Gott. Wo aber der Gruß nicht erwidert
wurde, wußte man, daß alles tot war. Dr. Reiser
gibt aber auch Darstellungen wieder, wo das Erbsen-
werfen als Einladung zu heimlichen Zusammenkünf-
ten der Christen mahnte. Marie Eysen, Salzburg,
gibt in der ehedem österreichischen Zeitschrift für
Volkskunde eine eingehende Darstellung der söge-
nannten Perchten-Umzüge an den drei Donnerstagen
vor Weihnachten. In Pinzgau heißen die drei
Adventsdonnerstagnächte Rauchnächte. Die Bei-
spiele ließen sich beliebig vermehren, denn im ge-
samten deutschen Sprachgebiet spielten die Donners-
tagnächte der Adventszeit eine überaus wichtige
Rolle. Ich habe die wesentlichsten, aber auch die
im Brauchtum verschiedensten aufgeführt, um dar-
zutun, wie mannigfaltig die Deutung dieser Advents-
brauche ist. Kehren wir nun nach gründlichem Stu-
dium der einschlägigen Literatur zu unserer Bochsel-
nacht zurück und versuchen, festzustellen, in welche
Art der Adventsbräuche sie sich eingliedern läßt.

Meine Enquête

Um ein umfangreichesund abschließendes Material
zu sammeln und der Forschung zu erhalten, veran-
staltete ich 1931 umfassende Umfragen. Im Heft 12,

Jahrgang 1931 des Kosmos, Handweiser für Natur-
freunde, Verlag in Stuttgart, erschien die erste be-
bilderte Rundfrage. Der Zweck war der, im deut-
sehen Sprachgebiet Orte ausfindig zu machen, an
welchen der Bochselnacht oder einem identischen
Brauch zur selben Zeit nachgelebt wird oder ward.
Für die regionale Umfrage stellte ich ein Schema
von 28 Fragen auf, welches zur Erfassung des Brau-
ches positive und negative Antworten erwarten ließ.
Dabei vermied ich, durch sogenannte Suggestiv-
fragen das Ergebnis im voraus zu beeinflussen. Diese
Enquête fand die Unterstützung der Lehrerschaft,
welche ich in erster Linie dafür interessierte, da die
Jugend vorwiegend Träger solcher Bräuche ist. Der
Fragebogen gelangte an:

1. die ältesten Einwohner von Weinfelden;
2. an 42 Schulgemeinden des mittleren Thurgaus

und der Gebiete längs des Ober- und Unter-
sees, zur Weiterleitung an die ältesten Einwoh-
ner der betreffenden Schulgemeinde;

3. an mehrere persönliche Freunde, die sich um
volkskundliche Dinge verdient machten;

4. an die Schweizerische Gesellschaft für Volks-
künde in Basel, in deren Einvernehmen und
Zusammenarbeit die Enquête verwertet werden
soll. In Heft 7/8, 1 932, des Korrespondenz-
blattes der genannten Gesellschaft wurde meine
Rundfrage in sinngemäßer Art gekürzt wieder-
gegeben.

Ergebnis der Enquête

Aus den 42 erfaßten Schulgemeinden gingen aus
30 Ortschaften Antworten ein, teils durch Ausfüllen

der Fragebogen, teils summarisch durch einen Lehrer
der befragten Schule. Aus verschiedenen Orten feh-
len allerdings bestimmte Nachrichten. Doch ist fest-
zustellen, daß dort der Brauch nie auch nur andeu-
tungsweise vorhanden war, weshalb kein Interesse
für die Umfrage bekundet wurde. Die Zahl der ver-
sandten Fragebogen beträgt über 400, wozu jeweils
ein Freikuvert für die Rückantwort beigelegt war.
Die Zahl hätte natürlich unbeschränkt höher gehal-
ten werden können; doch wäre der Erfolg kein
anderer geworden, da es sich in erster Linie darum
handelte, die Verbreitung des Brauches festzustellen.
Dies wurde durch die gebietliche Ausdehnung der
Umfrage genügend und eindeutig ergründet. In
Weinfelden erging die Rundfrage an 20 der ältesten
Leute, wovon 15 ihre persönlichen Mitteilungen an
mich zurückleiteten. Aus den umliegenden Gemein-
den gingen von 44 versandten Fragebogen 38 beant-
wortet ein. In die übrigen Gemeinden des mittleren
Thurgaus und in die Seegegend wurden 1 36 Frage-
bogen spediert. 73 kamen beantwortet zurück,
jedoch sämtliche im negativen Sinne. Die Verwer-
tung und Aufzeichnung sämtlicher positiven und
negativen Aufzeichnungen — ihrer über 6000 an
der Zahl —- erleichterte ich mir durch eine tabella-
rische Übersicht, wobei sofort in die Augen springt,
daß die Bochselnacht nur in den Ortschaften rund
um den Ottenberg herum verbreitet ist oder war.
Es genügt deshalb in der Folge, den Untersuch nur
auf diese auszudehnen.

Die Auswertung der Antworten

Frage 1. Wurde die Bochselnacht in Ihrer Hei-
mat früher gefeiert?

Aus Weinfelden, Weerswilen, Mauren, Berg,
Hugelshofen, Märstetten, Ottoberg und Boltshausen
gehen durchwegs zustimmende Antworten ein. Der
Verfasser ist den Gründen nachgegangen, weshalb
gerade diese Orte allein die Bochselnacht feiern und
nicht auch diejenigen über der Thür, wie Rothen-
hausen, Bußnang, Amlikon oder die Ortschaften
Bürglen, Sulgen usw., also diejenigen benachbarten
Orte, welche heute wirtschaftlich und kulturell mit
Weinfelden stärker verbunden sind. Zur Beantwor-
tung dieser Frage müssen wir uns daran erinnern,
daß die Bochselnacht zu Beginn des 15. Jahrhun-
derts vom Lande her in die Stadt Basel eingedrungen
ist. Wir wissen, daß dieser fremde Brauch sogleich
verpönt und durch verschiedene Verbote zu be-
kämpfen versucht wurde. Trotzdem hat er sich lang-
sam, vielleicht durch Einfluß der süddeutschen Klöpf-
leinsnacht, im nördlichen Grenzgebiet zu festigen
vermocht, was aus den Verboten von Baden, Zürich,
Schaffhausen usw. seit 1485 einhellig hervorgeht. Es
ist nun auffallend, daß mit dem Jahre 1 609 sozu-
sagen alle Verbote gegen die Bochselnacht aufhören.
Wieweit die Reformation hiebei eine Rolle spielte,
konnte nicht einwandfrei festgestellt werden. Wir
wissen aber aus den umfassenden Untersuchungen

14



von Professor Hoffmann-Krayer, daß die durch
einen Kinderumzug charakterisierte Bochselnacht
ausschließlich in weltlich regierten Orten sich durch-
zusetzen vermochte. In Gegenden mit vorwiegend
geistlichem Einfluß hingegen wurden verwandte
Bräuche sogar mit Hilfe der Kirche ausgebaut. Wir
entnehmen der Geschichte Weinfeldens, daß Schloß
und Herrschaft Weinfelden im Jahre 1614 an den
Burgermeister und Rat der Stadt Zürich verkauft
wurde. Von diesem Jahre an kam Weinfelden in
den mittelbaren Einfluß Zürichs. Werfen wir nun
einen Blick auf die Karte Puppikofers vom Jahre

1 860 über die Gerichtsherrschaften des jetzigen
Kantons Thurgau, so erkennen wir auf den ersten
Blick, daß sozusagen der ganze mittlere Thurgau
unter weltlichem Einfluß stand. Außer Weinfelden
gehörten zu Zürich auch Bußnang, Rothenhausen,
Weerswilen, Altshof, Engelswilen, Birwinken und
Dotnacht. Märstetten gehörte zum Schlosse Alten-
klingen, Ottoberg, Boltshausen und Hugelshofen
den Hohen Gerichten. Berg bildete eine eigene Ge-
richtsherrschaft. Von den übrigen benachbarten
Orten unterstanden der Stadt St. Gallen: Bürglen,
Sulgen, Mettlen und Oberbußnang. Amlikon lag in
der Gerichtsherrschaft Griesenberg und war somit
Luzern gehörig, Wigoltingen und Müllheim gehörten
zum Bistum Konstanz und später auch den Zolli-
kofern von Altenklingen, Alterswilen zur Stadt Kon-
stanz. Wenn wir nun die Orte um den Ottenberg
herum, welche die Bochselnacht kennen, auf die
frühere Zugehörigkeit hin prüfen, so fällt ohne wei-
teres auf, daß alle entweder zu Zürich, zu den
Hohen Gerichten oder den Zollikofern gehörten.
Nur die damals unbedeutenden Weiler Rothenhau-
sen, Unter-Bußnang und Birwinken weichen davon
ab, Orte, in denen heute nicht mehr nachzuweisen
ist, ob die Bochselnacht je heimisch war. Die erstem
mögen zudem noch von Oberbußnang beeinflußt
gewesen sein, das zu St. Gallen gehörte. Zudem ist
möglich, daß die damals schlechten Wegverhältnisse
über die Thür (Brückenzoll) keine so feste Bindung
zu Weinfelden aufkommen ließ, als daß die kleinen
Orte dadurch kulturell berührt worden wären. Die
übrigen benachbarten Orte, wie Bürglen, Sulgen,
Alterswilen, Wigoltingen, Amlikon, Oberbußnang
und Mettlen waren vorwiegend katholischen Besit-
zern zugehörig, wodurch ohne weiteres erklärt ist,
daß die Bochselnacht daselbst nie Fuß fassen konnte.
Zweifellos warf die Zugehörigkeit zur Stadt Zürich
nicht nur auf das wirtschaftliche, sondern auch kul-
turelle Leben einen starken Niederschlag. So wissen
wir, daß im Jahre 1614 die Freude der evangeli-
sehen Bevölkerung von Weinfelden, daß die Herr-
schaft unter die zürcherische Obhut kam, so groß
war, daß sie dies durch ein besonderes Fest kund-
geben wollte. In Zürich wurde zum Andenken an
die überstandene Mordnacht von den Bürgern ein
glänzender Umzug gehalten. Um nun dem zürcheri-
sehen Vogte einen kleinen Ersatz zu geben, daß er
nicht dort beiwohnen könne, beschlossen die Wein-

felder einen eigenen Umzug am Aschermittwoch.
Dieser wurde immer mehr ausgebaut, rief ein Nar-
renparlament ins Leben und existierte bis zum Jahre

1 786. Dies nur als kleines Beispiel, wie die Stadt
Zürich unser Volksleben befruchtete. Wir dürfen
darum füglich annehmen, daß die regionale Ver-
breitung der Bochselnacht um den Ottenberg herum
ebenfalls dem kultischen Einfluß der Stadt Zürich
zuzuschreiben ist. Wir finden allerdings in den hiesi-
gen Urkunden, Gemeinde- und Kirchenprotokollen
darüber keine Aufzeichnungen, was durch unsern
ausgezeichneten Lokalhistoriker, Lehrer Fritz Brüll-
mann, bestätigt wird. Das Fehlen ist aber keineswegs
ein Gegenbeweis. Jeder Historiker weiß, daß früher
Urkunden und Protokolle nur geführt wurden, wenn
es sich um rechtliche Dinge, um Kauf oder Verkauf
von Gütern oder Schenkungen handelte oder um
Sachen, mit denen der Gerichtsherr sich befassen
mußte. Wenn wir also in unsern Archiven keine Be-
lege finden, so dürfen wir daraus schließen, daß sich
die Behörden nie der Bochselnacht wegen mit Ver-
boten oder finanziellen Aufwendungen befassen
mußten. Es ist eine eigentümliche, aber durchaus all-
gemeine Erscheinung, daß bis vor ungefähr 1 40 Jah-
ren die Beschreibung von volkskundlichen Sitten
und Bräuchen in den Chroniken fehlt. Deren Be-
tätigung galt eben als selbstverständlich und war
deshalb nicht des Schreibens wert. Wir dürfen
darum annehmen, daß die Bochselnacht zu Beginn
des 1 7. Jahrhunderts von Zürich aus eingeführt
wurde. Dies trifft nun zufällig und ungefähr mit der
Zeit zusammen, da der sogenannte schwarze Tod
im Thurgau schwer grassierte. Es war selbstredend
für die mündliche Überlieferung verlockend, die Pest
selbst für die Entstehung der Bochselnacht verant-
wortlich zu machen. Diese Deutung fällt aber ohne
weiteres dahin, wenn man an die rein lokale Aus-
dehnung des Brauchs denkt, wogegen die Pest doch
einen Großteil der Bevölkerung und weit über die
Kantonsgrenze hinaus dahinraffte und damit auch
andernorts den Grundstein zu einem solchen Er-
innerungsbrauche gelegt hätte. Außerdem sei fest-
gestellt, daß, falls es sich doch um einen solchen
Brauch handelte, bestimmt die Erwachsenen und
nicht die Schulkinder Träger des Brauches wären.
Dies ist aber nicht der Fall. Da ich bereits eingangs
erwähnt habe, wie die Bochselnacht schon zwei-
hundert Jahre zuvor in die Schweiz eingewandert
ist, glaube ich den ersten Beweis geleistet zu haben,
daß der Brauch nur zufällig zur selben Zeit hieher
kam und keineswegs der Pest zuzuschreiben ist.

2. Seit welchem Jahr ist der Brauch in Er-

innerung?
Aus den eingegangenen Antworten ist zu entneh-

men, daß sich alle im Brauch bewanderten und ant-
wortgebenden Mitarbeiter persönlich bis zum Jahre
1850 zurückerinnern.

3. Ist Ihnen bekannt, ob Ihre Großeltern schon

von der Bochselnacht berichteten?

15



Diese Frage wird ebenfalls von allen bejaht.

4. Sind vielleicht noch Aufzeichnungen in den
Hausbüchern

Nein. Nur ein Antwortgeber bejaht sie, doch ergab
die nähere persönliche Befragung, daß er die Kel-
lersche Chronik meinte.

5. Ist die Bochselnacht in Ihrer Gemeinde am Er-
löschen

6. Seit wann glauben Sie einen Rückgang be-
merkt zu haben?

Weinfelden verzeichnet seit 1910 einen neuen
Aufschwung. Weerswilen dagegen einen Rückgang.
Ein leichter Rückgang wird auch von Mauren ge-
meldet. In Berg und Hugelshofen ist der Brauch
seit 1 920 sozusagen erloschen. Märstetten, Bolts-
hausen und Ottoberg melden eine gleichbleibende
Frequenz.

7. Wird die Bochselnacht heute noch in Ihrer Ge-
meinde gefeiert?

Die Erhebungen ergaben, daß der Brauch noch
gepflegt wird in Weinfelden, Weerswilen, Mauren,
Boltshausen, Ottoberg und Märstetten. Aus Berg
und Flugeishofen werden nur noch Einzelgänger ge-
meldet.

8. Nahmen an den Umzügen nur schulpflichtige
Kinder teil?

Dies wird in Einmütigkeit aus allen Orten ge-
meldet.

9. Wurden im Umzug sogenannte Bochseltiere,
ausgehöhlte Feldfrüchte mit Lichtern innen erleuch-
tet, mitgeführt?

Sämtliche mit der Bochselnacht vertrauten Ant-
wortgeber bestätigen dies. Das Wort «Bochseltier»
tritt einzig bei unserer Bochselnacht auf, weshalb
wir versuchen müssen, eine Erklärung hiefür zu
geben. Wir wissen, daß die Kellersche Chronik
diese Räbenlichter so nannte, weil sie mit ihren
schreckhaften Fratzen wild und abwehrend aus-
sahen. Wir begegnen den Räbenlichtern im Brauch-
tum nur in den Martinibräuchen, wo sie bei den
Flurumgängen mitgetragen wurden. Die zeitliche
Verschiebung auf unsere weihnächtliche Bochsel-
nacht brachte es mit sich, daß den Räbenlichtern für
diesen Tag eine wesensverwandte Benennung ge-
geben werden mußte, wobei allerdings die Umwand-
lung in Bochsel lichter das naheliegendste ge-
wesen wäre. Da man aber das Wort «Lichter» zu
zahm gefunden hat, dürfte die Gestaltung «Tier»
der Empfindung und dem Sinne, mit diesen Lampen
im Kampfe gegen die bösen Dämone, Pest usw.
aufzutreten, eher entsprochen haben. Vielleicht bil-
det diese Benennung eine gewisse Anlehnung an
andere winterliche Bräuche in der Schweiz, wo in
Tiergestalten verwandelte Burschen als Hauptmotive
mitgeführt wurden (Habergeiß usw.).

10. Was geschah nach dem Umzug mit diesen
Bochseltieren

1 1. Wurden sie zum Beispiel alljährlich in einen
Graben oder Bach geworfen?

Die Beantwortung dieser Frage ergibt eine völlige
Übereinstimmung, wornach die Bochseltiere nach
dem Umzug im Übermut zerschmettert oder achtlos
weggeworfen wurden. Ich stelle dies ausdrücklich
fest, um den Hinweis Professor Hoffmann-Krayers
in Heft 7/8 des Korrespondenzblattes der Schweize-
rischen Gesellschaft für Volkskunde, die Bochsel-
nacht sei ein alter Fruchtbarkeitsritus, in diesem
Punkte zu widerlegen. Aus der volkskundlichen
Literatur lassen sich zahlreiche Umzüge außerhalb
der Adventszeit erfassen, bei welchen solche aus-
gehöhlte Feldfrüchte mit Lichtern besteckt umher-
getragen wurden. Hierbei wurden Umgänge über
die Felder, ähnlich den Prozessionen, gemacht. Nach
der Rückkehr wurden früher die Räbenlichter als
besonders gesegnet betrachtet und dem Vieh gefüt-
tert, um es vor bösen Dämonen zu bewahren oder
besonders fruchtbar zu machen. Anderseits wurden
die Lichter in einen Bach geworfen, was als Spielart
des in der Volkskunde als Todaustragen bekannten
«Bachabschicken des Lichtes» zu deuten ist. Obwohl
in Weinfelden, Mauren und Märstetten ein oder
mehrere Bäche durch das Dorf fließen, ist in keinem
der Orte eine diesbezügliche Beobachtung im Sinne
eines alljährlich wiederkehrenden Brauches festzustel-
len. Wohl begegnet man gelegentlich der Tatsache,
daß die Bochseltiere aus Übermut oder Scherz in die
Bäche geworfen werden, aber ganz vereinzelt und
sinnlos, weil eben jeder Bach eine willkommene Ab-
fallgrube für weggeworfenes Zeug ist. Wäre unsere
Bochselnacht ein Fruchtbarkeitsbrauch im engern
Sinne, so würden die Bochseltiere heute bestimmt
noch allgemein und sogar mit gewissen Zeremonien
in die Bäche geschleudert. Wir kennen einen Lichter-
brauch in Islikon, am Sonntag Lätare, das söge-
nannte Lichterschwemmen, welchem das Bach-
abschicken des künstlichen Lichtes und somit die
Wiederkehr des natürlichen zugrunde liegt und dem-
entsprechend als Brauch gefeiert wird.

12. Wie sehen die Figuren auf den Bochsel-
tieren aus?

Die Bochseltiere lassen sich deutlich in drei Grup-
pen scheiden. Die erste umfaßt die N a c h b i 1 -

dung himmlischer (astronomischer)
Gebilde, Sonne, Mond und Sterne. Je nach der
Ortschaft ist festzustellen, daß die meisten Bochsel-
tiere solche Zeichnungen aufweisen. Die Begründung
ist leicht, denn es sind dies die einfachsten geome-
trischen Figuren, die in die Feldfrüchte ohne viel
Mühe eingeschnitten werden können. Diese Gruppe
läßt uns erkennen, daß die Bochseltiere keine nur
der Bochselnacht vom mittleren Thurgau eigenen
Lichter sind, denn sie sind identisch mit den Räben-
lichtem um Martini herum. Auf meine Rundfrage
im Kosmos sind mir mannigfaltige bebilderte Zu-
Schriften über solche Lichter zugegangen, die in völ-
liger Übereinstimmung diese astronomischen Zeichen

16



Die drei verschiedenen Gruppen Bochseltiere
Phot. K. Enz, Weinfelden

17



tragen. Der tiefere Sinn ist eigenartig und universell.
Sonne, Mond und Sterne erscheinen in den kulti-
sehen Handlungen des Menschen ganz unbewußt
noch heute sehr oft; denn dies sind die drei alten
Fruchtbarkeitszeichen, die man noch gelegentlich
über den Eingängen der alten Häuser findet und die
im Weihnachtsgebäck und als Weihnachtsschmuck
am Lichterbaum als häufigste Form wiederkehren.
Wo diese drei Figuren vorhanden sind, bedeuten sie

Glück, Segen und Fruchtbarkeit. In allen solchen
Umgängen sollen sie segnend wirken. Die zweite
Gruppe umfaßt abschreckende Figuren,
welche die bösen Dämonen abwehren und er-
schrecken sollen. Wir finden auf diesen Räben- oder
Runkellichtern Totenköpfe und Gerippe, den schrei-
tenden Tod darstellend. Wie der ersten Gruppe, so
spricht man auch der zweiten einen Fruchtbarkeits-
zauber zu, indem sie eben die bösen Geister fernhal-
ten oder verscheuchen sollten. An diese Gruppe, die
mir zufolge der Umfrage sowohl aus dem Norddeut-
sehen wie aus dem Tirol, den Rheinlanden wie dem
Süddeutschen gemeldet werden, reihen sich nunmehr
die für unsere Gegend einzigartigen an. Es sind dies
Bochseltiere mit Drachen, speienden Schlangen, Auf-
Schriften Pest; 1610, 1611, 1629 oder 1635 ge-
schnitzt. Ihr Alter läßt sich nicht mit Sicherheit fest-
stellen, doch ergibt die Enquête, daß schon die
Jugend vor 80 Iahren ohne bestimmte Absicht oben-
genannte Figuren auf die Feldfrüchte schnitzte. Die
dritte Gruppe umfaßt alle möglichen Phantasie-
Zeichnungen, wobei Klaus- und Jagdszenen,
Gebäude und Wappen besonders beliebt sind. Die-
selben sind gegenwärtigen Ursprungs und haben nur
einen künstlerischen Reiz. Als der Verfasser seiner-
zeit im Kosmos seine bebilderte Umfrage anstellte,
erhielt er nicht nur wertvolles Material, das auf ver-
wandte Bräuche hinwies, sondern auch zahlreiche
Anerkennungen über die hochentwickelte Schnitz-
kunst unserer Jugend. So schreibt Otto Heerhaber
aus Dortmund, der Verfasser des Werkes: Deutsches
Christentum und deutsches Empfinden, «auf eine
so hohe künstlerische Höhe wie die Schweizerkinder
haben es die Sauerländer noch nicht gebracht». Und
in der Tat ist es so. Wer je Gelegenheit gehabt hat,
anläßlich unserer Bochselnacht die prächtigen
Bochseltiere gesehen zu haben, ist von der hohen
Kinderkunst überrascht. Mit einem großen Wett-
eifer macht sich die Jugend jeweils ans Werk, höhlt
die Runkeln aus und schnitzt entweder die Figuren
in deren Haut, oder sie schabt sie den Konturen nach

weg, um auf diese Art eine künstlerische Wirkung
zu haben. Leider lassen sich diese Schnitzwerke nicht
konservieren. Der Ehrgeiz, ein schönes Bochseltier
zur Schau tragen zu können, spornt aber alle Jahre
die Jugend von neuem an und läßt der Phantasie
stets genügend Raum. Die schönsten Bochseltiere
der Sekundarschüler werden mit Büchern oder
Jugendschriften belohnt. Der Verfasser wagt nun
zu behaupten, daß die Verkoppelung unserer
Bochselnacht mit einem Lichterumzug örtlichen Ur-

Sprungs ist, denn nirgends im deutschen Sprachgebiet
begegnen wir desgleichen. Die Enquête hat nur er-
geben, daß in einigen Orten am Ober- und Untersee
die letzten Reste des ehemaligen Räbeliechtliumzuges
zu finden sind, welcher früher auch in unsern Gauen
allgemein der Brauch war. Diese Räbelichtli weisen
dieselben typischen Figuren und Fratzen auf wie
unsere Bochseltiere, welche allerdings noch reich-
haltiger gestaltet sind. Das vollständige Fehlen des

Räbeliechtliumzuges in unserer Gegend läßt der
Vermutung Raum, daß unsere Bochselnacht später
mit solchen Räbeliechtli bereichert respektive aus-
geschmückt wurde. Ob dies gerade zur Pestzeit ge-
schehen ist, kann man weder beweisen noch ableh-
nen. Für diese Version sprechen die auf die Pest

bezogenen Zeichnungen der Bochseltiere, ferner die
in der Kellerschen Chronik als Sage wieder-
gegebene Schilderung des Brauches. Gegen diese

Deutung spricht der Umstand, daß der Umzug nur
im Dorfinnern sich abspielt, im Gegensatz zu den
Räbeliechtliumzügen.

1 3. Sangen die Kinder Lieder allgemeiner Art
oder ist Ihnen ein spezielles Bochselnachtlied be-
kannt?

14. Falls keine Lieder gesungen wurden, machte
man wahllos Lärm?

Aus Weinfelden wissen wir, daß vornehmlich
Schäublinlieder, also Lieder aus dem Gesangbuche
Schäublins gesungen wurden, und zwar W e i h -

nachts- und Vaterlandslieder. Hier
wird heute noch das Lied: «Freut euch des Lebens,
weil noch das Lämpchen glüht», das früher selbst
vor der Wohnung jedes Lehrers gesungen wurde,
zum Abschluß der Bochselnacht in der Turnhalle
gemeinschaftlich von ungefähr 500 Kindern gesun-
gen. Ältere Leute bezeichnen dies Lied als Hymne
an die Bochselnacht oder Bochselwalzer, was natür-
lieh nur dem Überschwang an Freude zuzuschreiben
ist. In Mauren wird nicht gesungen, da die Kinder
sich durch Kuhglocken, Schlittengerölle und Pfannen-
deckel bemerkbar machen. Aus Berg wird gemeldet,
daß man sein Kommen sowohl durch Gesang wie
Lärm verkündete. Aus Hugelshofen erfahren wir,
daß Lärm ohne Instrumente gemacht wurde. In
Märstetten wurden vorzugsweise Weihnachtslieder
gesungen, in Boltshausen, Ottoberg und Weerswilen
Lieder allgemeiner Art. Wir sehen also, daß über-
einstimmend in allen Orten auf irgendwelche Art
etwas Lärm gemacht wird. Wozu denn? wird der
Leser fragen. Wir wissen aus andern Bräuchen, daß
dem Lärm verschiedene Bedeutung zukommt. In
erster und hauptsächlichster Bedeutung wurde bei
nächtlichen Flurumgängen an bestimmten Winter-
tagen Lärm gemacht, um die bösen Geister oder
Dämone, wie sie in der Einbildungskraft der aber-
gläubischen Vorfahren spukten, abzuwehren oder
zu verjagen. Doch begegnen wir auch Lärmumzügen,
welche eine Huldigung darstellen sollen; die lärmen-
den Menschen wollten sich dadurch bemerkbar

18



machen, daß sie bei der Durchfahrt eines himm-
lischen Heeres für diese oder jene kultische Hand-
lung bereit seien. Als Lärminstrumente wurden
Schellen, Pfannendeckel und Ratschen gebraucht.
Eine andere Form des Lärmens ist der mehr oder
weniger kultivierte Gesang, wobei meistens für einen
solchen Anlaß bestimmte Verse gereimt wurden. In
unserm speziellen Falle, der Bochselnacht, begegnen
wir den letzten beiden Arten nebeneinander. So,
wie sie in Mauren die Bochselnacht noch begehen,
mit Schellen und Pfannendeckeln, hintendrein die
Träger von Bochseltieren, wäre man versucht, diese
Form als ursprünglichste anzusehen. Wir wissen aber
aus der Gesamtheit des Brauches, daß der Lärm bei
unserer Bochselnacht lediglich den Zweck hatte, sich

vor den Häusern bemerkbar zu machen, von deren
Bewohnern man Gaben erwartete. Wir haben also
eine charakteristische Analogie zur süddeutschen
Klöpfleinsnacht, an welcher ebenfalls durch Singen
oder Lärm vor den Häusern solange Halt gemacht
wird, bis Gaben gespendet werden.

15. Durchzog der Umzug überlieferungsgemäß
immer gewisse Straßen?

1 6. Ging der Umzug nie über die Dorfgrenze
hinaus in die umliegenden Fluren?

Der ursprüngliche Weg der Weinfelder Bochsel-
nacht begann beim jetzigen Primarschulhaus (1840
erbaut). Das frühere Schulhaus befand sich ebenfalls
am Marktplatz. Der Zug ging durch die Rathausgasse
hinauf, die Neugasse hinaus, durch den sogenann-
ten Ruggengatter hinauf, einen steilen und ein-
samen Weg, der durch das ehemalige Ruggen-Gut
ging, hinter der evangelischen Kirche durch und
wieder hinab zum Rathausplatz, dann die Haupt-
gasse hinauf zu den Lehrerwohnungen ins Unterdorf
und Breitenhart, dann zurück und die Bahnhofstraße
hinab nach dem Schulhausplatz, wo sich der Zug
auflöste. Heute gehen die Primarschüler von den
Sekundarschülern getrennt, durchschreiten den tra-
ditionellen Weg bis zur Bahnhofstraße, ziehen über
den Bahnhofplatz, durch die Unterführung und be-
suchen nachher das Wohnquartier über der Bahn-
linie und kehren schließlich nach einstündigem Um-
gang durch die Wilerstraße und Feldgasse zum
Schulhausplatz zurück. Hierauf gehen sie in die
Turnhalle, um den bekannten Schlußakt zu feiern.
Die Sekundarschüler gehen seit 1916, dem Jahre
der Einweihung ihres eigenen Schulhauses, eigene
Wege, wobei sie vor dem Abmarsch beim Schulhaus
und auf dem Rathausplatz öffentlich singen. Aus
Weerswilen, Mauren, Berg und Hugelshofen, Bolts-
hausen und Ottoberg wird gemeldet, daß auch dort
der Umzug trotz vorwiegend ländlicher Bauart nie
außerhalb die Dorfgrenze ging.

In Märstetten ist der Umzug durch die Lehrer-
Schaft organisiert, indem die Schuljugend auf ver-
schiedene Plätze zieht und dort Lieder singt. Den
ältern Leuten aber ist es noch bekannt, daß sich dort
früher die Kinder ebenfalls zu einem Umzüge ver-

einten und ohne Führung auf die Plätze zogen, um
zu singen. Die Tatsache also, daß der Umzug nir-
gends über die Dorfgrenze ging und keinerlei Spur
von einem Flurumgang trägt, beweist, daß der
Brauch in sinnfälliger Beziehung zur E i n w o h -

nerschaft steht. Aus diesem Grunde ist die
Deutung Professor Hoffmann - Krayers, unsere
Bochselnacht sei ein Fruchtbarkeitsritus, auch hierin
abzulehnen.

1 7. Wurden den Teilnehmern des Umzuges Ge-
schenke in bar oder natura verabreicht?

In Weinfelden mögen sich viele alte Leute noch
erinnern, daß vor mehr als 60 Jahren, als die
Bochselnacht weniger im geschlossenen Umzug als
in größeren Gruppen gefeiert wurde, beiderlei Ge-
schenke verabreicht wurden. Gegen Ende des letz-
ten Jahrhunderts war aber die Bochselnacht hier so
abgeflaut, daß sie einer kräftigen Wiederbelebung
bedurfte. Dr. Elias Haffter schenkte daraufhin jedem
Träger eines echten Bochseltieres —- inzwischen hat-
ten sich auch falsche eingeschlichen, Papierlampen
oder laubgesägte Zigarrenkistchen — Wurst und
Brot, wodurch die Feier einen mächtigen Impuls er-
hielt. Selbstredend war die Beteiligung am Brauche
stets gewissen Schwankungen unterworfen, in der
Kriegs- und Nachkriegszeit 1914 bis 1923 sogar flau.
Dank der Aufmerksamkeit der hiesigen Schul-
behörde und Lehrerschaft und nicht zuletzt dank der
von ihnen und Gönnern gespendeten Wurst und
Brot ist der Brauch seither stark gefestigt. Die Aus-
dehnung des Brauches in Weinfelden, die Beteiii-
gung von mehr als 600 Schülern, haben natürlich
zur Folge gehabt, daß die Verabreichung von Gaben
an Einzelne verschwunden ist. Dies hat sich aber in
allen umliegenden Orten, wo der Brauch noch lebt,
erhalten. So erfahren wir aus Weerswilen, Mauren,
Berg, Hugelshofen, Boltshausen und Ottoberg, daß
den umherziehenden Kindern Gaben beiderlei Arten
geschenkt wurden und noch werden. In Märstetten
war das Einsammeln von Gaben schon seit längerer
Zeit derart organisiert, daß auf den Plätzen, auf
welchen gesungen wird, heute vorwiegend Geld ge-
spendet wird.

Man ist versucht, das Schenken von Gaben, sei

es in Form von Geld oder Naturalien, mit der Pest
in Zusammenhang zu bringen, wo die von der
Krankheit betroffenen Leute, sobald ihr Zustand es

erlaubte, vor die Häuser der Verschonten gegangen
sein sollen, um für milde Gaben zu bitten. Dieser
Glaube ist, wie ich früher schon erwähnte, unrichtig.
Zu Beginn des 1 7. Jahrhunderts, als die Pestwellen
über unser Land fegten, hatte das Geld noch keines-

wegs dieselbe Bedeutung und Kaufkraft wie heute.
Wichtig aber ist zu wissen, daß als Gaben wie bei all
diesen Weihnachtsbräuchen vorwiegend Äpfel,
Nüsse und die für diese Jahreszeit üblichen G e -

b ä c k e verabfolgt wurden und heute noch werden.
Warum gerade diese Geschenke, und keine solchen,
welche für den bettelnden, hilfesuchenden Menschen

19



wichtiger gewesen wären? Die Antwort zu geben,
fällt nach dem Studium der einschlägigen Literatur
leicht. Wir wissen, daß das Schenken zur Weih-
nachtszeit schon römischer Neujahrsbrauch war. An
diesem Tag war es Sitte, angesehenen Personen und
Vorgesetzten Geschenke, die sogenannte S t r e n a e

zu überreichen, da es als gutes Omen angesehen
wurde, wenn man das neue Jahr mit offener Hand
beginne. Die religiöse Überlieferung, daß die Ernte
gesegneter und der Hanf ausgiebiger werde, wenn
man zuvor etwas opfere, wurzelte also im Brauche
des Schenkens. Als nun neben dem Christentum
auch römische Kultur in germanischen Landen Ein-

zug hielt, gab die Kirche diesen Brauch nicht auf.
Sie legte ihn nun so aus, daß der Herr nicht nur
Geschenke von seinen Untergebenen empfangen
dürfe, sondern daß er auch an andere verteilen solle.
Dadurch wurde das Schenken zum Neujahr allge-
mein üblich. Als nun im Mittelalter das Christfest
vom Jahresanfang getrennt wurde, blieb die Sitte
des Schenkens auf diesen Tag und die zu seiner Vor-
bereitung festgelegten Bräuche haften, wobei ich
neben den Adventsdonnerstagen auch an den Klaus-
tag denke. In unsern Gegenden wurde statt des

immergrünen Zweiges der S t r e n a e welche dem
römischen Geschenke allgemein den Namen gab,
Äpfel und Nüsse und Leckerbissen gespendet, letz-
tere in symbolischer Bedeutung, daß das neue Jahr
nur Süßes und Angenehmes bringe. Die Äpfel und
Nüsse sind uralte Geschenke. In ihren Kernen steckte
nach altem Glauben die Kraft der Fortpflanzung
und Verjüngung (Sündenfall). Wir wundern uns
drum nicht mehr, weshalb gerade zur ehemaligen
Neujahrs-, heute Weihnachts- und Neujahrszeit,
solche sinnige Geschenke verabreicht wurden. Wer
solche genoß und dazu noch die den himmlischen
Fruchtbarkeitszeichen nachgebildeten Weihnachts-
gebäcke, durfte wohlvorbereitet ins neue Jahr treten.
Wir verstehen nun unsere primitiven, aber natür-
liehen Weihnachtsgeschenke besser, welche über die
Jahreswende vom Klaustag bis zum Dreikönigsfest
eine bedeutsame Rolle spielen. Diese typischen
Gaben sind an unserer Bochselnacht heute noch an
denjenigen Orten, wo der Brauch noch ursprüng-
licher und unverfälschter ist, allgemeiner Natur. Dies
ist deshalb als weiterer und wichtiger Beweis aus-
zuwerten, daß die Bochselnacht ein Advents-
brauch ist.

1 8. Ist Ihnen bekannt, daß sich statt des Umzuges
nur einige Gruppen von Kindern (Erwachsene?)
zusammentaten, welche vor den Häusern sangen
und dafür Gaben erbettelten?

Die Beantwortung ergibt sich teilweise aus dem
Vorhergehenden; zusammenfassend sei als Ergebnis
festgehalten, daß vor zirka 70 Jahren, heute noch in
kleinern Orten, der Umzug durch Gruppen von Kin-
dern durchgeführt wird, da die kleinere Schülerzahl
und die oft geringere Beteiligung keinen eigentlichen
Umzug ermöglichten.

19. Wurde sogar von Teilnehmern an die Häuser
geklopft?

Das Anklopfen wurde bis in die Gegenwart in
Boltshausen, Ottoberg und Weerswilen ausgeübt; in
Berg und Hugelshofen bis vor zirka 20 Jahren, auf-
fallend selten in Mauren; doch ist daselbst das An-
künden auf diese Weise unnötig, da sich die Buben
durch Lärminstrumente bemerkbar machen. In
Weinfelden hat sich die Sitte des Anklopfens schon
längst verloren und kann, obwohl einige Antwort-
geber diese noch bezeugen, nicht mehr mit Sicher-
heit nachgewiesen werden. In Märstetten hingegen
mögen sich die ältern Leute dessen erinnern.

20. Ist Ihnen bekannt, daß am Umzug ein oder
mehrere Maskierte teilnahmen?

Von alten Leuten wird dies aus drei Orten be-
stätigt, doch ergaben die Nachforschungen, daß sie
das Erinnerungsvermögen täuschte und eine Ver-
wechslung mit der Fasnachtszeit vorlag. Das Feh-
len von Maskierten belegt wiederum die Tatsache,
daß der Brauch nicht als Fruchtbarkeitsritus für die
Segnung der Felder angesprochen werden kann,
denn sonst würde eine dämonenhafte Gestalt mit-
geführt, wie dies in den meisten der Winterbräuche
bei Umzügen der Fall ist.

21. Ist Ihnen bekannt, daß Teilnehmer des Um-
zuges Gegenstände an die Türen oder Fenster ge-
worfen haben (Erbsen, Nüsse, kleine Steinchen,
eventuell sogar altes Geschirr)

Den einzigen zwei bejahenden Antworten liegt
der Sinn zugrunde, daß die jungen Leute dies aus
Übermut gelegentlich taten. Andere Leute des Dor-
fes wissen nämlich nichts davon zu berichten. Die
Verneinung dieser Frage ist insofern wesentlich, als
eine Parallelität mit der Rheinfelder Bochselnacht
abgelehnt werden muß. Dies dürfte davon herrüh-
ren, daß die dortige Bochselnacht möglicherweise
noch mehr von der süddeutschen Klöpfleinsnacht
beeinflußt wurde, bei welcher das Erbsenwerfen oft
typisch ist.

22. Ist die Bochselnacht einmal eingeschränkt
worden, behördlich, ganz oder teilweise?

Darüber fehlen jegliche Aufzeichnungen.

23. Feierten die Erwachsenen die Bochselnacht
abends durch einen Hock?

Aus Weinfelden wissen wir, daß ehedem die
Musikgesellschaft zusammengekommen ist und einen
gemütlichen Hock veranstaltete, der leider aufgehört
hat. Der Männerchor Weinfelden hingegen hat diese
Tradition seit Jahrzehnten wieder aufgenommen.
Zweifellos ist aber dieser Hock dem zeitlichen Zu-
sammentreffen mit der regelmäßigen Donnerstag-
gesangstunde teilweise zuzuschreiben. In Ottoberg
wird der Hock noch tapfer in Ehren gehalten, in
Mauren weniger. In Berg fand gelegentlich ein Hock
statt, an dem vorwiegend nur Männer teilnahmen.
In Hugelshofen und Märstetten findet oder fand
keine gesellige Vereinigung der Erwachsenen statt.

20



Wir dürfen daraus schließen, daß das Zusammen-
gehen der Erwachsenen eine Zufälligkeit und keines-
wegs mit dem Brauche wesensverwandt ist. Die
Fröhlichkeit der Jugend, das Miterleben der Er-
wachsenen führte sie in freier Weise zusammen, wo-
bei die Jugenderinnerungen aus der eigenen Bochsel-
nachtzeit stets aufgefrischt wurden.

24. Wurde dabei ein besonderes Gebäck ser-
viert?

Hier stoßen wir auf eine ausgesprochene Eigen-
tümlichkeit, denn in keinem der Adventsbräuche
unseres Sprachgebietes werden Böllenweggen als be-
sonderes Gebäck in derart beträchtlichen Auflagen
verzehrt, wie bei unserer Bochselnacht. Wir wissen
allerdings, daß Weihnachtsgebäcke als Analogie-
zauber genossen wurden oder noch werden. Doch
der Böllenweggen (Zwiebelbrot in Weggenform) ist
fremdartig. Messikofer berichtet allerdings in seiner
Schrift «Aus alter Zeit» von einem Böllenspiel am
Andreas- und am Weihnachtsabend, als Orakel für
die Witterung des nächsten Jahres. Er bezeichnet
auch die Sitte, Zwiebel- oder andere Wähen in ver-
schiedenster Sorte zu essen, als eine vorreformato-
rische. Da die Zwiebel als Heilpflanze galt und ein
erprobtes Mittel gegen innere Blutungen und Nasen-
bluten sei, ist ein spezieller Zusammenhang nicht
von der Hand zu weisen. Die ältesten Leute berich-
ten darüber, so daß kein Zweifel besteht, daß das

Böllenweggen-Essen, das nur an diesem Tage erfolgt,
eine Tradition seit Generationen sei. Eigentümlicher-
weise bekennt sich nur ein Antwortgeber von Mär-
Stetten zu dieser Gepflogenheit, wogegen alle ande-
ren nichts davon wissen. — Die massenhafte Ver-
arbeitung auf der einen Seite, das Fehlen auf der
andern und der Umstand, daß die Böllenweggen nur
beim Bäcker gekauft und nicht als Hausgebäck be-
kannt sind, läßt allerdings schließen, daß der Böl-
lenweggen mehr eine geschäftliche Angelegenheit
der Bäcker zu sein scheint, als eine im symbolischen
Zusammenhang mit der Bochselnacht stehende. Be-
deutungsvoller ist der Genuß von Birnenweggen ;

er hat zwar heute seine ursprüngliche Bedeutung
wie der Neujahrszopf verloren, da man beide
Spezialgebäcke zu jeder Zeit kaufen kann, wodurch
natürlich die mystische Bedeutung überlebt ist.

25. Wurde der neue Most, in Weingegenden der
neue Wein, probiert?

Obwohl Weinfelden, Boltshausen und Ottoberg,
wie auch Märstetten vorwiegend Weingegenden sind,
wird übereinstimmend auch aus andern Orten be-
richtet, daß oft der neue Most probiert wurde. Mag
dies seit Menschengedenken so gewesen sein, in
sachlichen Zusammenhang mit der Bochselnacht ist
dies nicht zu bringen. Ich glaube, diese Gepflogenheit
so deuten zu dürfen, daß bei Anlaß der geselligen
Bochselnacht die Leute aus freundnachbarlichen
Gründen zu einem Hock in den Bauernhäusern zu-
sammengekommen sind, wo der Most das Haus-
getränk und vielfach, wenn er gut geraten, der Stolz

des Hauses ist. Da früher die selbstgekelterten Weine
wie Obstsäfte in den Fässern nie eher angestochen
wurden, ehe sie hell zu werden begannen, wurde
dieser gesellige Anlaß zur ersten Probe benutzt.

f
Die Weggen schmecken gut

Phot, Hausamanrij St. Gallen

26. Wurde an diesem Abend besonders viel und
gut gegessen?

Früher war das noch eher der Fall als heute. Man
ist versucht, an unsere Zunftmähler zu denken. Doch
müssen wir feststellen, daß an diesem Abend keine
besondern Festessen zubereitet werden, sondern
nach ursprünglicher bäuerlicher Sitte Brot, Nüsse,
Birnenweggen und eben die nur für diesen Tag ge-
backenen Böllenweggen.

27. An welchem Tag wurde die Bochselnacht
jeweils gefeiert?

Die Beantwortung ist durchaus einheitlich; denn
sie knüpft an eine allgemeine Regel. Die Bochsel-
nacht findet an einem Adventsdonnerstage statt, und
zwar am letzten in der ganzen Woche vor Weih-
nachten. Zweifellos darf diese auf das Weihnachts-
fest bezogene Regel als ein kräftiger Beweis für den
Ursprung der Bochselnacht verwertet werden. Wäre
nämlich die Bochselnacht ein Pestbrauch, so wäre
eine so strenge Beziehung zum Christfest völlig unbe-
gründet, außer man hätte damit eine zeitliche Grenze
gegen das Betteln und Gabenbitten gesteckt. Das

war aber nicht nötig, denn die Geschenke, die ge-
macht werden, sind ideeller und nicht materieller
Natur.

28. Welche Schreibweise ist Ihnen geläufig?
Es mutet den Verfasser fremd an, daß Hermann

Stähelin seine Monographie mit Boxelnacht über-
schreibt, obwohl diese Schreibart sonst nirgends ge-
läufig ist. Sie mag als eine orthographische Extratour
erklärt sein, unser mundartliches «chs» durch ein

«x» wiederzugeben. (Ochse Oxe, Buchs Bux,
wichsen wixen. In unserer Mundart hören wir
noch nebeneinander Bochselnacht und Boxelnacht,
doch läßt uns die Forschung nur die vom Verb
«boche oder bos(s)le» abgeleiteten Hauptwörter
Bochselnacht oder Bosselnacht oder Buchsienacht
finden. Unsere Bevölkerung bedient sich der ersten

21



Schreibweise, wogegen die süddeutsche Bezeichnung
Klöpfleinsnacht bei uns unbekannt ist.

Mit dieser 28. Frage war meine Enquête abge-
schlössen. Ich beschränkte sie auf Motive, die mit
dem Brauch in direktem Zusammenhange stehen.
Ich hätte sie noch auf andere Details ausdehnen kön-
nen. So ist zum Beispiel die Berechtigung der Schul-
jugend, in aller Offenheit an diesem Tage rauchen
zu dürfen, schon so alt, daß sie nahezu zur Tradition
geworden ist. Sie ist aber nicht wesensverwandt und
kann nur als eine Freiheit den Kindern gegenüber
angesprochen werden, wie man solche an beson-
deren Festtagen gerne gewährt. Der Unterhaltungs-
abend der Sekundarschüler Weinfeldens ist nun
nahezu 40 Jahre alt. Obwohl er mit der Bochsel-
nacht keine direkte Beziehung hat, würde man ihn
heute nur ungern missen, denn er bereitet stets viel
Freude. Da das Spiel einem Bedürfnis der Jugend
selbst entsprungen ist, ihre Begabung im Musizieren
und Theaterspielen den Eltern, Lehrern und Mit-
schülern zeigen zu können, verdient es, als Glied
der Weinfelder Bochselnacht festgehalten zu werden.

Schlußfolgerungen

Nach meinen kritischen Untersuchungen gelange
ich zum Ergebnis, daß unsere Bochselnacht weder
ein Pest- noch ein heidnischer Brauch ist, sondern
ein Adventsbrauch. Ich fasse die Beweise kurz zu-
sammen :

1. Die Bochselnacht im allgemeinen ist als
Adventsbrauch schon zweihundert Jahre früher
belegt, ehe die Pest über unser Land herein-
brach.

2. Am Umzüge nehmen nur Kinder teil, was für
die Adventsbräuche an den drei Donnerstagen
vor Weihnachten charakteristisch ist.

3. Am Umzug wurden oder werden heute noch
vielfach Weihnachtslieder gesungen.

4. Der Umzug beschränkt sich auf das Dorf, ist
also kein Flurumgang, deshalb kein Fruchtbar-
keitsritus im engern Sinne.

5. Die Bochselnacht ist ein Kinderumzug, bei dem
der Lärm keine zum Brauch gehörende Rolle
spielt.

6. Die Geschenke, welche den umziehenden Kin-
dern verabreicht wurden oder noch werden,
sind dieselben, wie sie für alle Weihnachts-
bräuche typisch sind.

7. Die Sitte des Anklopfens hat sich manchenorts
analog in den Klöpfleinsnächten erhalten.

8. Die Bochselnacht wird nur an einem der bedeu-
tungsvollen Adventsdonnerstage gefeiert, wobei
das Verb «feiern» im selben Sinne gebraucht
wird wie für alle Festtage.

9. Der für den Brauch heute noch allgemein gül-
tige Ausdruck Bochsel nacht wird der Über-
lieferung und dem Sinne in vollem Umfange
noch gerecht.

Ich schließe meine Untersuchungen mit dem
Wunsche, die Bochselnacht möge uns in der jetzigen
Form als Adventsbrauch erhalten bleiben. Die mora-
lische Unterstützung der Lehrerschaft, wie wir sie

ringsum mit Freude feststellen, bürgt dafür.

Der Thurgau ist auffallend arm an Volksbräuchen;
darum müssen wir die Bochselnacht in Ehren halten.

Die Kinder am Schlußakt in der Turnhalle in Weinfelden
Phot, Hausamann, St. Gallen

22


	Die Bochselnacht in Weinfelden und Umgebung

