Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 80 (2024)

Heft: 1

Artikel: Christus gepredigt : empirische Annaherungen an die gegenwartige
Predigtpraxis

Autor: Hoffmann, Christine Wenona

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1055464

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1055464
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Christus gepredigt. Empirische Anniherungen
an die gegenwirtige Predigtpraxis

Christine Wenona Hoffmann

Christus predigen. Selbstverstindlichkeit und zentrales Anliegen der evangeli-
schen Predigtpraxis und durch Luther selbst als solche ausgewiesen — «nihil nisi
Christus praedicandus»." Doch was einleuchtend und eindeutig in Bezugauf seine
Zentralitit und Notwendigkeit wirke,” ist erstaunlicherweise im deutschsprachi-
gen Raum nur fragmentarisch aus praktisch-theologischer und explizit homileti-
scher Perspektive erschlossen’ und lisst damit auch in Hinblick auf die konkrete
Predigtpraxis hierzulande noch viele Fragen offen. Dies gilt sowohl in Bezug auf
ihre Vorbereitung, Inhalte, Performanz und gottesdienstliche Einbettung als
auch auf ihre dogmatische Erschlieffung. So gibt die Frage danach, wie Christus
gepredigt wird, nicht nur Einblick in dessen christologische Verhandlung und
Bestimmung, sondern auch darein, wie die gegenwirtige Predigtpraxis Inhalte
und Anliegen transportiert und mit Vorgaben wie der Perikopenordnung der
Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD) umgeht, ja ob und wenn ja, welchen
Einfluss diese Ordnung auf die Predigt selbst hat. Zudem ist die Christuspredigt
stets im Kontext ihres gottesdienstlichen Geschehens zu verorten, in dem Jesus
vielfiltig als der gegenwirtig wirksame Christus erfahrbar ist* — sei dies im Lied,
Gebet oder Sakrament; sei es im Kirchenraum selbst,’ im Kreuz oder der Bibel;

1 WA 16: 113 (7f).

2 Vgl. dazu exemplarisch Meyer-Blanck 2011: 189. Zudem ist hier anzumerken, dass der Hinweis
auf die Notwendigkeit im Umkehrschluss nicht bedeutet, dass evangelische Predigt nur als
Christuspredigt zu einer veritablen solchen wird. Auf den hieran anschliefenden Diskurs um
die (theologische) Bedeutung alttestamentlicher Predigt kann hier allerdings nur verwiesen
werden. Vgl. dazu exemplarisch Deeg/Schiile 2018; Schwier 2003: 139-149.

3 So liegen meines Wissens bis heute kaum predigtgeschichtliche Studien zur gegenwirtigen
Christuspredigt vor. Vgl. Hoffmann 2019: 358. Zu diesem Befund kommt auch Schwier 2019:
29. Die cinzige mir bekannte Ausnahme hierzu bictet Liturgische Konferenz 2021. Ginzlich
anders stellt sich dies im englischsprachigen Kontext dar. So sind die theoretische Reflexion
und Erarbeitung der Christus-Predigt dor seit Jahrzehnten fester Bestandteil homiletischer
und theologischer Forschung: Chapell 2018; Clowney 2003 sowie prominent und mittler-
weile historisch Buttrick 1988.

4 Vgl dazu aus liturgischer Perspektive die Ausfithrungen von Schwier 2019: 24fF.

5 Zum Kirchenraum als Ort des Christuszeugnisses vgl. Bethge 2015; Schindehiicte 2017; Erne
2017; Erne/Schiiz 2010.

ThZ 1/80 (2024) S. 44-68



Christus gepredigt. Empirische Annaherungen an die gegenwartige Predigtpraxis 45

sei es im Laufe des Kirchenjahres, welches immerhin zur Hilfte Christusjahr ist.®
Griinde fiir die bisher nur marginale Verhandlung von Christus-Predigten mo-
gen einerseits in der noch immer nur punktuell etablierten predigtanalytischen
Praxis liegen,” andererseits aber wohl auch in der schlichten Tatsache griinden,
dass ein (vermeintlich) klarer und selbstverstindlicher Sachverhalt, der gleichzei-
tig enorm personlich ist, keine besondere Aufmerksambkeit zu brauchen scheint,?
ja bei dem es hinsichtlich dessen Untersuchung gewisse Vorbehalte gibt.® Auch
die bestehende duferst vielschichtige und umfassend reflektierte dogmatische
Erschlieffung der Figur Jesu Christi® scheint in der praktisch-theologischen und
im Besonderen der homiletischen Forschung bisher wenig Anklang zu finden.

Der vorliegende Artikel ist als ein Versuch zu verstehen, dieser Verbindung
einerseits Aufmerksamkeit zu widmen und nach ihren Ertrigen zu fragen und
andererseits auf Grundlage einer predigtanalytischen Untersuchung Einblicke
in die gegenwirtige deutschsprachige Predigtpraxis zu geben und zu zeigen, wie
Christus darin gepredigt wird. Nach einer Konkretisierung der Forschungsfragen
sowie der Erlduterung des Untersuchungsgegenstands und der -methodik wer-
den dafiir zunichst einige formale und dann inhaltliche Auffilligkeiten in Bezug
auf die untersuchten Predigten besprochen. Diese miinden abschliefend in die
Beschreibung und Auswertung der hierin auszumachenden Deutungsmuster.
All dies geschieht ausgehend vom Predigtbefund selbst. So wird dieser dogma-
tisch rickgebunden reflektiert und anschliefend auf seine Tragfihigkeit hin
untersucht. Auch Fallstricke und sich ergebende Schwierigkeiten kommen darin
in den Blick, bevor eine Ergebnissicherung und ein Ausblick die Uberlegungen
fir den Moment abschliefSen.

1. Fragestellung, Annéiberung und Vorannahmen

68 Predigren zu Lk 1,26-38 geben im Folgenden Antwort auf die zentrale Frage,
wie Christus heute gepredigt wird und wer Christus fiir Predigende heute ist. Sie
nehmen damit praktisch-theologisch und empirisch auswertbar auf, was Dietrich

6 So wiederholt und erzihle der Gottesdienst vom Advent bis Pfingsten die Heilsgeschichte
und ziele auf die feiernde Partizipation der Gemeinde und des Einzelnen ab. Vgl. Schwier
2019: 25,

Vgl. Hoffmann 2019: 51-56 sowie bereits Wohrle 2006: 193-201.

Vgl. auch Schwier 2019: 29.

Ahnlich Solymdr 2009.

10 Vgl ua. Kértner 2011: V; Welker 2012: 13fF.

o oo ]



46 Christine Wenona Hoffmann

Bonhoeffer prominent 194 4 fragte: «Was mich unablissig bewegt, ist die Frage,
... wer Christus heute fiir uns eigentlich ist»," und was seitdem zumindest in der
Systematischen Theologie gut erforscht vorliegt.” Ausgangspunkt der vorliegen-
den Uberlegungen ist die Predigt selbst und zwar dort, wo sie allsonntiglich statt-
findet: in den Gemeinden vor Ort.” So wird im Folgenden anhand von «norma-
len» Gemeindepredigten ein Tableau christologischer Spielarten nachgezeichnet,
welches Einblick in und Antworten auf die oben genannten Forschungsfragen
gibt.'Es zeigt, wie Christus gegenwirtig gepredigt wird und gibt aus prakeisch-
theologischer Perspektive Aufschluss dartiber, welcher impliziten Dogmatik die
Predigten folgen.

Eine Herausforderungund notwendige MafSnahme dieser Untersuchungist es,
das Tableau der Spielarten christologischer Auslegungen zunichst zu beschrin-
ken, da dieses so vielfiltig wie Gott selbst ist und den Rahmen der vorliegenden
Uberlegungen bei Weitem sprengen wiirde. Davon ausgehend, dass die Bibel
selbst ein einzigartiger Versuch ist, iiber Gott zu reden, bleiben einzelne chris-
tologische Deutungen jeweils Stimmanteile in einem groflen Ganzen. Sie sind
in ihrer Einzelheit und gleichzeitig immer in Verbindung miteinander zu deu-
ten und erstrecken sich von inkarnatorischen Perspektiven (L 18, 55, 61, 63), tiber
zahlreiche herrschaftliche Zuschreibungen in Form der jesuanischen Hoheitstitel
(bes. L 49), identifikatorische Gleichsetzungen (L 1) bis hin zu einer eschatologi-
schen Perspektive, die sich besonders in der Heilsbedeutung des Todes Christi
zeigt (L $8). Zur grundsitzlichen Orientierung in all dieser Rede ist nicht nur
zwischen der Person und dem Werk Jesu Christi, sondern auch zwischen den
Ausgangspunkten der Frage nach Jesus als dem Christus zu unterscheiden.
Griindet diese auf dem Menschen Jesus von Nazareth (Christologie von unten)
oder wurzelt sie in der zweiten Person des trinitarischen Gottes (Christologie
von oben)?** Dariiber hinaus ist zu differenzieren zwischen direkter jesuanischer
Rede, Gottesrede und dem Erzihlen von ihm. Allein dieser kleine Ausschnitt

11 Bonhoeffer 1998: 402. Bonhoefter formulierc diese Frage, in der hier vorliegenden Formu-
lierung, in seinem Brief an Eberhard Bethge vom 30.04.194 4. Sie ist vor dem theologischen
Hintergrund seiner Ausfithrungen in der Christologievorlesung von 1933 (DBW 12) zu lesen.

1z Vgl wa. Korener 2011: V; Welker 2012: 134f.

13 Einen dhnlichen Ansatz zur «Normalform» der Predigt wihle Block in seiner Studie, Block
2012: 206f.

14  Zur, hier nur sehr verkiirze und vercinfacht dargestellten, Christologic von oben/von unten
vgl. ausfithrlicher sowie gleichsam kompakt Danz 2013: 181-18s.



Christus gepredigt. Empirische Anniherungen an die gegenwirtige Predigtpraxis 47

moglicher Fragestellungen und zu untersuchender Perspektiven zeigt, wie
wichtig eine initiale Festlegung auf den Untersuchungsgegenstand sowie das
Untersuchungsvorgehen ist. Um die Predigten selbst sprechen zu lassen und sie
in ihrer dogmatischen Eigenstindigkeit ernst zu nehmen, soll hier gerade niche
von einem dogmatischen Topos oder aber einer bestimmten Redeform aus unter-
sucht werden.” Vielmehr kommen Predigten zu einer konkreten Bibelstelle in
den Blick. Dies schrinkt den thematischen Radius zwar zunichst ein, garantiert
aber gleichzeitig neben einer direkten Vergleichbarkeit eine moglichst objektive,
da inhaltsanalytisch begriindete, Deutungsmusterauswahl.

2. Untersuchungsgegenstand und -methodik

Gegenstand der vorliegenden Untersuchung sind 68 schriftlich vorliegende, ge-
haltene Predigten von Pfarrpersonen der Gliedkirchen der EKD zur Perikope
Lk 1,26-38, empfohlener Predigttext fuir den 4. Advent in der Perikopenreihe I11
(bis 2018)/IV (ab 2018). Predigten im Audioformat oder Videoaufnahmen wurden
in der Untersuchung nicht bedacht. Ebenso finden Predigten von nicht primir
im Verkiindigungsdienst titigen Personen wie Bischéf:innen, Professor:innen,
Politiker:innen oder prominenten, predigenden Personen keine Aufnahme. Diese
Einschrinkung liegt in dem Bestreben begriindet, damit primir auch implizite
Dogmatik zu erschlieflen, da im Gemeindealltag die Predigtvorbereitungszeit
meist beschrinkter ist, bzw. haufiger auf Predigtnarrative zuriickgegriffen wird.*
Es wurden ausschliefSlich Predigten untersucht, die im Internet veréffentliche
wurden und Gber gingige Suchmaschinen'” unentgeltlich unter den folgenden
Schlagworten zuginglich waren: Lk 1,26-38; Predigt Lk 1,26-38; Lukas 1,26-38;
Predigt Lukas 1,26-38. Diese gewihlte Perikope scheint aus vielerlei Hinsiche
geeignet fur eine Untersuchung zur Art und Gestaltung der Christuspredigt.
Erstens fithre sie die Lesenden an den Anfang dessen, wie Jesus als der Christus
verstanden werden kann und welche Deutungen ihm schon vor Krippe, Stall
und Geburt angetragen wurde.”® Er ist noch gar nicht richtig da und doch ist

15 Anders die hamartologisch ausgerichtete Studie von Block 2012.

16 Zu diesem Ergebnis komme die grof angelegte Studie der Autorin, anhand einer ausfiihr-
lichen Untersuchung von 235 Predigten. Vgl. Hoffmann 2019: 352fF.

17 heep://www.bing.com/2cc=de, https://www.ccosia.org/, hteps://www.google.de/, hteps://
www.ixquick.com/deu/ (08.05.23).

18 Vgl.zu dieser besonderen Dynamik als Predigtherausforderung auch Finze-Michaelsen 2021: 26.



48 Christine Wenona Hoffmann

schon alles umrissen und gesagt. So ist die Perikope gleichzeitig und in all ihrer
Anfinglichkeit auch die letzte Geschichte vor seiner Geburt, Héhepunkt und
Ziel «allen Warten[s] der heiligen Geschichte».” Zweitens sorgt die Prominenz
der Perikope sowie ihre Verankerung in der Perikopenreihe dafiir, dass genii-
gend Untersuchungsmaterial zur Verfiigung steht, um eine aussagekriftige,
valide Untersuchung zu garantieren. Der Untersuchungszeitraum umfasst
die Jahre 1998—2022. Mit dem Jahr 1998 als Ausgangspunkt ist die grofstmag-
liche Quellenspanne abgebildet, da die verbreitete Nutzung des Internets als
Publikationsforum fiir eigene Predigten erst seit Mitte der neunziger Jahre auch
von Gemeindepfarrpersonen erfolgte. Fiir die Untersuchung wurde jeder der 68
Predigten dem Buchstaben L (Lukas) folgend eine fortlaufende Nummer zur ein-
deutigen Zuordnung zugeteilt, die gleichzeitig die Anonymisierung der Predigten
sicherstellt.*> Zur Beantwortung der Forschungsfragen wurden die vorliegenden
Predigten inhaltsanalytisch untersucht, wobei sowohl nach Schlagworten als
auch frequenzanalytisch kategorisiert wurde.* Dieses Vorgehen orientiert sich an
der empirischen Methodik der Predigtanalyse, die sich seit den 1970er-Jahren der
strukturellen, rhetorischen,* sprachwissenschaftlichen,” psychologischen,** re-
zeptionsisthetischen oder theologischen** Durchleuchtung von Predigten und
deren Vortragannimmt. Ziel dieses Verfahren ist es, «dem Predigen [damit] selbst
auf die Spur zu kommen, indem [...] methodisch nach den Voraussetzungen und
Bedingungen des Gelingens oder Misslingens einer bestimmten Predigt»*” ge-
fragt wird. Reflexion und Analyse dieser Erkenntnisse sowie methodische und
sprachtheoretische Aufarbeitung sollen langfristig zu einer Verbesserung der
Predigtpraxis fithren. Interessanterweise ist jedoch zu konstatieren, dass die

19 Barth 1998: 216.

20 Simtliche Predigten sowie deren Quellen sind bei der Autorin auf Anfrage cinzuschen.

a1 Vgl Frith 72011: 147-212; Mayring "2010: 13ff,; Merten 1983: 147. Zur empirischen Theologie
als Grundlegung fiir die Predigtanalyse und als zentrales Instrument praktisch-theologischer
Forschung vgl. Hoffmann 2019: 48fF. Hier findet sich auch eine genaue Beschreibung des auch
hier angewendeten Analysevorgehens.

22 Vgl. Josuttis 1968: s11-527; Otro 1976.

23 Vgl. Grabner-Haider 1971.

24 Vgl. Walther-Sollich 1997; Riemann 1974: 152-166; Piper (1976) *2009: 345-359.

25 Vgl Martin 1984: 46—58.

26 Vgl. Liitze 2006.

27 Grozinger 2008: 298,



Christus gepredigt. Empirische Anniherungen an die gegenwirtige Predigtpraxis 49

Predigtanalyse — trotz ihrer Verortung innerhalb der empirischen Theologie*®
und nach ihren Hochphasen in den siebziger und neunziger Jahren des vergange-
nen Jahrhunderts® — gegenwirtig noch immer «kein besonders aktuelles Thema
der Homiletik»* darstellt. Dies verwundert besonders angesichts der Tatsache,
dass die wissenschaftliche Beschiftigung mit Predigten als realen Objekten selbst
bereits ein empirisches Element enthilt. So kann jede Predigt cin durch eine
«Forschungsfrage bezeichnetes Erkenntnisobjekt [im Sinne eines] wahrnehmba-
re[n] bzw. intersubjektiv identifizierbare[n] Korrelat[s] in der Realitdt»* darstel-
len und so Objekt empirischer Forschung werden. Jedoch finden sich nur wenige
Arbeiten, in denen Predigten systematisch und intersubjektiv nachpriifbar ge-
sammelt, untersucht und reflektiert werden.»

3. Formale und inhaltliche Analyse der Predigten

Der zu untersuchende Predigtkatalog umfasst mit 68 Predigten simtliche den
Auswahlkriterien entsprechende Predigten. Diese wurden in eine Datenmatrix
iibertragen und zunichst hinsichtlich ihrer Verteilung ausgewertet (Abb. 1).

Die wohl offensichtlichste Auffilligkeit ist die abnehmende Anzahl an
Predigten, wenngleich die Nutzung digitaler Medien und im Besonderen des
Internets in den vergangenen Jahren deutlich zugenommen hat.® Uber die
Griinde hierfiir lisst sich nur spekulieren, bzw. fiir das Jahr 2021 konstatieren,
dass zum 4. Advent in weiten Teilen Deutschlands inmitten der 4. Coronawelle
die Gottesdienste nur eingeschrinke, verkiirzt sowie unter Sicherheitsauflagen
stattfinden durften und viele Gottesdienste per Video gestreamt oder aufge-
zeichnet wurden.* Dies konnte ein moglicher Grund fur die geringe Anzahl
an schriftlich hochgeladenen Predigten sein. Dennoch bleibt hier, und beson-
ders hinsichtlich des Einbruchs im Jahr 2016, ein Fragezeichen stehen. Was
die Verteilung des Perikopentextes innerhalb oder auflerhalb der Reihe angeht,

28 Zur Geschichte und Entwicklung der empirischen Theologie mit besonderem Bezug auf die
Predigtanalyse vgl. Hoffmann 2019: 48

29 Zur historischen Entwicklung der Predigtanalyse siche Wéhtle 2006: 193-201.

30 So bereits vor fast 20 Jahren Wohrle 2006: 195.

31 Frith72011: 27.

32 Neben der Untersuchung von Hoffmann 2019: bes. 43—47 sind hier die Studien von Block
2012: bes. 203—225 sowie Roth 2002: bes.137{F anzufithren.

33 In Bezugauf kirchliche Kontexte reflektiert und dargestellt bei EKD 2021: 18fF.

34 heeps://www.deutschlandfunk.de/was-modellierer-empfehlen-100.html (17.05.2023).



50 Christine Wenona Hoffmann

Predigten zu Lk 1,26-38

®am 4. Advent (bis 2018 nach Perikopenreihe III/ab 2018 nach Perikopenreihe IV)
= Predigten, die auBBerhalb der Perikopenreihe gehalten wurden

16 15 s
14
212
B
T 10 9
-9
58
e =1
= 6
<
24 N
< 3
3 2 8
o |
0_] e et
o0 00 N O — N
[=2) — e N A
N [ or S i R e TR o
ot [ B o B o B o B o |

Abbildung 1: Verteilung der Predigten zu Lk 1,26-38 im Untersuchungszeitraum

zieht Lk 1,26-38 mit seiner ca. 30%igen reihenunabhingigen Verwendung mit
anderen bekannten oder traditionsstarken Perikopen mit.» Dies entspricht der
Verteilung anderer klassischer Perikopen zu kirchlichen Feiertagen. Die durch-
schnittliche Abweichung von weniger prominenten Perikopentexten, bspw. in
der Trinitatiszeit, liegt hingegen meist bei unter 10%.*

Wer also ist Jesus Christus fiir diese Predigenden? Wie verstehen sie Jesus als
Christus, welche christologischen Deutungsangebote machen sie den Horenden
und Lesenden und wie begriinden sie diese? Auffillig, wenn auch wenig tiber-
raschend, ist zunichst, dass sich fast alle Deutungsangebote auf die Hypostasen
Gottes beziehen. Jesus Christus wird als Sohn Gottes, als menschgewordener
Gott sowie als Wirken des Heiligen Geistes gepredigt. Die sich hieraus erge-
bende, zunichst naheliegende methodische Idee, von den Hypostasen Gottes
ausgehend also auch die Kategorien und Deutungsmuster zu entwickeln, ist mit

35 Dies gilt nachgewiesen bspw. fiir die Perikopen Rom 3,21-28[31] sowie Mt 1,18-25. So konnte
fiir diese gezeigt werden, dass auch ihre Rezeption auflerhalb der Perikopenreihe ebenfalls
30% beinhaltete. Vgl. Hoffmann 2019: 45 sowie Hoffmann 2016: 387.

36 Vgl. Hoffmann 2019: 4sf.



Christus gepredigt. Empirische Annaherungen an die gegenwirtige Predigtpraxis = s1

der inhaltsanalytischen Ausrichtung der Untersuchung allerdings nicht kom-
patibel.” Da die vorliegende Untersuchung vom Inhalt der Predigten ausgeht,
ist auch die Kategorienbildung von diesem aus zu entwickeln.”* Zudem sind vor
dem Hintergrund der Lehrentscheidung «opera trinitatis ad extra sunt indivi-
sa»* der immanenten Trinititslehre viele der Deutungsmuster niche klar einer
der Hypostasen zuzuordnen: Zu welcher Hypostase lassen sich beispielsweise
Deutungen, die die Zwei-Naturen-Lehre betonen, zuordnen? Folglich gilt es, im
inhaltsanalytischen Verfahren die Kategorien bottom-up aus den Predigten her-
aus zu entwickeln.*> Wenngleich sich tiberraschend viele Predigten als eindeutig
erwiesen, liegen auch solche vor, die verschiedene Kategorien aufweisen und da-
mit unterschiedlichen Deutungsmustern zugeordnet werden kénnten. Das ge-
wiithlte, statistisch fundierte Analyseverfahren ermdglicht jedoch auch hier eine
eindeutige Kategorienbildung und anschlieffende Deutungsmusterzuordnung.*

Eine weitere grundlegende Beobachtungam Predigtkatalog ist die Feststellung,
dass zahlreiche Predigende die Jungfrauengeburt als Erklirungsmuster fur
ihre christologischen Konstatierungen nutzen.** Sie dient zur Erklirung und
Verdeutlichung der Deutungen: «Geboren von der Jungfrau Maria [...] der
Satz sagt nichts tiber den Zustand der Mutter, sondern iiber die Herkunft des
Sohnes, nimlich, wie man sehen kann: den schickt uns der Himmel.» (L s8) so-
wie: «Darum brauchen wir die Jungfrauengeburt [...] nur so wird es klar» (L 3)
Ob und inwiefern die Jungfrauengeburt als christologisches Erklirungsmuster

37  Einfithrend in die empirische Methodik als Grundlage und Primisse der hier angewendeten
Predigtanalyse vgl. Hoffmann 2024.

38 Vgl Kuckartz 2012: 59 sowie cinfithrend Frith 72011, Eine Einfithrung und einen Uberblick
iiber die inhaltsanalytischen Ansitze in der Predigtforschung und -analyse bietet Hoffmann
2019: §7—60.

39 Ausgefithre u.a. bei Hirle 2007: 396.

40 Zur induktiven Kategorienbildung vgl. Kuckartz 2012: 59. Diese findet sowohl statistisch-
tabellarisch als auch verbal-interpretativ statt. Vgl. Kuckartz 2012: 109.

41 Dabei wird, gemifl dem Forschungsdesign, das jeweilige Hauptmotiv abgebildet. Vgl. Ku-
ckartz 2012: 109.

42 So fithren immerhin 61 % der Predigten die Jungfrauengeburt als zentrales Erklirungsmuster
tur ihre christologischen Konstatierungen an. Vgl. zu diesem Phiinomen Hoffmann 2016: 394.



52 Christine Wenona Hoffmann

Christologische Deutungsmuster

Zeichen der neuen
Schopfung
13%

Wirken des Heiligen Menschgewordener
Geistes Gott

16% L 50%

Abbildung 2: Quantitative Verteilung der christologischen Deutungsmuster im
Gesamtzeitraum 1998—2022

dienen kann, ist im Anschluss an die jeweiligen Deutungsmuster kurz zu disku-
tieren, soll hier aber nicht im Zentrum der Uberlegungen stehen.®

Folgende christologische Deutungsmuster lassen sich in den Predigten
ausmachen:

In 34 der 68 Predigten zu der Perikope Lk 1,26-38 wird Jesus Christus
als menschgewordener Gott gepredigt, 14 der Predigten verstehen ihn als
Gottessohn, 11 deuten seine Existenz als Ausdruck des Wirkens des Heiligen
Geistes und 9 als Zeichen der neuen Schépfung (Abb. 2). Neben dieser noch im-
mer relativ homogenen Verteilung ist zudem bemerkenswert, dass die Verteilung
der Deutungsmuster sich im Laufe der Jahre deutlich verinderte und zuneh-
mend heterogener wurde. Die folgende Tabelle zeigt die Verteilungen und deren
Entwicklung in den Jahren:

43 Die Frage nach den christologischen Deutungen der Jungfrauengeburt und deren textlichen
Begriindungen im Kontext der Geburtsgeschichten in Lk 1,26-38 sowie Mt 1,18-25 gehe ge-
sondert und ausfithrlich nach: Hoffmann 2016: 385—411.



Christus gepredigt. Empirische Anniherungen an die gegenwirtige Predigtpraxis = 53

Deutungsmuster
Jahre Mensch- Gottessohn Wirken des Zeichen der neuen
gewordener Gott Heiligen Geistes Schépfung
1998-2012 27 (61%) 7 (16%) 6 (14%) 4 (9%)
2013-2022 7 (30%) 7(30%) 5 (20%) 5(20%)
1998—2022 34 (50%) 14 (21%) 11 (16%) 9 (13%)

Abbildung 3: Darstellung der Deutungsmusterverteilung zwischen 1998 und 2022

Besonders auffillig ist hier die Deutung Jesu Christi als menschgewordenem
Gott: In den Jahren 1998-2012 deuteten 61% der Predigenden Jesus Christus
als menschgewordenen Gott, wihrend die anderen Deutungsmuster mit maxi-
mal 16% vertreten waren (Gottessohn: 16%; Wirken des Heiligen Geistes: 14%;
Zcichen der neuen Schopfung: 9%). In den Jahren 2013-2022 hingegen ver-
teilte sich die Deutung mit jeweils 20, bzw. 30 % relativ gleichmiRig auf alle vier
Deutungsmuster (menschgewordener Gott: 30%; Gottessohn: 30%; Wirken des
Heiligen Geistes: 20%; Zeichen der neuen Schépfung: 20%). Damit halbiert
sich der Anteil der Predigten des Deutungsmusters menschgewordener Gott.
Inhaltlich lassen sich die Deutungsmuster wie folgt umschreiben und theolo-
gisch entfalten:

4. Christus gepredigt. Deutungen und deren Begriindungen
4.1 Jesus Christus als menschgewordener Gott

Der bei weitem grofite Teil der Predigten*# spricht von Jesus Christus als mensch-
gewordenem Gott: «In diesem Kind kommt Gott selbst zur Welt.» (L 61) «[...]
er wird ganz Mensch.» (L 24) Jesus als der Christus fungiert als Bild fiir Gottes
Gegenwart und seine Wirklichkeit in der Welt (L 61).

Dabei divergieren die von den einzelnen Predigenden jeweils betonten Aspekte
der Menschwerdung Gottes jedoch deutlich. So heben die meisten von ihnen
die Nihe Gottes zu den Menschen hervor (L 30, 35, 45, 46, 61), andere richten
ihr Augenmerk vor allem auf seine Gnade (L 7) und wieder andere befassen sich

44 L 7.14,16,17,18, 20, 21, 23, 24, 26, 28, 29, 30, 35, 37, 39, 43, 44 45, 46, 48, 49, 50, 51, 52, 53, 55,
56, 61, 63, 64, 66, 67, 68.



54 Christine Wenona Hoffmann

primir mit der Konstitution der Person Jesu Christi (L 20). Einige der Predigten
(L ss5, 63) bedienen sich zur Erliuterung der Menschwerdung Gottes zudem des
Bildes der Fleischwerdung des Wortes aus Joh 1,14. Durch seine Zuwendung zu
der Welt, die sich in seiner Menschwerdung manifestiert, driicke sich eine «in-
time Nihe Gottes zu den Menschen» aus (L 61). Diese wird in einigen Predigten
an seine existenzielle Zuwendung als Ausdruck seiner Gnade gekoppelt (L 4s).
Durch seine Barmherzigkeit, die die Menschen in Jesus Christus erfahren, zeigt
und versichert Gott jedem einzelnen Menschen: «Ich bin immer bei dir - in
den Hohen des Lebens genauso wie in seinen Tiefen» (L 48) Dies wird, laut
Predigenden, besonders auch in der Zuwendung Gottes zu Maria, «als junger
Frau aus dem armen Galilda» explizit: Gott sucht durch Christus bewusst die
«[Nihe] zu mir unbedeutende[m] Menschen» (L 52)% und lisst ihn damit «fiir
uns Menschen begreifbarer werden». (L 43) Gleichzeitig bleibt Gott Gott, was
sich in der Rede von Jesus Christus als wahrem Gott und wahrem Menschen
zeigt (L 7,18, 28, 56, 64, 68) und an das Dogma von 451 erinnert.*

Der GrofSteil der Predigten nimmt damit einen Punke auf, der seit der frii-
hen Christenheit ein Zentrum der Debatte um die unio personalis und die da-
mit verbundene Offenbarung Gottes in der Person Jesu Christi darstellt. 431 in
Ephesus, 451 in Chalcedon dogmatisch fixiert, gehort die Menschwerdung Gottes
zu einem der grundlegendsten Fundamente der christlichen Dogmatik. Gott ist
Mensch geworden - und hort dabei nicht auf Gott zu sein.*” Es ist Gott selbst,
der in Jesus Christus 7sz und handelt,*® aber nicht in einer Art Parallelgestalt,*
sondern «[e]r ist ein Mensch wie wir, uns gleich als Geschopf, als ein mensch-
liches Individuum»s® und als solches verletzlich, leidend und sterblich.s* Jesus
Christus ist kein Halbgott oder Engc:l,Sz sondern ganz Mensch — mit all dem,
was einen solchen ausmacht. Diese Erkenntnis kulminiert in besonderer Weise

45 Dieses Motiv ist als Nebenmotiv auch in anderen Predigten zu finden, z.B.: L 23,38, 42, 48, 65.

46 Vgl dazu u.a. Leuenberger-Wenger 2019 sowie die einfithrenden Ausfithrungen u.a. bei Hau-
schild/Drecoll 2016: bes. 161-199.

47  Vgl. Barth ‘1960: 37. Paul Tillich kritisiert an der Formulierung «Gott ist Mensch gewordeny,
dass Gott niemals authéren kann Gotr zu sein und nicht erwas werden kann, was nicht Gort
ist — genau das sei aber in der Aussage, dass er Mensch wird, impliziert. Vgl. Tillich 1958: 104.

48 Vgl ua. Barth ‘1960: 161ff, 203ff; Hiirle 2007: 9off, 319fF.

49 Vgl Barth‘1960: 1641,

so  Barth‘1960: 165.

st Vgl. Miiller 1989: 70.

s2 Vgl Barth ‘1960: 165 sowie Tillich 1958: 182.



Christus gepredigt. Empirische Anniherungen an die gegenwirtige Predigtpraxis = ss

in den Verkiindigungs- und Geburtsgeschichten Jesu,” weshalb sie auch in den
vorliegenden Predigten vielfach Niederschlag findet. Zudem zeigt sich in der
uneingeschrinkten Zuwendung Gottes zum Menschen «die Machtlosigkeit des
Menschen [sowie| sein Unverdienst am Kommen des Reiches Gottes».s* Als vere
Deus et vere homo ist Jesus Christus Teil des kommenden Reiches und gleichzeitig
in voller Partizipation an der menschlichen Situation ganz Mensch.®* Der heran-
gezogene Vergleich mit der Fleischwerdung des Wortes in Joh 1,14 nimmt diese
Bewegung ebenfalls auf. Ebenso, wie es bei der «Geburt Jesu Christi um die echte
Geburt eines echten Menschen»* ging, nimmt Gott ganz am menschlichen Sein
teil’” Anhand der Fleischwerdung Gottes kann also gut deutlich gemacht wer-
den, dass sich Gott in die Einheit und Spannung von Geist und Leib im mensch-
lichen Sein hineinstellt.

Jesus als den Christus zur Verdeutlichung ebendieser Spannung - beson-
ders vor dem Hintergrund seiner angekiindigten Geburt - heranzuzichen,
ist inhaltlich einleuchtend und dogmatisch angemessen. Dabei versuchen die
Predigenden in der Menschwerdung einerseits die unbedingte Nihe: «Gott ist
einer von uns» (L 61) zu verdeutlichen, andererseits wird das Erklirungsmuster
dafiir benutzt, die Komplexitit des Vorgangs und der Zusammenhinge so zu ver-
einfachen, dass das «Unglaubliche» (L 63) verstehbarer und greifbarer wird. Der
Verweis auf die Fragilitit des Lebens — am Beispiel eines Fotus sowie Maria als
Frau und damit einem fragilen, vulnerablen, abhingigen Teil des damaligen ge-
sellschaftlichen Kontextes — spielt dabei eine wesentliche Rolle. Hauptanliegen
dieses Deutungsmusters ist es, die Nihe und Menschlichkeit Gottes zum
Ausdruck zu bringen, welches das Muster im Sinne einer Christologie von unten
charakterisiert.

Interessant ist, dass die in diesem Deutungsmuster hiufig zur Erklirung der
Menschwerdung Gottes herangezogene Jungfrauengeburt, die in der Lukas-
Perikope eine ihrer biblischen Begriindungen findet, dem ausgemachten
Hauptanliegen jedoch ginzlich entgegensteht. So mystifiziert die Annahme,
Jesus sei von einer Jungfrau geboren, dessen menschliche Herkunft cher, als
dass sie zu deren Verstetigung beitriigt. Schirfer noch wird Jesus durch den

53 Vgl. Barth ‘1960: 202.

54  Gollwitzer 1951: 15.

ss Vgl Tillich 1958: 173,

56  Barth’1960: 203,

57 Siche hierzu ausfithrlich und anhand dessen exegetischer Begriindung: Schnelle 2003: 569fF.



56 Christine Wenona Hoffmann

betonten Ausschluss eines menschlichen Vaters von der Zeugung seiner «vol-
len Partizipation an der menschlichen Situation»*® — zumindest in seiner direk-
ten Kausalitit — beraubt. Die Kombination von Menschwerdung Gottes und
Jungfrauengeburt als Erklirungsmuster trigt also nicht.”

4.2. Jesus Christus als Sobn Gottes

14 Predigten predigen Christus vor dem Hintergrund seiner Gottessohnschaft.®
Diese tibersichtliche Anzahl iberrascht zunichst angesichts der Fiille an christo-
logischen Hoheitstiteln, die in der Perikope selbst zu finden ist,” sowie der ex-
pliziten Nennung der Sohnschaft in V. 35, wo es heifit: «darum wird auch das
Heilige, das geboren wird, Gottes Sohn genannt werden». In den Predigten, die
dieses christologische Deutungsmuster wihlen, stellt die Gottessohnschaft Jesu
eine «besonders enge und nahe Bezichung zu Gott» dar und wird gleichzeitig als
ein «Zeichen der unverbriichlichen Treue Gottes gegentiber seinem Sohn» gedeu-
tet, welche (wenn auch nur in einzelnen Predigten) bis in das Leid und den Tod
hineingelesen werden muss (L 58). Sie wird durch Aussagen unterstrichen, die
diese Sohnschaft schon «vor Beginn aller Schopfung» anfangen lassen und die
Priexistenz Jesu Christi als Sohn Gottes hervorheben (L 1). Die Predigten unter-
scheiden sich deutlich, was die Frage des Zusammenhangs der Gottessohnschaft
mit der Art der Zeugung angeht und den alle 14 Predigten dieses Musters ver-
handeln. So erklirt die Gottessohnschaft fiir einige ganz eindeutig: «Jesus kann
keinen menschlichen Vater haben.» (L 1). Anderen Predigenden ist wichtig zu
betonen, dass es bei der Gottessohnschaft tiberhaupt nicht um die Frage nach der
Art der Zeugung geht, sondern damit ausschliefllich Aussagen tiber die Herkunft
des Sohnes gemacht werden (L s8). «<Es geht um das Bekenntnis, dass Jesus aus
Nazareth Gottes Sohn ist» (L 38), welches hier im Vordergrund steht.
Dogmatisch schlieRen diese Uberlegungen an den «Ausdruck der vollkom-
menen Gemeinschaft des Sohnes mit dem Vater»®* und der «darin begriindeten
Offenbarungsfunktion»® an. Diese findet in seiner priexistenten Beschaffenheit

s8  Tillich 1958: 173 sowie dhnlich McKenzie 1988: 33.

s9 Vgl Ausfiihrlicher dazu Hoffmann 2016.

60 L1,4,6,8, 9, 10,22,2732,33,34, 38, 47, 58.

61 So findet sich hier sowohl der Titel «<Sohn des Hochsten» (V. 32) als auch der Verweis auf die
Nachkommenschaft Davids (V. 32).

62 Hahn zo011: 240.

63 Hahn 2011: 239.



Christus gepredigt. Empirische Annéherungen an die gegenwirtige Predigtpraxis 57

ein zentrales Begriindungsmuster. Jesus Christus ist Gottessohn und er «wird
nicht erst Gottes Sohn, indem er es fiir uns ist.»* Er ist so ewig wie Gott
selbst und Gottes Sohn, schon lange bevor Maria ihn empfangen hat.s Der
Priexistenzgedanke ist also als Antwort auf die Frage nach dem gottlichen Ur-
sprung Jesu Christi zu verstehen, die diesen Ursprung sehr eng mit dem Wesen
Gottes verbindet.® Die Existenz Jesu Christi ist in dieser ewigen Gott-Mensch-
Einheit® fiir die Menschen erfahrbar und wird durch Jesus selbst mit Inhalt ge-
fullt,*® indem er Gott als Vater versteht.® Die damit verbundene Differenzierung
der «innergéttliche[n] Unterscheidung zwischen dem (ewigen) Vater und dem
(ewigen) Sohn»7 wird in dessen Erscheinungsweise ad extra jedoch nicht be-
tont. In Bezug auf die Gottessohnschaft Christi wird also ein passives Element
im Hinblick auf den zeugenden Vater™ vorausgesetzt,” in seiner Erscheinung im
Welt- und Heilshandeln ist Christus aber untrennbar mit dem Vater verbunden.

Die Gottessohnschaft zur Verdeutlichung der engen Verbindung der Person
Jesu zu Gott heranzuzichen ist christologisch und gerade vor dem Hintergrund
der Perikope gesehen eine angemessene und plausible Form. Anliegen und Fokus
der Predigten ist es, eine moglichst nahe Verbindung Jesu zu Gott selbst anzu-
zeigen. In der Predigtrealitit kippt dieser Versuch jedoch fast immer in theolo-
gisch und dogmatisch problematische, bzw. wenig hilfreiche Aussagen. Neben
Konstatierungen wie: «Er ist Gottes Sohn, der Heiland. — Mehr brauchen wir
nicht zu wissen.» (L 9) bedienen sich zahlreiche der Predigenden religions-
geschichtlicher Vergleiche, um die Gottessohnschaft zu erkliren (L 2, 20, 44,
46, 47, 58). Sie fithren dazu die Vorstellung einer jungfriulichen Geburt als ein
Stilmittel an, welches die Geburt eines besonderen Menschen oder Herrschers
feststellen soll (L 2, 47):

Fir die Menschen in der hellenistisch-romisch-griechischen Welt war ecine
Jungfrauengeburt kein Problem. Thre groflen Gestalten, aufler Gottern sogar Menschen

64 Barth *1964: 448f sowie Barth *1970: 77.

65 Vgl Barth *1964: 449.

66  Vgl. Hirle 2007: 354.

67  Vgl. Tillich 1958: 121.

68  Vgl. Harnack 2007: 76.

69  Das gilt auch unter der Primisse, dass der Begriff «Gottes Sohn» méglicherweise erst nach-
osterlich exklusiv auf Jesus angewandt wurde. Vgl. Theiflen/Merz *2011: 481f.

70  Hirle 2007: 354.

71 Im Sinne einer Selbstunterscheidung Gottes vor aller Zeit.

72 Vgl. Leonhardt 2008: 227.



58 Christine Wenona Hoffmann

wie der Philosoph Plato oder Kaiser Augustus, sollen jungfriulichen Geburten ent-
stammen. Was fiir diese gilt, gilt erst recht fiir Jesus, den Messias, den Sohn Gorttes.
Auflerordentliche Leute sind eben auch auf8erordentlich geboren. (L 47)

Das Anliegen solcher Aussagen ist eindeutig: «Jesus ist nicht irgendeiner. Er ist
Gottes Sohn, der Heiland.» (L 9) Die im oberem Deutungsmuster beschrie-
bene Nihe zum Menschen und die Betonung der Menschlichkeit Gottes wird
hier also bewusst nicht gesucht, sondern Jesus wird - trotz, bzw. wegen seiner
Menschlichkeit — besonders betont in die Nihe Gottes geriickt und damit im
Sinne einer Christologie von oben gedeutet.

Dies geschicht auch im Zusammenhang mit der fur die Erklirung der
Gottessohnschaft teilweise herangezogenen Jungfrauengeburt. Beides — die
religionsgeschichtlichen Vergleiche sowie die Jungfrauengeburt - ist als
Erklirungsmuster fir die Gottessohnschaft jedoch héchst problematisch. So
zeigt sich in Bezug auf den religionswissenschaftlichen Vergleich, dass inner-
halb der judischen Tradition, in der die Evangelisten ja standen, eine Zeugung
durch einen Gott” eine ginzlich unvorstellbare Idee war,’* von der zumal bei
der Geburt Jesu auch nie die Rede war.” Zudem ist die vielbeschworene pagan-
hellenistische Eigenheit, wenn tiberhaupt, Realitit in der dgyptischen Tradition
der Uberlieferung der «Geburt des Gottkonigs»”® und Ausdruck patriarchaler
Konstruktionen, die spiter moraltheologisch tradiert wurden.”” Ahnlich pro-
blematisch ist das Heranziechen der Jungfrauengeburt als Verdeutlichung der
Gottessohnschaft Christi, ist doch bei der vorauszusetzenden Annahme einer
priexistenten Gottessohnschaft Jesu gerade die Frage nach der Art von dessen
Zeugung vollig irrelevant,” ja lisst eine dazu gegenteilige Konstatierung viel-
mehr den Eindruck entstehen, dass es sich eben doch primir um eine Frage von
Korperlichkeiten handelt.

73 Wie z.B. die Zeugung Alexander des Groffen durch Zeus in Gestalt einer Schlange. Vgl. hier-
zu Berger 2002: 166.

74 Vgl. hierzu Luz 1993: 42 sowie Witheringron 2004: 129.

75 Vgl. Moltmann 1989: 100ft. sowie Barth ‘1960: 216.

76 Blumenthal 1999: 41.

77 Vgl. McKenzie 1988: 33.

78  Vgl. Barth *1960: 221.



Christus gepredigt. Empirische Anniaherungen an die gegenwirtige Predigtpraxis 59

4.3. Jesus Christus als Zeichen des Wirkens des Heiligen Geistes

Die Predigten, die Jesus Christus vor dem Hintergrund des Wirkens des
Heiligen Geistes deuten und erkliren, fithren dabei vornehmlich dessen «un-
begrenzte[n] und unergriindlichen Handlungsspielriume»” ins Feld. «Der
Heilige Geist und durch ihn Gott selbst wirkt in den Menschen und der Welt
und macht so Unmégliches méglich» (L 40). «Maria [gehorte] zu der vermut
lich kleinen Gruppe von Israeliten ihrer Generation, die besondere Erfahrungen
mit dem Geist Gottes machte» (L 65). In ihr, in Jesus sowie auch in uns selbst
wirkt Gott durch seinen Geist (L 40). Dieses Wirken erfihrt in Jesus als dem
Christus seinen Héhepunke. Diese Feststellung bringt auch die Betonung der
Aussichtslosigkeit eines Versuchs mit sich, das Handeln des Heiligen Geistes
nachzuvollziehen (L 13, 25, 36). Gott orientiert sich nicht an den Grenzen mensch-
licher Vernunft, sondern iibersteigt diese bei Weitem (L 41, 65). Hauptanliegen
dieses Deutungsmusters ist einerseits die Bedeutung, die dem Ergriffensein durch
den Glauben fiir ein Verstindnis von Jesus als dem Christus zukommt, anderer-
seits die Hervorhebung der damit verbundenen und zum Ausdruck kommenden
Macht Gottes.

Die Predigten orientieren sich damit an der Vorstellung, dass Jesus Christus
der «verheifiene Geisttriger»® ist, in dem sich sowohl die Macht des Handelns
Gottes® ausdriickt als auch sein totales und bleibendes «Durchdrungensein»®
vom Heiligen Geist anzeigt. «Der Geist Gottes macht Gottes Macht kennt-
lich»%, «durch die Gott immer erneut in die je gegenwirtige Welt eingreift und
sich gegenwirtig und zukiinftig lebenden Menschen zu erkennen gibe»®*. Durch
das Wirken des Heiligen Geistes wird Jesus damit «zum verheiflenen Messias
und zu dem von Gott eingesetzten Sohn»*. Dabei durchdringt er alle Zeiten und
Lebensalter Jesu®® und ist christologisch in einer Bewegung von oben zu denken.

Auf Grundlage der Perikope diese Aspekte christologisch zu konkretisieren
und zu deuten, ist theologisch einleuchtend und naheliegend. Leider geht keine

79  Wortlich oder in diesem Sinne L 3, 5, 11, 13, 19, 25, 36, 40, 41, 54, 57, 65.
8o  Barth‘i960: 174.

81 Vgl. Barth *1960: 174.

82  Hahn 2011: 233,

83  Welker 1993: 16.

84  Welker 1993: 18.

85  Hahn 2011: 227.

86 Vgl. Moltmann 1989: 101.



6o Christine Wenona Hoffmann

der Predigten dieses Deutungsmusters darauf ein, wie das Wirken des Heiligen
Geistes konkret zu verstehen ist. Auch die Briicken, die der Perikopentext selbst
anbietet, werden nicht zur Erklirung genutzt. Damit bleiben die Horenden bzw.
Lesenden mit der notwendigen Annahme des Wunders allein, wenngleich dies
der Spur des Bibeltextes selbst entspricht.

4.4. Jesus Christus als Zeichen der neuen Schopfung

Einige Predigende” predigen Christus als Ausdruck fir das «schépferische
Handeln Gottes» (L 12). Er steht darin als Zeichen fiir den «Neuanfang Gottes
mit seinem Volk» (L 2, 12, 42) sowie seiner kontinuierlichen Prisenz im Sinne ei-
ner Fortschreibung der alttestamentlichen Zuwendung (L 42). Jesus als Christus
ist ein weiteres «Schopfungswunder» (L 42), eine neue Schépfung (L 56) im
Sinne des Anbruchs von etwas Neuem aus dem Schopfergeist Gottes heraus (L 2;
12). Diese neue Schépfung hat ihren Ursprung in Gott, der durch Jesus Christus
einen Neuanfang mit den Menschen sucht und darin seine unumkehrbare Gnade
und Gerechtigkeit bestitigt (L 12, 20, 26, 28, 31, 49, 56). Parallelisierungen mit
der Weltentstehung sind hier naheliegend (L 2, 40, 42, 56): «Wir erinnern uns
an die Schépfungsgeschichte» (L 40). Anliegen des Deutungsmusters ist es, die
Existenz Christi in grofiere Zusammenhinge einzubinden und dabei dennoch seine
Einzigartigkeit sowie mit ihr einhergehende existenzielle Umdeutungen aller Dinge
hervorzuheben, die gleichzeitig auf die schopferische Kraft Gottes hinweisen.
Neutestamentlich ist diese Deutung cinzuordnen in die Erfahrungen der
Tempelzerstérung von 70 n. Chr.*® So hat diese einerseits die Hoffnung auf die
Perfektibilitit der Welt vollends ausgeléscht, andererseits die Erwartung einer
zweiten Schopfung aus sich heraus gesetzt.* Diese Erwartungen tbertreffen die
Hoffnungen auf eine Weltverbesserung deutlich, wie sie noch in der alttesta-
mentlichen Verheifung eines neuen Himmels und einer neuen Erde entwickelt
wurde.>® Sie beinhaltet, dass fiir alle, die mit der Taufe in den Leib Christi ein-
gegliedert sind, eine neue (Schépfungs-)ordnung gilt.” Das Motiv der neuen
Schopfung bringt «den auf Vollendung ausgerichteten und auf sie hinfithrenden

87 L2,12,15,18,31, 42, 56, 59, 60.
88  Vgl. Schwier 1989: bes. 1571t
89  Vgl. Schmid 2012: 112.

90  Vgl. Schmid 2012: 112f.
91 Vgl. Hahn 2011: 516. Siche zu diesen Zusammenhingen ebenso Konradt 2012: 158.



Christus gepredigt. Empirische Anniherungen an die gegenwirtige Predigtpraxis 61

Charakter der gegenwirtigen Heilswirklichkeit»** deutlich zum Ausdruck. Die
Unvertriglichkeit des Neuen mit dem Alten sowie die daraus folgende grund-
legende Aufhebung und Erneuerung alles Alten ist integraler Bestandteil
der Botschaft Jesu von der Gottesherrschaft.”* So kann diese Authebung und
Erncuerung auch im Sinne einer Befreiung der Schépfung verstanden werden.*
Das Neue ist dabei nicht einfach nur Wiederherstellung des Alten, sondern es
setzt sich gegeniiber dem Alten durch.®s Christus ist Ausdruck dieser «neue[n]
Prisenz Gottes in seiner Schopfungy.®® Er ist der neue, von Gott gesetzte Anfang,
Durch den lebendig machenden Geist wird dabei ein Pridikat vom Schopfer auf
Christus iibertragen, was diesen als den Mittler der neuen Schépfung ausweist.?”
Da «Schopfung [aber] nie bloff ein Geschehen der Vergangenheit, sondern ein
dynamischer Proze [sic!] und insofern nicht denkbar ohne den Gedanken
einer neuen Schépfung»®® ist, wird auch bei der neuen Schopfung besonders
Gottes alleiniges Schaffen von allem Seienden von Anfangan unterstrichen. Das
Ereignis, dass Gottes Gegenwart in die Welt kommt, ist nur mit dem Ereignis
der Schopfung der Welt vergleichbar®® und wird als solches hier dargestellt. Dass
Gortt in diese Welt kam, ist weder eine menschliche, natiirliche Moglichkeit,
noch kann diese aus den Méglichkeiten der Welt und des Menschen heraus be-
greiflich werden.’® Zugleich zeigt sie die «Machtlosigkeit des Menschen [und]
sein Unverdienst am Kommen des Reiches Gottes»™ an.

Die Dynamik und Aktivitit Gottes in biblischen Geburtsgeschichten bzw.
deren Ankiindigung zu verorten, ist biblisch und dogmatisch einleuchtend und
schliissig. Gott bleibt dabei Schépfer und Herr des Geschehens und beteiligt sich
gleichsam existenziell an ebendiesem. Auch diesem Deutungsmuster liegt ein-
deutig eine Christologie von oben zu Grunde.

92 Vgl. Hahn 2011: 746.

93 Vgl. Hahn 2011: 746f.

94 Vgl Link 1991: 597.

95  Vgl. Hahn 2011: 747.

96  Moltmann *1993: 107.

97  Vgl. Konradt 2012: 155.

98  Merklein/Schmidt 1990: 6 sowie Moltmann “1993: 68.
99  Vgl. Barth *1963: 16.

100 Vgl Barth 1953: 227.

o1 Gollwitzer 1951: 15.



62 Christine Wenona Hoffmann

5. Ergebnis und Ausblick

Es konnte gezeigt werden, wie Predigende Christus ausgehend von der Perikope
Lk 1,26-38 predigen, wer Christus fiir sie zu sein scheint und welche dogmati-
schen Hintergriinde dabei aufgenommen und dargestellt werden. Dabei wurde
deutlich, dass die Predigenden im Kontext der Geburtsankiindigungen, wenn
auch wenig iiberraschend, ausschlieflich auf christologische Deutungen zu-
riickgreifen, die Jesus als den gewordenen Christus beschreiben. Die Predigten
deuten Jesus lediglich in seiner irdischen Existenz und nehmen nur das im Text
vor ihm liegende Leben in den Blick. Dass dabei keinerlei kreuzestheologische
oder eschatologisch orientierte Deutungen auszumachen sind, verwundert, da
Christi Existenz von diesen nie zu trennen ist und sie auch in der Ankiindigung
seiner Geburt bereits mitschwingen. Anstatt diese Perspektiven jedoch auf-
zunehmen, versuchen die Predigenden die Existenz Jesu in der Spannung zwi-
schen dem wahren Menschseins Jesu,'®* seiner priexistenten Gottessohnschaft'
sowie der Unmoglichkeit, die Geisttrigerschaft Jesu tiberhaupt zeitlich festzu-
legen,* zu verorten. Dabei legen s0% der Predigenden ihren Schwerpunke auf
die Nihe und Menschlichkeit Gottes und versuchen diesen dariiber zuging-
lich zu machen. Sie predigen gemif einer Christologie von unten und riicken
Christus damit ganz in die Nihe des Menschen. Gleichzeitig ist predigranaly-
tisch zu konstatieren, dass sich diese Verteilung im Laufe des iiber zwanzigjih-
rigen Untersuchungszeitraums deutlich verindert hat und heterogener wurde.
Wihrend noch in den 1990er- und 2000er-Jahren die Deutung im Sinne einer
Christologie von unten vorherrschte, halbierte sich der Prozentsatz der Anzahl
von Predigten mit diesem Verstindnis in den vergangenen zehn Jahren und
wurde von einer zunchmend soteriologischen Ausrichtung und Deutung ab-
gelést. So ist die Predigt von Jesus als dem Christus heute cher als cine Rede
von Christus in seinen géttlichen Attributen zu lesen. Diese Entwicklung lsst
sich auch in anderen praktisch-theologischen Handlungsfeldern beschreiben.
So zeigen Studien aus der Religionspidagogik zur vermittelten Christologie in
Schulbiichern, dass das jahrzehntelang vorherrschende Narrativ von Jesus als
vorbildlichem Menschen und Freund in den vergangenen 15 Jahren zuguns-
ten der Vermittlung von Jesus als Gottessohn und Christus und damit auch

102 Vgl. Tillich 1958: 173.
103 Vgl Pannenberg 1964: 142.
104 Vgl. Moltmann 1989: 101.



Christus gepredigt. Empirische Anniaherungen an die gegenwirtige Predigtpraxis 63

hinsichtlich seiner Heilsbedeutung eine Umdeutung erfuhr.*s Dieses ebenso in
den Predigten auszumachende Phinomen lisst sich wie folgt beschreiben: Die
beiden Teildisziplinen der Praktischen Theologie 16sten sich in den letzten Jahren
von der jahrzehntelangen starken exegetischen Rezeption der Figur des histori-
schen Jesus™® und wandten sich vermehrt wieder christologischen Perspektiven
zu. Wovon sich der neutestamentliche Diskurs lingst emanzipierte,”” scheint
praktisch-theologisch mit einer gewissen Zeitverzogerung ebenfalls erkennbar
zu werden. Gleichzeitig zeigen die Untersuchungsergebnisse, wie herausfordernd
eine christologisch orientierte Rede bzw. Lehre im Sinne einer Christologie von
oben ist. So fehlen sowohl in den Schulbiichern als auch in den Predigten hiufig
theologisch befriedigende Erklirungs- und Sprachmuster. Die Predigten bedie-
nen sich zumindest teilweise sogar unnotiger Erklirungshilfen, die einem ganz-
heitlichen Verstindnis des Christusgeschehens eher entgegenstehen, ja dieses ver-
zerrt und teilweise problematisch darstellen.

In Hinblick auf die gegenwiirtige Predigtpraxis lassen sich drei Dinge als we-
sentlich herausstellen:

a) Zunichst scheint fiir die Christuspredigt eine Klirung der Vorstellung zen-
tral, wer Jesus Christus fiir die eigene Person ist. Dies mag besonders hinsichtlich
christologischer Konstatierungen unnétig, da selbstverstindlich, wirken; es er-
wies sich aber fiir die Vermittlung von Predigtinhalten von zentraler Bedeutung,

b) Es gilt in der Predigt(vorbereitung), das ganze Potenzial der Bibeltexte zu
nutzen und diese auf ihren christologischen Deutungsgehalt hin zu untersuchen.
Unterschiedliche Perikopen be- und erzeugen unterschiedliche christologische
Deutungen. Diese miissen trotz aller eigenen theologischen Verortung wahr-
und ernstgenommen werden und sei es nur im Zuge einer Abgrenzung, In Bezug
auf die vorliegende Perikope bedeutet dies beispielsweise, die christologischen

105 Monika Solymdr weist dies anhand einer vergleichenden Studie simtlicher Auflagen und
Ausgaben des Religionsbuchs «Kursbuch Religion» der Jahre 19762007 nach. Vgl. Solymér
2009: 118. Ahnlich, wenn auch nicht in dieser Breite empirisch belegt, Ziegler 2006.

106 Wegeweisend fiir diese Entwicklung und eine ganze Generation Pfarrer:innen prigend sind
bis heute die Arbeiten von Gerd Theiflen. Vgl. jiingst Theilen/Merz 2023 sowie Theiflen/
Merz *2011. Ahnlich Schréter 2010: 67—78 sowie Soding 2012.

107 Vgl ua. Alkier 2009; Lampe 2006.



64 Christine Wenona Hoffmann

Hoheitstitel zunichst einmal als bewusst gesetzt wahrzunehmen und diese im-
oder explizit in die Predigtkonzeption einzubezichen.

c) Als letzter Punkt sollte die eigene Position dogmatisch begriindbar sein, was
auch bedeuten kann, Spannungen und Sprachlosigkeiten auszuhalten und diese
nicht mit inhaltlich problematischen Deutungsmustern zu fillen. Dies gilt, ob
und gerade auch angesichts von Inhalten, deren gesellschaftliche Plausibilitit zu-
nchmend abnimmt und fithrt damit zuriick zu Bonhoeffer, der seine Anfrage
vor 8o Jahren vor dem Hintergrund in einer in seiner Wahrnehmung «véllig reli-
gionslose[n] Zeit»™® stellte, in der Art und Medium der Christusrede bereits zur
Diskussion standen. Gehen wir heute davon aus, dass auch zukiinfriges Predigen
und kirchliches Handeln immer zugleich als Antwort darauf zu lesen ist, wer
Jesus Christus fiir uns heute eigentlich ist, scheint es unabdingbar, hierfiir neue
Sprachformen zu finden.

108 Bonhoeffer 1998: 402.



Christus gepredigt. Empirische Anniherungen an die gegenwirtige Predigtpraxis 65

Bibliographie

Alkier, S., 2009. Die Realitit der Auferweckung
in, nach und mit den Schriften des Neuen
Testaments. NET 12. Tubingen/Basel.

Barth, K., *196 4. KD I/1. Ziirich.

s1960. KD I/2. Ziirich.

1953. KD IV/1. Ziirich.

1970, KD IV/2. Ziirich.,

1998. Predigten 1921-1935. Ziirich.

- 1963, Weihnacht. Géttingen.

Berger, K., 2002. Sind die Berichte des Neuen
Testaments wahr? Ein Weg zum Verstchen
der Bibel. Giitersloh.

Bethge, CW., 2015, Kirchenraum, Eine raum-
theoretische Konzeptualisierung der Wir-
kungsasthetik. Stuttgart.

Block, J., 2012. Die Rede von der Siinde in der
Predigr der Gegenwart. Eine Studie zur ha-
martologischen Homiletik am Beispiel von
Predigten aus dem Internet. Ziirich,

Blumenthal, E., 1999. Die biblische Weihnachrts-
geschichte und das alte Agypren. Miinchen.

Bonhoefter, D., 1998. Widerstand und Erge-
bung, Dietrich Bonhoeffer Werke [DBW],
Bd. 8. Giitersloh.

Buttrick, D.G., 1988. Preaching Jesus Christ. An
Exercise in Homiletic Theology. Eugene.

Chapell, B., 2018. Christ-Centered Preaching.
Redeeming the Expository Sermon. Ada.

Clowney, E.P., 2003. Preaching Christ in All of
Scripture. Wheaton.

Danz, C., 2013. Grundprobleme der Christolo-
gie. Tubingen.

Deeg, A./Schiile, A., 2018. Die neuen alttesta-
mentlichen Perikopentexte. Exegetische und
homiletisch-liturgische Zuginge. Leipzig.

EKD, 2021. Gezihlt. Zahlen und Fakten zum
kirchlichen Leben 2021. Hannover.

Erne, T./Schiiz, P., 2010. Die Religion des Rau-
mes und die Riaumlichkeit der Religion.
Gortingen.

Erne, T, 2017. Hybride Riume der Transzen-
denz. Wozu wir heute noch Kirchen brau-
chen. Leipzig.

Finze-Michaelsen, H., 2021. Der Angekiindigte
und seine Mutter. HMH 97, 25-31.

Frith, W, 72011 Inhaltsanalyse. Konstanz/
Miinchen.

Gollwitzer, H., 1951. Die Freude Got-
tes. Einfihrung in das Lukasevangelium.
Berlin-Dahlem.

Grabner-Haider, A., 1971. Sprachentwertung in
den Kirchen. KiTe 7. Ziirich.

Grozinger, A., 2008. Homiletik. Miinchen.

Hahn, E, 2011. Theologic des Neuen Testaments
IL. Tiibingen.

Harle, W., 2007. Dogmatik. Berlin.

Harnack, A, 2007. Das Wesen des Christen-
tums. Tiibingen.

Hauschild, W.-D./Drecoll, V.H., 2016. Alte Kir-
che und Mittelalter, Lehrbuch der Kirchen-
und Dogmengeschichte. Bd. 1. Giitersloh.

Hoffmann, CW., 2016. Interpretazioni della
nascita verginale nella prassi contemporanea
della predicazione evangelica. Protestantesi-
mo. Rivista trimestrale dalla Facoltd Valdese
di Teologia 4., 385—411.

- 2019. Homiletik und Exegese. Konzepte von
Rechtfertigung in der evangelischen Predigt-
praxis der Gegenwart. APrTh 7s. Leipzig,

- 2024. Die Predigt als Praxis der Bibeltextaus-
legung. Zur Analyse des Textbezugs der Pre-
dige. S. Lacher, Predigtanalyse. Zuginge zu
einer homiletischen Grundaufgabe. APTLH
104. Gotringen.

Josuttis, M., 1968. Homiletik und Rhetorik.
PTh 57, s11—527.

Konradt, M., 2012. Schépfung und Neuschép-
fung im Neuen Testament. K. Schmid,
Schépfung, ThTh 4. Tiibingen, 121-184.



66 Christine Wenona Hoffmann

Kortner, UH.J., 2011. Gottes Wort in Per-
son. Rezeptionsisthetische und metaphern-
theoretische Zuginge zur Christologie.
Neukirchen-Vluyn.

Kuckartz, U, 2012. Qualitative Inhaltsanalyse.
Methoden, Praxis, Computerunterstiiczung.
Weinheim.

Lampe, P., 2006. Die Wirklichkeit als Bild. Das
Neue Testament als ein Grunddokument
abendlindischer Kultur im Lichte konstruk-
tivistischer Epistemologie und Wissenssozio-
logie. Neukirchen-Vluyn.

Leonhardt, R., 2008. Grundinformation Dog-
matik. Gottingen.

Leuenberger-Wenger, S., 2019. Das Konzil von
Chalcedon und die Kirche. Konflikte und
Normierungsprozesse im 5. und 6. Jahrhun-
dert. Leiden.

Link, C., 1991. Schépfung. Schopfungstheolo-
gic angesichts der Herausforderungen des 20.
Jahrhunderts. Giitersloh.

Liturgische Konferenz, 2021. Jesus Christus pre-
digen: Der homiletische Ernstfall der Moder-
ne? Hannover.

Luther, M., 1883-2009. Martin Luthers Werke.
Kritische Gesamtausgabe (WA). Bd. 16: Rei-
henpredigten iiber 2. Mose 1524/27. Weimar/
Béhlau.

Litze, EM., 2006. Absicht und Wirkung der
Predigt. Eine Untersuchung zur homileti-
schen Praxis. APrTh 29. Leipzig.

Luz, U, 1993. Dic Jesusgeschichte des Matthius.
Neukirchen-Vluyn.

Martin, G.M., 1984. Predigt als «offenes Kunst-
werk»? EvIh 44, 46—58.

Mayring, P., "2010. Qualitative Inhaltsanaly-
se. Grundlagen und Techniken. Weinheim/
Basel.

McKenzie, J.L., 1988. Die Mutter Jesu im Neuen
Testament. E. Moltmann-Wendel/u.a., Was
geht uns Maria an? Beitrige zur Auseinander-
setzung in Theologie, Kirche und Frommig-
keit. Giitersloh, 23—40.

Merklein, H./Schmidt, K., 1990. Schépfungund
Neuschépfung. JBTh 5. Neukirchen-Vluyn.
Merten, K., 1983. Inhaltsanalyse. Einfithrung in
Theorie, Methode und Praxis. Wiesbaden.
Meyer-Blanck, M., 2011. Gottesdienstlehre.

Tiibingen.

Moltmann, J., 1989. Der Weg Jesu Christi.
Christologie in messianischen Dimensionen.
Giitersloh.

- *1993. Gort in der Schépfung. Okologische
Schopfungslehre. Giitersloh.

Miiller, G.L., 1989. Was heifdt: Geboren von der
Jungfrau Maria? Eine theologische Deutung.
Freiburg.

Otto, G., 1976. Predigr als Rede. Uber die
Wechselwirkung von Homiletik und Rheto-
rik. Stuttgart.

Pannenberg, W., 196 4. Grundziige der Christo-
logie. Giitersloh.

Piper, H.-C,, (1976) *2009. Die Predigtanalyse.
W. Engemann/FM. Liitze, Grundfragen der
Predigt. Ein Studienbuch. Leipzig, 345-359.

Riemann, E, 1974. Die Personlichkeit des Predi-
gers aus tiefenpsychologischer Sicht, Gottin-
gen, 152—166.

Roth, U, 2002. Die Beerdigungsansprache. Ar-
gumente gegen den Tod im Kontext der mo-
dernen Gesellschaft. PThK 6. Giitersloh.

Schindehiitte, K., 2017. Der Kirchenraum als
Topos der Dogmatik. Tiibingen.

Schmid, K., 2012. Schépfung im Alten Testa-
ment. ThTh 4. Tiibingen.

Schnelle, U., 2003, Paulus. Leben und Denken.
Berlin.

Schroeer, J., 2010. Die aktuelle Diskussion {iber
den historischen Jesus und ihre Bedeutung
fur die Christologie. C. Danz/M. Murr-
mann-Kahl, Zwischen historischem Jesus
und dogmatischen Christus. Zum Stand der
Christologie im 21. Jahrhundert. Tibingen,
67-86.



Christus gepredigt. Empirische Anniherungen an die gegenwirtige Predigtpraxis 67

Schwier, H., 1989. Tempel und Tempelzersto-
rung. Untersuchungen zu den theologischen
Faktoren im ersten jiidisch-rémischen Krieg
(66-74 n. Chr.). NTOA 11. Gottingen.

~ 2003, Die Spannung aushalten und gestalten.
Homiletische Bemerkungen anlésslich der
Studie »Kirche und Isracl« der Leuenberger
Kirchengemeinschaft. W.J. Alston/C. Mél-
ler/H. Schwier, Die Predigt des Alten Testa-
ments. ATM 16. Miinster, 139—149.

- 2019. Wer ist Jesus Christus fiir uns heute?
Ders., Gottes Menschenfreundlichkeit und
dasFestdes Lebens. Leipzig, 23-41. Erstversf-
fentdichung in: J. Schréter, 2014. Jesus Chris-
tus. ThTh 9. Tiibingen, 243-266.

Soding, T., 2012, Auf der Suche nach neuen
Wegen. Der Stand der exegetischen Jesusfor-
schung, BenshH 112. Géttingen, 10-31.

Solymdr, M., 2009. Wer ist Jesus Christus? Eine
theologisch-didaktische Analyse der Schul-
buchreihe »Kursbuch Religion«. ARP 39.
Gorttingen.

Theilen, G./Merz, A., *2011. Der historische Je-
sus. Ein Lehrbuch. Gottingen.

— 2023. Wer war Jesus? Der erinnerte Jesus in
historischer Sicht. Stuttgart.

Tillich, P., 1958. Systematische Theologie. Band
IL. Sturegart.

Walther-Sollich, T., 1997. Festpraxis und All-
tagserfahrung. Sozialpsychologische Predigt-
analysen zum Bedeutungswandel des Oster-
festes im 20. Jahrhundert. Stuttgart.

Welker, M., 1993. Gottes Geist. Theologie des
Heiligen Geistes. Neukirchen-Vluyn.

- 2012, Gottes Offenbarung. Christologie.
Neukirchen-Vluyn.

Witherington, B., 2004. Birth of Jesus. The IVP
Dictionary of the New Testament. Madison,
128-130.

Wohrle, S., 2006. Predigtanalyse. Methodische
Ansitze — homiletische Primissen — didakti-
sche Konsequenzen. Berlin.

Ziegler, T., 2006. Jesus als «unnahbarer Uber-
mensch» oder «bester Freund»? Elementare
Zuginge Jugendlicher zur Christologic als
Herausforderung  fiir - Religionspadagogik
und Theologie. Neukirchen-Viuyn.

https://www.deutschlandfunk.de/was-model-
lierer-empfehlen-1oohtml  (letzter Zugriff:

17.5.23).



68 Christine Wenona Hoffmann

Abstracts

«Ich hielt es fiir richtig, unter euch nichts zu wissen als allein Jesus Christus, ihn, den Ge-
kreuzigten», schrieb Paulus der Gemeinde in Korinth. Dieser Satz beschreibt nicht nur
die Mitte der paulinischen Theologie und Verkiindigung biindig, sondern auch Selbstver-
stindnis und Anspruch evangelischer Gottesdienste und Predigt - bis heute. Doch wie
steht es aktuell um die Christus-Predigt? Wie wird Christus gepredigt und welche Chris-
tusbilder werden dabei rezipiert? Der Artikel geht diesen Fragen auf Grundlage ciner
empirischen Studie zu Predigten zu Christi Geburtsankiindigungen nach und eréffnet
den Diskussionsraum eines im deutschsprachigen Raum homiletisch kaum erschlossenen
Forschungsfeldes.

«For I determined not to know any thing among you, save Jesus Christ, and him cruci-
fied,» Paul wrote to the congregation in Corinth. This sentence describes not only the
center of Pauline theology and preaching, but also the identity and claim of evangelical
worships and preaching — until today. But what about the preaching (of ) Christ today?
How is Christ preached and which images of Christ are perceived in the process? The
article explores these questions on the basis of an empirical study of sermons on Christ’s
birth announcements and opens the debate on a field of research that has so far been little
explored in German homiletics. |

Christine Wenona Hoffmann, Frankfurt am Main



	Christus gepredigt : empirische Annäherungen an die gegenwärtige Predigtpraxis

