
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 80 (2024)

Heft: 1

Artikel: Christus gepredigt : empirische Annäherungen an die gegenwärtige
Predigtpraxis

Autor: Hoffmann, Christine Wenona

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1055464

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1055464
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christus gepredigt. Empirische Annäherungen
an die gegenwärtige Predigtpraxis

Christine Wenona Hoffmann

Christus predigen. Selbstverständlichkeit und zentrales Anliegen der evangelischen

Predigtpraxis und durch Luther selbst als solche ausgewiesen - «nihil nisi
Christus praedicandus».1 Doch was einleuchtend und eindeutig in Bezug aufseine

Zentralität und Notwendigkeit wirkt,1 ist erstaunlicherweise im deutschsprachigen

Raum nur fragmentarisch aus praktisch-theologischer und explizit homiletischer

Perspektive erschlossen' und lässt damit auch in Hinblick auf die konkrete

Predigtpraxis hierzulande noch viele Fragen offen. Dies gilt sowohl in Bezug auf
ihre Vorbereitung, Inhalte, Performanz und gottesdienstliche Einbettung als

auch auf ihre dogmatische Erschließung. So gibt die Frage danach, wie Christus

gepredigt wird, nicht nur Einblick in dessen christologische Verhandlung und

Bestimmung, sondern auch darein, wie die gegenwärtige Predigtpraxis Inhalte
und Anliegen transportiert und mit Vorgaben wie der Perikopenordnung der

Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD) umgeht, ja ob und wenn ja, welchen

Einfluss diese Ordnung aufdie Predigt selbst hat. Zudem ist die Christuspredigt
stets im Kontext ihres gottesdienstlichen Geschehens zu verorten, in dem Jesus

vielfältig als der gegenwärtig wirksame Christus erfahrbar ist4 - sei dies im Lied,
Gebet oder Sakrament; sei es im Kirchenraum selbst,5 im Kreuz oder der Bibel;

1 WA 16: 113 Df).
2 Vgl. dazu exemplarisch Meyer-Blanck 2.011:189. Zudem ist hier anzumerken, dass der Hinweis

auf die Notwendigkeit im Umkehrschluss nicht bedeutet, dass evangelische Predigt nur als

Christuspredigt zu einer veritablen solchen wird. Aufden hieran anschließenden Diskurs um
die (theologische) Bedeutung alttestamentlicher Predigt kann hier allerdings nur verwiesen
werden. Vgl. dazu exemplarisch Deeg/Schüle 2018; Schwier 1003:139-149.

3 So liegen meines Wissens bis heute kaum predigtgeschichtliche Studien zur gegenwärtigen
Christuspredigt vor. Vgl. Hoffmann 2.019: 358. Zu diesem Befund kommt auch Schwier 1019:

19. Die einzige mir bekannte Ausnahme hierzu bietet Liturgische Konferenz 2.021. Gänzlich
anders stellt sich dies im englischsprachigen Kontext dar. So sind die theoretische Reflexion
und Erarbeitung der Christus-Predigt dort seit Jahrzehnten fester Bestandteil homiletischer
und theologischer Forschung: Chapell 2018; Clowney 2003 sowie prominent und mittlerweile

historisch Buttrick 1988.

4 Vgl. dazu aus liturgischer Perspektive die Ausführungen von Schwier 2019: 14.S.

5 Zum Kirchenraum als Ort des Christuszeugnisses vgl. Bethge 2015; Schindehütte 2017; Erne

2017; Erne/Schüz 2010.

TbZ 1/80 (2024) S. 44-68



Christus gepredigt. Empirische Annäherungen an die gegenwärtige Predigtpraxis 45

sei es im Laufe des Kirchenjahres, welches immerhin zur Hälfte Christusjahr ist.6

Gründe für die bisher nur marginale Verhandlung von Christus-Predigten mögen

einerseits in der noch immer nur punktuell etablierten predigtanalytischen
Praxis liegen,7 andererseits aber wohl auch in der schlichten Tatsache gründen,
dass ein (vermeintlich) klarer und selbstverständlicher Sachverhalt, der gleichzeitig

enorm persönlich ist, keine besondere Aufmerksamkeit zu brauchen scheint,8

ja bei dem es hinsichtlich dessen Untersuchung gewisse Vorbehalte gibt.9 Auch
die bestehende äußerst vielschichtige und umfassend reflektierte dogmatische

Erschließung der Figur Jesu Christi10 scheint in der praktisch-theologischen und

im Besonderen der homiletischen Forschung bisher wenig Anklang zu finden.

Der vorliegende Artikel ist als ein Versuch zu verstehen, dieser Verbindung
einerseits Aufmerksamkeit zu widmen und nach ihren Erträgen zu fragen und
andererseits auf Grundlage einer predigtanalytischen Untersuchung Einblicke

in die gegenwärtige deutschsprachige Predigtpraxis zu geben und zu zeigen, wie

Christus darin gepredigt wird. Nach einer Konkretisierung der Forschungsfragen
sowie der Erläuterung des Untersuchungsgegenstands und der -methodik werden

dafür zunächst einige formale und dann inhaltliche Auffälligkeiten in Bezug
auf die untersuchten Predigten besprochen. Diese münden abschließend in die

Beschreibung und Auswertung der hierin auszumachenden Deutungsmuster.
All dies geschieht ausgehend vom Predigtbefund selbst. So wird dieser dogmatisch

rückgebunden reflektiert und anschließend auf seine Tragfähigkeit hin
untersucht. Auch Fallstricke und sich ergebende Schwierigkeiten kommen darin

in den Blick, bevor eine Ergebnissicherung und ein Ausblick die Überlegungen
für den Moment abschließen.

1. Fragestellung, Annäherung und Vorannahmen

68 Predigten zu Lk 1,16-38 geben im Folgenden Antwort auf die zentrale Frage,

wie Christus heute gepredigt wird und wer Christus für Predigende heute ist. Sie

nehmen damit praktisch-theologisch und empirisch auswertbar auf, was Dietrich

6 So wiederholt und erzählt der Gottesdienst vom Advent bis Pfingsten die Heilsgeschichte
und zielt auf die feiernde Partizipation der Gemeinde und des Einzelnen ab. Vgl. Schwier

2.019: 25.

7 Vgl. Hoffmann 2019: 51-56 sowie bereits Wöhrle 2006: 193-201.
8 Vgl. auch Schwier 2019: 29.

9 Ähnlich Solymär 2009.
10 Vgl. u.a. Körtner 2011: V; Welker 2012:13®



46 Christine Wenona Hoffmann

Bonhoeffer prominent 1944 fragte: «Was mich unablässig bewegt, ist die Frage,

wer Christus heute für uns eigentlich ist»,11 und was seitdem zumindest in der

Systematischen Theologie gut erforscht vorliegt.11 Ausgangspunkt der vorliegenden

Überlegungen ist die Predigt selbst und zwar dort, wo sie allsonntäglich
stattfindet: in den Gemeinden vor Ort." So wird im Folgenden anhand von «normalen»

Gemeindepredigten ein Tableau christologischer Spielarten nachgezeichnet,
welches Einblick in und Antworten auf die oben genannten Forschungsfragen

gibt.jEs zeigt, wie Christus gegenwärtig gepredigt wird und gibt aus

praktischtheologischer Perspektive Aufschluss darüber, welcher impliziten Dogmatik die

Predigten folgen.
Eine FFerausforderung und notwendige Maßnahme dieser Untersuchung ist es,

das Tableau der Spielarten christologischer Auslegungen zunächst zu beschränken,

da dieses so vielfältig wie Gott selbst ist und den Rahmen der vorliegenden

Überlegungen bei Weitem sprengen würde. Davon ausgehend, dass die Bibel

selbst ein einzigartiger Versuch ist, über Gott zu reden, bleiben einzelne chris-

tologische Deutungen jeweils Stimmanteile in einem großen Ganzen. Sie sind

in ihrer Einzelheit und gleichzeitig immer in Verbindung miteinander zu deuten

und erstrecken sich von inkarnatorischen Perspektiven (L 18,55, 61, 63), über

zahlreiche herrschaftliche Zuschreibungen in Form der jesuanischen Ffoheitstitel

(bes. L 49), identifikatorische Gleichsetzungen (L 1) bis hin zu einer eschatologi-
schen Perspektive, die sich besonders in der Fieilsbedeutung des Todes Christi

zeigt (L 58). Zur grundsätzlichen Orientierung in all dieser Rede ist nicht nur
zwischen der Person und dem Werk Jesu Christi, sondern auch zwischen den

Ausgangspunkten der Frage nach Jesus als dem Christus zu unterscheiden.

Gründet diese auf dem Menschen Jesus von Nazareth (Christologie von unten)
oder wurzelt sie in der zweiten Person des trinitarischen Gottes (Christologie

von oben)?14 Darüber hinaus ist zu differenzieren zwischen direkter jesuanischer
Rede, Gottesrede und dem Erzählen von ihm. Allein dieser kleine Ausschnitt

n Bonhoeffer 1998: 401. Bonhoeffer formuliert diese Frage, in der hier vorliegenden Formu¬

lierung, in seinem Brief an Eberhard Bethge vom 30.04.1944. Sie ist vor dem theologischen

Hintergrund seiner Ausführungen in der Christologievorlesung von 1933 (DBW iz) zu lesen,

iz Vgl. u.a. Körtner zon: V; Welker zoiz: 13®

13 Einen ähnlichen Ansatz zur «Normalform» der Predigt wählt Block in seiner Studie, Block

zoiz: zoéf.

14 Zur, hier nur sehr verkürzt und vereinfacht dargestellten, Christologie von oben/von unten
vgl. ausführlicher sowie gleichsam kompakt Danz Z013: 181-185.



Christus gepredigt. Empirische Annäherungen an die gegenwärtige Predigtpraxis 47

möglicher Fragestellungen und zu untersuchender Perspektiven zeigt, wie

wichtig eine initiale Festlegung auf den Untersuchungsgegenstand sowie das

Untersuchungsvorgehen ist. Um die Predigten selbst sprechen zu lassen und sie

in ihrer dogmatischen Eigenständigkeit ernst zu nehmen, soll hier gerade nicht

von einem dogmatischen Topos oder aber einer bestimmten Redeform aus untersucht

werden.1' Vielmehr kommen Predigten zu einer konkreten Bibelstelle in
den Blick. Dies schränkt den thematischen Radius zwar zunächst ein, garantiert
aber gleichzeitig neben einer direkten Vergleichbarkeit eine möglichst objektive,
da inhaltsanalytisch begründete, Deutungsmusterauswahl.

2. Untersuchungsgegenstand und -methodik

Gegenstand der vorliegenden Untersuchung sind 68 schriftlich vorliegende,
gehaltene Predigten von Pfarrpersonen der Gliedkirchen der EKD zur Perikope
Lk 1,26-38, empfohlener Predigttext für den 4. Advent in der Perikopenreihe III
(bis 2oi8)/IV (ab 2018). Predigten im Audioformat oder Videoaufnahmen wurden

in der Untersuchung nicht bedacht. Ebenso finden Predigten von nicht primär
im Verkündigungsdienst tätigen Personen wie Bischöf innen, Professorinnen,
Politikerinnen oder prominenten, predigenden Personen keine Aufnahme. Diese

Einschränkung liegt in dem Bestreben begründet, damit primär auch implizite
Dogmatik zu erschließen, da im Gemeindealltag die Predigtvorbereitungszeit
meist beschränkter ist, bzw. häufiger aufPredigtnarrative zurückgegriffen wird.10

Es wurden ausschließlich Predigten untersucht, die im Internet veröffentlicht
wurden und über gängige Suchmaschinen'7 unentgeltlich unter den folgenden

Schlagworten zugänglich waren: Lk 1,26-38; Predigt Lk 1,26-38; Lukas 1,26-38;

Predigt Lukas 1,26-38. Diese gewählte Perikope scheint aus vielerlei Hinsicht

geeignet für eine Untersuchung zur Art und Gestaltung der Christuspredigt.
Erstens führt sie die Lesenden an den Anfang dessen, wie Jesus als der Christus
verstanden werden kann und welche Deutungen ihm schon vor Krippe, Stall
und Geburt angetragen wurde.18 Er ist noch gar nicht richtig da und doch ist

15 Anders die hamartologisch ausgerichtete Studie von Block 201z.
16 Zu diesem Ergebnis kommt die groß angelegte Studie der Autorin, anhand einer ausführ¬

lichen Untersuchung von 235 Predigten. Vgl. Hoffmann 2019: 352ff.

17 http://www.bing.com/?cc=de, https://www.ecosia.org/, https://www.google.de/, https://
www.ixquick.com/deu/ (08.05.23).

18 Vgl. zu dieser besonderen Dynamik als Predigtherausforderung auch Finze-Michaelsen 2021:26.



48 Christine Wenona Hoffmann

schon alles umrissen und gesagt. So ist die Perikope gleichzeitig und in all ihrer

Anfänglichkeit auch die letzte Geschichte vor seiner Geburt, Höhepunkt und
Ziel «allen Warten[s] der heiligen Geschichte».19 Zweitens sorgt die Prominenz

der Perikope sowie ihre Verankerung in der Perikopenreihe dafür, dass genügend

Untersuchungsmaterial zur Verfügung steht, um eine aussagekräftige,

valide Untersuchung zu garantieren. Der Untersuchungszeitraum umfasst

die Jahre 1998-1022. Mit dem Jahr 1998 als Ausgangspunkt ist die größtmögliche

Quellenspanne abgebildet, da die verbreitete Nutzung des Internets als

Publikationsforum für eigene Predigten erst seit Mitte der neunziger Jahre auch

von Gemeindepfarrpersonen erfolgte. Für die Untersuchung wurde jeder der 68

Predigten dem Buchstaben L (Lukas) folgend eine fortlaufende Nummer zur
eindeutigen Zuordnung zugeteilt, die gleichzeitig die Anonymisierung der Predigten
sicherstellt.10 Zur Beantwortung der Forschungsfragen wurden die vorliegenden

Predigten inhaltsanalytisch untersucht, wobei sowohl nach Schlagworten als

auch frequenzanalytisch kategorisiert wurde.11 Dieses Vorgehen orientiert sich an
der empirischen Methodik der Predigtanalyse, die sich seit den i97oer-Jahren der

strukturellen, rhetorischen,11 sprachwissenschaftlichen,1' psychologischen,14

rezeptionsästhetischen1' oder theologischen16 Durchleuchtung von Predigten und
deren Vortrag annimmt. Ziel dieses Verfahren ist es, «dem Predigen [damit] selbst

auf die Spur zu kommen, indem [...] methodisch nach den Voraussetzungen und

Bedingungen des Gelingens oder Misslingens einer bestimmten Predigt»17

gefragt wird. Reflexion und Analyse dieser Erkenntnisse sowie methodische und

sprachtheoretische Aufarbeitung sollen langfristig zu einer Verbesserung der

Predigtpraxis führen. Interessanterweise ist jedoch zu konstatieren, dass die

19 Barth 1998: 216.

20 Sämtliche Predigten sowie deren Quellen sind bei der Autorin aufAnfrage einzusehen.

21 Vgl. Früh 720ii: 147-212; Mayring "2010; 13fr.; Merten 1983; 147. Zur empirischen Theologie
als Grundlegung für die Predigtanalyse und als zentrales Instrument praktisch-theologischer
Forschung vgl. Hoffmann 2019; 48ff. Hier findet sich auch eine genaue Beschreibung des auch

hier angewendeten Analysevorgehens.

22 Vgl. Josuttis 1968; 511-527; Otto 1976.

23 Vgl. Grabner-Haider 1971.

24 Vgl. Walther-Sollich 1997; Riemann 1974:152-166; Piper (1976) '2009:345-359.
25 Vgl. Martin 1984: 46-58.
26 Vgl. Lütze 2006.

27 Grözinger 2008: 298.



Christus gepredigt. Empirische Annäherungen an die gegenwärtige Predigtpraxis 49

Predigtanalyse - trotz ihrer Verortung innerhalb der empirischen Theologie18

und nach ihren Hochphasen in den siebziger und neunzigerJahren des vergangenen

Jahrhunderts19 - gegenwärtig noch immer «kein besonders aktuelles Thema

der Homiletik»'0 darstellt. Dies verwundert besonders angesichts der Tatsache,

dass die wissenschaftliche Beschäftigung mit Predigten als realen Objekten selbst

bereits ein empirisches Element enthält. So kann jede Predigt ein durch eine

«Forschungsfrage bezeichnetes Erkenntnisobjekt [im Sinne eines] wahrnehmba-

re[n] bzw. intersubjektiv identifizierbare[n] Korrelat[s] in der Realität»'1 darstellen

und so Objekt empirischer Forschung werden. Jedoch finden sich nur wenige
Arbeiten, in denen Predigten systematisch und intersubjektiv nachprüfbar
gesammelt, untersucht und reflektiert werden.'1

3. Formale und inhaltliche Analyse der Predigten

Der zu untersuchende Predigtkatalog umfasst mit 68 Predigten sämtliche den

Auswahlkriterien entsprechende Predigten. Diese wurden in eine Datenmatrix

übertragen und zunächst hinsichtlich ihrer Verteilung ausgewertet (Abb. 1).

Die wohl offensichtlichste Auffälligkeit ist die abnehmende Anzahl an

Predigten, wenngleich die Nutzung digitaler Medien und im Besonderen des

Internets in den vergangenen Jahren deutlich zugenommen hat." Uber die

Gründe hierfür lässt sich nur spekulieren, bzw. für das Jahr 2021 konstatieren,
dass zum 4. Advent in weiten Teilen Deutschlands inmitten der 4. Coronawelle

die Gottesdienste nur eingeschränkt, verkürzt sowie unter Sicherheitsauflagen
stattfinden durften und viele Gottesdienste per Video gestreamt oder
aufgezeichnet wurden.'4 Dies könnte ein möglicher Grund für die geringe Anzahl

an schriftlich hochgeladenen Predigten sein. Dennoch bleibt hier, und besonders

hinsichtlich des Einbruchs im Jahr 2016, ein Fragezeichen stehen. Was

die Verteilung des Perikopentextes innerhalb oder außerhalb der Reihe angeht,

28 Zur Geschichte und Entwicklung der empirischen Theologie mit besonderem Bezug auf die

Predigtanalyse vgl. Hoffmann 2019: 48ff.

29 Zur historischen Entwicklung der Predigtanalyse siehe Wöhrle 2006:193-201.
30 So bereits vor fast 20 Jahren Wöhrle 2006: 19s.

31 Früh 720ii: 27.

32 Neben der Untersuchung von Hoffmann 2019: bes. 43-47 sind hier die Studien von Block
2012: bes. 203-225 sowie Roth 2002: bes.I37ffanzuführen.

33 In Bezug aufkirchliche Kontexte reflektiert und dargestellt bei EKD 2021: i8ff.

34 https://www.deutschlandfunk.de/was-modellierer-empfehlen-ioo.html (17.05.2023).



5° Christine Wenona Hoffmann

Predigten zu Lk 1,26-38

am 4. Advent (bis 2018 nach Perikopenreihe HI/ab 2018 nach Perikopenreihe IV)
k Predigten, die außerhalb der Perikopenreihe gehalten wurden

16

14

| 12
M
ïj 10

I 4

2

0

Abbildung i: Verteilung der Predigten zu Lk 1,26-38 im Untersuchungszeitraum

zieht Lk 1,16-38 mit seiner ca. 30%igen reihenunabhängigen Verwendung mit
anderen bekannten oder traditionsstarken Perikopen mit.,s Dies entspricht der

Verteilung anderer klassischer Perikopen zu kirchlichen Feiertagen. Die
durchschnittliche Abweichung von weniger prominenten Perikopentexten, bspw. in
der Trinitatiszeit, liegt hingegen meist bei unter io%.'6

Wer also ist Jesus Christus für diese Predigenden? Wie verstehen sie Jesus als

Christus, welche christologischen Deutungsangebote machen sie den Hörenden

und Lesenden und wie begründen sie diese? Auffällig, wenn auch wenig
überraschend, ist zunächst, dass sich fast alle Deutungsangebote auf die Hypostasen
Gottes beziehen. Jesus Christus wird als Sohn Gottes, als menschgewordener

Gott sowie als Wirken des Heiligen Geistes gepredigt. Die sich hieraus

ergebende, zunächst naheliegende methodische Idee, von den Hypostasen Gottes

ausgehend also auch die Kategorien und Deutungsmuster zu entwickeln, ist mit

35 Dies gilt nachgewiesen bspw. für die Perikopen Rom 3,n-i8[3i] sowie Mt 1,18-15. So konnte
für diese gezeigt werden, dass auch ihre Rezeption außerhalb der Perikopenreihe ebenfalls

30% beinhaltete. Vgl. Hoffmann 1019: 45 sowie Hoffmann ioié: 387.

36 Vgl. Hoffmann 1019: 45h

1 5

2 2 2 ill 1

j1'

1

2
1

0 0 1. 1. °.
1 1 0 0 1 0

111 1

Li °,jl 0 i, !0 Ii 1,1
OOONQ — cNm-^tinhor^oocTNO^-fNcnTfiosor-oooNO^-cNOsaNOQOOOQQQQQ'-*—' —< -h, —« —1 « M (N (NOnONOOOOOOOOOOOOOOOOOOOOOOO—< — MNNGMMGNNfSNMNNGMMNMMMMD

Jahr



Christus gepredigt. Empirische Annäherungen an die gegenwärtige Predigtpraxis 51

der inhaltsanalytischen Ausrichtung der Untersuchung allerdings nicht
kompatibel.'7 Da die vorliegende Untersuchung vom Inhalt der Predigten ausgeht,

ist auch die Kategorienbildung von diesem aus zu entwickeln.'8 Zudem sind vor
dem Hintergrund der Lehrentscheidung «opera trinitatis ad extra sunt indivi-
sa»59 der immanenten Trinitätslehre viele der Deutungsmuster nicht klar einer

der Hypostasen zuzuordnen: Zu welcher Hypostase lassen sich beispielsweise

Deutungen, die die Zwei-Naturen-Lehre betonen, zuordnen? Folglich gilt es, im

inhaltsanalytischen Verfahren die Kategorien bottom-up aus den Predigten heraus

zu entwickeln.40 Wenngleich sich überraschend viele Predigten als eindeutig

erwiesen, liegen auch solche vor, die verschiedene Kategorien aufweisen und
damit unterschiedlichen Deutungsmustern zugeordnet werden könnten. Das

gewählte, statistisch fundierte Analyseverfahren ermöglicht jedoch auch hier eine

eindeutige Kategorienbildung und anschließende Deutungsmusterzuordnung.41
Eine weitere grundlegende Beobachtung am Predigtkatalog ist die Feststellung,

dass zahlreiche Predigende die Jungfrauengeburt als Erklärungsmuster für
ihre christologischen Konstatierungen nutzen.41 Sie dient zur Erklärung und

Verdeutlichung der Deutungen: «Geboren von der Jungfrau Maria [...] der

Satz sagt nichts über den Zustand der Mutter, sondern über die Herkunft des

Sohnes, nämlich, wie man sehen kann: den schickt uns der Himmel.» (L 58)

sowie: «Darum brauchen wir die Jungfrauengeburt [...] nur so wird es klar.» (L 3)

Ob und inwiefern die Jungfrauengeburt als christologisches Erklärungsmuster

37 Einführend in die empirische Methodik als Grundlage und Prämisse der hier angewendeten

Predigtanalyse vgl. Hoffmann 2014.
38 Vgl. Kuckartz 2012: 59 sowie einführend Früh 720ii. Eine Einführung und einen Überblick

über die inhaltsanalytischen Ansätze in der Predigtforschung und -analyse bietet Hoffmann

2019: 57-60.
39 Ausgeführt u.a. bei Härle 2007:396.
40 Zur induktiven Kategorienbildung vgl. Kuckartz 2012: 59. Diese findet sowohl statistisch¬

tabellarisch als auch verbal-interpretativ statt. Vgl. Kuckartz 2012:109.
41 Dabei wird, gemäß dem Forschungsdesign, das jeweilige Hauptmotiv abgebildet. Vgl. Ku¬

ckartz 2012: 109.

42 So führen immerhin 61 % der Predigten die Jungfrauengeburt als zentrales Erklärungsmuster
für ihre christologischen Konstatierungen an. Vgl. zu diesem Phänomen Hoffmann 2016: 394.



52- Christine Wenona Hoffmann

Christologische Deutungsmuster

Abbildung 2: Quantitative Verteilung der christologischen Deutungsmuster im
Gesamtzeitraum 1998-1022

dienen kann, ist im Anschluss an die jeweiligen Deutungsmuster kurz zu
diskutieren, soll hier aber nicht im Zentrum der Überlegungen stehen.4'

Folgende christologische Deutungsmuster lassen sich in den Predigten
ausmachen:

In 34 der 68 Predigten zu der Perikope Lk 1,26-38 wird Jesus Christus
als menschgewordener Gott gepredigt, 14 der Predigten verstehen ihn als

Gottessohn, 11 deuten seine Existenz als Ausdruck des Wirkens des Heiligen
Geistes und 9 als Zeichen der neuen Schöpfung (Abb. 2). Neben dieser noch

immer relativ homogenen Verteilung ist zudem bemerkenswert, dass die Verteilung
der Deutungsmuster sich im Laufe der Jahre deutlich veränderte und zunehmend

heterogener wurde. Die folgende Tabelle zeigt die Verteilungen und deren

Entwicklung in den Jahren:

43 Die Frage nach den christologischen Deutungen der Jungfrauengeburt und deren textlichen

Begründungen im Kontext der Geburtsgeschichten in Lk 1,16-38 sowie Mt 1,18-15 geht
gesondert und ausführlich nach: Hoffmann 1016:385-411.



Christus gepredigt. Empirische Annäherungen an die gegenwärtige Predigtpraxis 53

Deutungsmuster

Jahre Mensch¬

gewordener Gott
Gottessohn Wirken des

Heiligen Geistes

Zeichen der neuen

Schöpfung

1998-1012 27 (61%) 7 (16%) 6 (14%) 4 (9%)

2013-2012 7 (30%) 7(30%) 5 (20%) 5(10%)

1998-2022 34 (50%) 14 (21%) 11 (16%) 9 (13%)

Abbildung 3: Darstellung der Deutungsmusterverteilung zwischen 1998 und 2.02.2

Besonders auffällig ist hier die Deutung Jesu Christi als menschgewordenem

Gott: In den Jahren 1998-2012 deuteten 61% der Predigenden Jesus Christus
als menschgewordenen Gott, während die anderen Deutungsmuster mit maximal

16% vertreten waren (Gottessohn: 16%; Wirken des Heiligen Geistes: 14%;

Zeichen der neuen Schöpfung: 9%). In den Jahren 2013-2022 hingegen
verteilte sich die Deutung mit jeweils 20, bzw. 30 % relativ gleichmäßig auf alle vier

Deutungsmuster (menschgewordener Gott: 30%; Gottessohn: 30%; Wirken des

Heiligen Geistes: 20%; Zeichen der neuen Schöpfung: 20%). Damit halbiert
sich der Anteil der Predigten des Deutungsmusters menschgewordener Gott.
Inhaltlich lassen sich die Deutungsmuster wie folgt umschreiben und theologisch

entfalten:

4. Christus gepredigt. Deutungen und deren Begründungen

4.1. Jesus Christus als menschgewordener Gott

Der bei weitem größte Teil der Predigten44 spricht von Jesus Christus als

menschgewordenem Gott: «In diesem Kind kommt Gott selbst zur Welt.» (L 61) «[...]

er wird ganz Mensch.» (L 24) Jesus als der Christus fungiert als Bild für Gottes

Gegenwart und seine Wirklichkeit in der Welt (L 61).

Dabei divergieren die von den einzelnen Predigenden jeweils betonten Aspekte
der Menschwerdung Gottes jedoch deutlich. So heben die meisten von ihnen
die Nähe Gottes zu den Menschen hervor (L 30, 35, 43, 46, 61), andere richten
ihr Augenmerk vor allem auf seine Gnade (L 7) und wieder andere befassen sich

44 L 7,14,16,17,18, 20,11, 23, 24, 26, 28, 29, 30, 35, 37, 39, 43, 44, 45, 46, 48, 49, 50, 51, 52, 53, 55,

56, 61, 63, 64, 66, 67, 68.



54 Christine Wenona Hoffmann

primär mit der Konstitution der Person Jesu Christi (L 20). Einige der Predigten
(L 55, 63) bedienen sich zur Erläuterung der Menschwerdung Gottes zudem des

Bildes der Fleischwerdung des Wortes aus Joh 1,14. Durch seine Zuwendung zu
der Welt, die sich in seiner Menschwerdung manifestiert, drückt sich eine

«intime Nähe Gottes zu den Menschen» aus (L 61). Diese wird in einigen Predigten

an seine existenzielle Zuwendung als Ausdruck seiner Gnade gekoppelt (L 45).

Durch seine Barmherzigkeit, die die Menschen in Jesus Christus erfahren, zeigt
und versichert Gott jedem einzelnen Menschen: «Ich bin immer bei dir - in
den Höhen des Lebens genauso wie in seinen Tiefen.» (L 48) Dies wird, laut

Predigenden, besonders auch in der Zuwendung Gottes zu Maria, «als junger
Frau aus dem armen Galiläa» explizit: Gott sucht durch Christus bewusst die

«[Nähe] zu mir unbedeutende[m] Menschen» (L 52)45 und lässt ihn damit «für

uns Menschen begreifbarer werden». (L 43) Gleichzeitig bleibt Gott Gott, was

sich in der Rede von Jesus Christus als wahrem Gott und wahrem Menschen

zeigt (L 7,18, 28,56, 64, 68) und an das Dogma von 451 erinnert.46

Der Großteil der Predigten nimmt damit einen Punkt auf, der seit der frühen

Christenheit ein Zentrum der Debatte um die unio personalis und die

damit verbundene Offenbarung Gottes in der Person Jesu Christi darstellt. 431 in
Ephesus, 451 in Chalcedon dogmatisch fixiert, gehört die Menschwerdung Gottes

zu einem der grundlegendsten Fundamente der christlichen Dogmatik. Gott ist
Mensch geworden - und hört dabei nicht auf Gott zu sein.47 Es ist Gott selbst,

der in Jesus Christus ist und handelt,48 aber nicht in einer Art Parallelgestalt,49

sondern « [e]r ist ein Mensch wie wir, uns gleich als Geschöpf, als ein menschliches

Individuum»50 und als solches verletzlich, leidend und sterblich.5' Jesus

Christus ist kein Halbgott oder Engel,51 sondern ganz Mensch - mit all dem,

was einen solchen ausmacht. Diese Erkenntnis kulminiert in besonderer Weise

45 Dieses Motiv ist als Nebenmotiv auch in anderen Predigten zu finden, z.B.: L13,38,42,48,65.
46 Vgl. dazu u.a. Leuenberger-Wenger 2019 sowie die einführenden Ausführungen u.a. bei Hau-

schild/Drecoll 2016: bes. 161—199.

47 Vgl. Barth '1960: 37. Paul Tillich kritisiert an der Formulierung «Gott ist Mensch geworden»,
dass Gott niemals aufhören kann Gott zu sein und nicht etwas werden kann, was nicht Gott
ist - genau das sei aber in der Aussage, dass er Mensch wird, impliziert. Vgl. Tillich 1958: 104.

48 Vgl. u.a. Barth 4960: iéiff, 203ff; Härle 2007: 9off, 3igfF.

49 Vgl. Barth '1960: iö4f.
50 Barth 4960: 165.

Sr Vgl. Müller 1989: 70.
52 Vgl. Barth 4960:165 sowie Tillich 1958:182.



Christus gepredigt. Empirische Annäherungen an die gegenwärtige Predigtpraxis 55

in den Verkündigungs- und Geburtsgeschichten Jesu," weshalb sie auch in den

vorliegenden Predigten vielfach Niederschlag findet. Zudem zeigt sich in der

uneingeschränkten Zuwendung Gottes zum Menschen «die Machtlosigkeit des

Menschen [sowie] sein Unverdienst am Kommen des Reiches Gottes».54 Als vere

Deus et vere homo ist Jesus Christus Teil des kommenden Reiches und gleichzeitig
in voller Partizipation an der menschlichen Situation ganz Mensch." Der

herangezogene Vergleich mit der Fleischwerdung des Wortes in Joh 1,14 nimmt diese

Bewegung ebenfalls auf. Ebenso, wie es bei der «Geburt Jesu Christi um die echte

Geburt eines echten Menschen»56 ging, nimmt Gott ganz am menschlichen Sein

teil.57 Anhand der Fleischwerdung Gottes kann also gut deutlich gemacht werden,

dass sich Gott in die Einheit und Spannung von Geist und Leib im menschlichen

Sein hineinstellt.

Jesus als den Christus zur Verdeutlichung ebendieser Spannung - besonders

vor dem Hintergrund seiner angekündigten Geburt - heranzuziehen,

ist inhaltlich einleuchtend und dogmatisch angemessen. Dabei versuchen die

Predigenden in der Menschwerdung einerseits die unbedingte Nähe: «Gott ist

einer von uns» (L 61) zu verdeutlichen, andererseits wird das Erklärungsmuster
dafür benutzt, die Komplexität des Vorgangs und der Zusammenhänge so zu
vereinfachen, dass das «Unglaubliche» (L 63) verstehbarer und greifbarer wird. Der
Verweis auf die Fragilität des Lebens - am Beispiel eines Fötus sowie Maria als

Frau und damit einem fragilen, vulnerablen, abhängigen Teil des damaligen
gesellschaftlichen Kontextes - spielt dabei eine wesentliche Rolle. Hauptanliegen
dieses Deutungsmusters ist es, die Nähe und Menschlichkeit Gottes zum
Ausdruck zu bringen, welches das Muster im Sinne einer Christologie von unten
charakterisiert.

Interessant ist, dass die in diesem Deutungsmuster häufig zur Erklärung der

Menschwerdung Gottes herangezogene Jungfrauengeburt, die in der Lukas-

Perikope eine ihrer biblischen Begründungen findet, dem ausgemachten

Hauptanliegen jedoch gänzlich entgegensteht. So mystifiziert die Annahme,
Jesus sei von einer Jungfrau geboren, dessen menschliche Herkunft eher, als

dass sie zu deren Verstetigung beiträgt. Schärfer noch wird Jesus durch den

53 Vgl. Barth '1960: 201.

54 Gollwitzer 1951:15.

55 Vgl. Tillich 1958: 173.

56 Barth'1960: 203.

57 Siehe hierzu ausführlich und anhand dessen exegetischer Begründung: Schnelle 2003: 569^



5é Christine Wenona Hoffmann

betonten Ausschluss eines menschlichen Vaters von der Zeugung seiner «vollen

Partizipation an der menschlichen Situation»'8 - zumindest in seiner direkten

Kausalität - beraubt. Die Kombination von Menschwerdung Gottes und

Jungfrauengeburt als Erklärungsmuster trägt also nicht."

4.2. Jesus Christus als Sohn Gottes

14 Predigten predigen Christus vor dem Hintergrund seiner Gottessohnschaft.60

Diese übersichtliche Anzahl überrascht zunächst angesichts der Fülle an christo-

logischen Hoheitstiteln, die in der Perikope selbst zu finden ist,61 sowie der

expliziten Nennung der Sohnschaft in V. 35, wo es heißt: «darum wird auch das

Heilige, das geboren wird, Gottes Sohn genannt werden». In den Predigten, die

dieses christologische Deutungsmuster wählen, stellt die Gottessohnschaft Jesu

eine «besonders enge und nahe Beziehung zu Gott» dar und wird gleichzeitig als

ein «Zeichen der unverbrüchlichen Treue Gottes gegenüber seinem Sohn» gedeutet,

welche (wenn auch nur in einzelnen Predigten) bis in das Leid und den Tod

hineingelesen werden muss (L 58). Sie wird durch Aussagen unterstrichen, die

diese Sohnschaft schon «vor Beginn aller Schöpfung» anfangen lassen und die

Präexistenz Jesu Christi als Sohn Gottes hervorheben (L 1). Die Predigten
unterscheiden sich deutlich, was die Frage des Zusammenhangs der Gottessohnschaft

mit der Art der Zeugung angeht und den alle 14 Predigten dieses Musters
verhandeln. So erklärt die Gottessohnschaft für einige ganz eindeutig: «Jesus kann
keinen menschlichen Vater haben.» (L 1). Anderen Predigenden ist wichtig zu

betonen, dass es bei der Gottessohnschaft überhaupt nicht um die Frage nach der

Art der Zeugung geht, sondern damit ausschließlich Aussagen über die Herkunft
des Sohnes gemacht werden (L 58). «Es geht um das Bekenntnis, dass Jesus aus

Nazareth Gottes Sohn ist» (L 38), welches hier im Vordergrund steht.

Dogmatisch schließen diese Überlegungen an den «Ausdruck der vollkommenen

Gemeinschaft des Sohnes mit dem Vater»61 und der «darin begründeten

Offenbarungsfunktion»6' an. Diese findet in seiner präexistenten Beschaffenheit

58 Tillich 1958: 173 sowie ähnlich McKenzie 1988: 33.

39 Vgl. Ausführlicher dazu Hoffmann zoi6.
60 L 1, 4, 6, 8, 9,10, zz, Z7, 3z, 33, 34, 38, 47, 58.

61 So findet sich hier sowohl der Titel «Sohn des Höchsten» (V. 3z) als auch der Verweis aufdie

Nachkommenschaft Davids (V. 3z).

6z Hahn zou: Z40.
63 Hahn zon: Z39.



Christus gepredigt. Empirische Annäherungen an die gegenwärtige Predigtpraxis 57

ein zentrales Begründungsmuster. Jesus Christus ist Gottessohn und er «wird

nicht erst Gottes Sohn, indem er es für uns ist.»6+ Er ist so ewig wie Gott
selbst und Gottes Sohn, schon lange bevor Maria ihn empfangen hat.6s Der

Präexistenzgedanke ist also als Antwort auf die Frage nach dem göttlichen
Ursprungjesu Christi zu verstehen, die diesen Ursprung sehr eng mit dem Wesen

Gottes verbindet.66 Die Existenz Jesu Christi ist in dieser ewigen Gott-Mensch-
Einheit67 für die Menschen erfahrbar und wird durch Jesus selbst mit Inhalt
gefüllt,68 indem er Gott als Vater versteht.69 Die damit verbundene Differenzierung
der «innergöttliche [n] Unterscheidung zwischen dem (ewigen) Vater und dem

(ewigen) Sohn»70 wird in dessen Erscheinungsweise ad extra jedoch nicht
betont. In Bezug auf die Gottessohnschaft Christi wird also ein passives Element

im Hinblick auf den zeugenden Vater71 vorausgesetzt,71 in seiner Erscheinung im
Welt- und Heilshandeln ist Christus aber untrennbar mit dem Vater verbunden.

Die Gottessohnschaft zur Verdeutlichung der engen Verbindung der Person

Jesu zu Gott heranzuziehen ist christologisch und gerade vor dem Hintergrund
der Perikope gesehen eine angemessene und plausible Form. Anliegen und Fokus

der Predigten ist es, eine möglichst nahe Verbindung Jesu zu Gott selbst

anzuzeigen. In der Predigtrealität kippt dieser Versuch jedoch fast immer in theologisch

und dogmatisch problematische, bzw. wenig hilfreiche Aussagen, Neben

Konstatierungen wie: «Er ist Gottes Sohn, der Heiland. - Mehr brauchen wir
nicht zu wissen.» (L 9) bedienen sich zahlreiche der Predigenden
religionsgeschichtlicher Vergleiche, um die Gottessohnschaft zu erklären (L 2, 20, 44,
46, 47, 58). Sie führen dazu die Vorstellung einer jungfräulichen Geburt als ein

Stilmittel an, welches die Geburt eines besonderen Menschen oder Herrschers

feststellen soll (L 2, 47):

Für die Menschen in der hellenistisch-römisch-griechischen Welt war eine

Jungfrauengeburt kein Problem. Ihre großen Gestalten, außer Göttern sogar Menschen

64 Barth '1964: 448fsowie Barth '1970: 77.

65 Vgl. Barth "1964: 449.
66 Vgl. Härle 2007:354.
67 Vgl. Tillich 1958: 121.

68 Vgl. Harnack 2007: 76.

69 Das gilt auch unter der Prämisse, dass der Begriff «Gottes Sohn» möglicherweise erst nach¬

österlich exklusiv aufJesus angewandt wurde. Vgl. Theißen/Merz 4zon: 48if.
70 Härle 2007:354.
71 Im Sinne einet Selbstunterscheidung Gottes vor aller Zeit.
72 Vgl. Leonhardt 2008: 227.



58 Christine Wenona Hoffmann

wie der Philosoph Plato oder Kaiser Augustus, sollen jungfräulichen Geburten

entstammen. Was fur diese gilt, gilt erst recht für Jesus, den Messias, den Sohn Gottes.
Außerordentliche Leute sind eben auch außerordendich geboren. (L 47)

Das Anliegen solcher Aussagen ist eindeutig: «Jesus ist nicht irgendeiner. Er ist

Gottes Sohn, der Heiland.» (L 9) Die im oberem Deutungsmuster beschriebene

Nähe zum Menschen und die Betonung der Menschlichkeit Gottes wird
hier also bewusst nicht gesucht, sondern Jesus wird - trotz, bzw. wegen seiner

Menschlichkeit - besonders betont in die Nähe Gottes gerückt und damit im
Sinne einer Christologie von oben gedeutet.

Dies geschieht auch im Zusammenhang mit der für die Erklärung der

Gottessohnschaft teilweise herangezogenen Jungfrauengeburt. Beides - die

religionsgeschichtlichen Vergleiche sowie die Jungfrauengeburt - ist als

Erklärungsmuster für die Gottessohnschaft jedoch höchst problematisch. So

zeigt sich in Bezug auf den religionswissenschaftlichen Vergleich, dass innerhalb

der jüdischen Tradition, in der die Evangelisten ja standen, eine Zeugung
durch einen Gott7' eine gänzlich unvorstellbare Idee war,74 von der zumal bei

der Geburt Jesu auch nie die Rede war.7S Zudem ist die vielbeschworene pagan-
hellenistische Eigenheit, wenn überhaupt, Realität in der ägyptischen Tradition
der Überlieferung der «Geburt des Gottkönigs»76 und Ausdruck patriarchaler
Konstruktionen, die später moraltheologisch tradiert wurden.77 Ähnlich
problematisch ist das Heranziehen der Jungfrauengeburt als Verdeutlichung der

Gottessohnschaft Christi, ist doch bei der vorauszusetzenden Annahme einer

präexistenten Gottessohnschaft Jesu gerade die Frage nach der Art von dessen

Zeugung völlig irrelevant,78 ja lässt eine dazu gegenteilige Konstatierung
vielmehr den Eindruck entstehen, dass es sich eben doch primär um eine Frage von

Körperlichkeiten handelt.

7; Wie z.B. die Zeugung Alexander des Großen durch Zeus in Gestalt einer Schlange. Vgl. hier¬

zu Berger zooi: 166.

74 Vgl. hierzu Luz 1993: 41 sowie Witherington 1004:119.
75 Vgl. Moltmann 1989: iooff. sowie Barth '1960:116.

76 Blumenthal 1999: 41.

77 Vgl. McKenzie 1988: 33.

78 Vgl. Barth *1960: zzi.



Christus gepredigt. Empirische Annäherungen an die gegenwärtige Predigtpraxis 59

4.3. Jesus Christus als Zeichen des Wirkens des Heiligen Geistes

Die Predigten, die Jesus Christus vor dem Hintergrund des Wirkens des

Heiligen Geistes deuten und erklären, führen dabei vornehmlich dessen

«unbegrenztein] und unergründlichen Handlungsspielräume»7' ins Feld. «Der

Heilige Geist und durch ihn Gott selbst wirkt in den Menschen und der Welt
und macht so Unmögliches möglich» (L 40). «Maria [gehörte] zu der vermutlich

kleinen Gruppe von Israeliten ihrer Generation, die besondere Erfahrungen
mit dem Geist Gottes machte» (L 65). In ihr, in Jesus sowie auch in uns selbst

wirkt Gott durch seinen Geist (L 40). Dieses Wirken erfährt in Jesus als dem

Christus seinen Höhepunkt. Diese Feststellung bringt auch die Betonung der

Aussichtslosigkeit eines Versuchs mit sich, das Handeln des Heiligen Geistes

nachzuvollziehen (L13,15,36). Gott orientiert sich nicht an den Grenzen menschlicher

Vernunft, sondern übersteigt diese bei Weitem (L 41, 65). Hauptanliegen
dieses Deutungsmusters ist einerseits die Bedeutung, die dem Ergriffensein durch

den Glauben für ein Verständnis von Jesus als dem Christus zukommt, andererseits

die Hervorhebung der damit verbundenen und zum Ausdruck kommenden

Macht Gottes.

Die Predigten orientieren sich damit an der Vorstellung, dass Jesus Christus

der «verheißene Geistträger»80 ist, in dem sich sowohl die Macht des Handelns

Gottes81 ausdrückt als auch sein totales und bleibendes «Durchdrungensein»81

vom Heiligen Geist anzeigt. «Der Geist Gottes macht Gottes Macht
kenntlich»8', «durch die Gott immer erneut in die je gegenwärtige Welt eingreift und
sich gegenwärtig und zukünftig lebenden Menschen zu erkennen gibt»84. Durch
das Wirken des Heiligen Geistes wird Jesus damit «zum verheißenen Messias

und zu dem von Gott eingesetzten Sohn»8'. Dabei durchdringt er alle Zeiten und
Lebensalter Jesu86 und ist christologisch in einer Bewegung von oben zu denken.

Auf Grundlage der Perikope diese Aspekte christologisch zu konkretisieren

und zu deuten, ist theologisch einleuchtend und naheliegend. Leider geht keine

79 Wörtlich oder in diesem Sinne L 3,5,11,13,19,15,36, 40, 41,54,57, 65.

80 Barth'1960:174.
81 Vgl. Barth '1960:174.
8 z Hahn zoii: Z33.

83 Welker 1993:16.

84 Welker 1993:18.

85 Hahn zoix: Z27.

86 Vgl. Moltmann 1989:101.



6o Christine Wenona Hoffmann

der Predigten dieses Deutungsmusters darauf ein, wie das Wirken des Heiligen
Geistes konkret zu verstehen ist. Auch die Brücken, die der Perikopentext selbst

anbietet, werden nicht zur Erklärung genutzt. Damit bleiben die Hörenden bzw.

Lesenden mit der notwendigen Annahme des Wunders allein, wenngleich dies

der Spur des Bibeltextes selbst entspricht.

4.4. Jesus Christus als Zeichen der neuen Schöpfung

Einige Predigende87 predigen Christus als Ausdruck für das «schöpferische

Handeln Gottes» (L 12). Er steht darin als Zeichen für den «Neuanfang Gottes

mit seinem Volk» (L 2,12, 42) sowie seiner kontinuierlichen Präsenz im Sinne

einer Fortschreibung der alttestamentlichen Zuwendung (L 42). Jesus als Christus

ist ein weiteres «Schöpfungswunder» (L 42), eine neue Schöpfung (L 56) im
Sinne des Anbruchs von etwas Neuem aus dem Schöpfergeist Gottes heraus (L 2;

12). Diese neue Schöpfung hat ihren Ursprung in Gott, der durch Jesus Christus

einen Neuanfang mit den Menschen sucht und darin seine unumkehrbare Gnade

und Gerechtigkeit bestätigt (L 12, 20, 26, 28, 31, 49, 56). Parallelisierungen mit
der Weltentstehung sind hier naheliegend (L 2, 40, 42, 56): «Wir erinnern uns

an die Schöpfungsgeschichte» (L 40). Anliegen des Deutungsmusters ist es, die

Existenz Christi in größere Zusammenhänge einzubinden und dabei dennoch seine

Einzigartigkeit sowie mit ihr einhergehende existenzielle Umdeutungen aller Dinge
hervorzuheben, die gleichzeitig aufdie schöpferische Kraft Gottes hinweisen.

Neutestamentlich ist diese Deutung einzuordnen in die Erfahrungen der

Tempelzerstörung von 70 n. Chr.88 So hat diese einerseits die Hoffnung auf die

Perfektibilität der Welt vollends ausgelöscht, andererseits die Erwartung einer

zweiten Schöpfung aus sich heraus gesetzt.89 Diese Erwartungen übertreffen die

Hoffnungen auf eine Weltverbesserung deutlich, wie sie noch in der
alttestamentlichen Verheißung eines neuen Himmels und einer neuen Erde entwickelt
wurde.90 Sie beinhaltet, dass für alle, die mit der Taufe in den Leib Christi
eingegliedert sind, eine neue (Schöpfungs-)ordnung gilt.9' Das Motiv der neuen

Schöpfung bringt «den aufVollendung ausgerichteten und auf sie hinführenden

87 L2, H, 15,18,31,42,56,59,60.
88 Vgl. Schwier 1989: bes. i57ff.
89 Vgl. Schmid 2012: 112.

90 Vgl. Schmid 2012:112h

91 Vgl. Hahn 2011:516. Siehe zu diesen Zusammenhängen ebenso Konradt 2012:158.



Christus gepredigt. Empirische Annäherungen an die gegenwärtige Predigtpraxis 61

Charakter der gegenwärtigen Heilswirklichkeit»91 deutlich zum Ausdruck. Die

Unverträglichkeit des Neuen mit dem Alten sowie die daraus folgende
grundlegende Aufhebung und Erneuerung alles Alten ist integraler Bestandteil

der Botschaft Jesu von der Gottesherrschaft.95 So kann diese Aufhebung und

Erneuerung auch im Sinne einer Befreiung der Schöpfung verstanden werden.94

Das Neue ist dabei nicht einfach nur Wiederherstellung des Alten, sondern es

setzt sich gegenüber dem Alten durch.95 Christus ist Ausdruck dieser «neue[n]

Präsenz Gottes in seiner Schöpfung».96 Er ist der neue, von Gott gesetzte Anfang.
Durch den lebendig machenden Geist wird dabei ein Prädikat vom Schöpfer auf
Christus übertragen, was diesen als den Mittler der neuen Schöpfung ausweist.97

Da «Schöpfung [aber] nie bloß ein Geschehen der Vergangenheit, sondern ein

dynamischer Prozeß [sie!] und insofern nicht denkbar ohne den Gedanken

einer neuen Schöpfung»98 ist, wird auch bei der neuen Schöpfung besonders

Gottes alleiniges Schaffen von allem Seienden von Anfang an unterstrichen. Das

Ereignis, dass Gottes Gegenwart in die Welt kommt, ist nur mit dem Ereignis
der Schöpfung der Welt vergleichbar99 und wird als solches hier dargestellt. Dass

Gott in diese Welt kam, ist weder eine menschliche, natürliche Möglichkeit,
noch kann diese aus den Möglichkeiten der Welt und des Menschen heraus

begreiflich werden.'00 Zugleich zeigt sie die «Machtlosigkeit des Menschen [und]
sein Unverdienst am Kommen des Reiches Gottes»10' an.

Die Dynamik und Aktivität Gottes in biblischen Geburtsgeschichten bzw.

deren Ankündigung zu verorten, ist biblisch und dogmatisch einleuchtend und

schlüssig. Gott bleibt dabei Schöpfer und Herr des Geschehens und beteiligt sich

gleichsam existenziell an ebendiesem. Auch diesem Deutungsmuster liegt
eindeutig eine Christologie von oben zu Grunde.

92 Vgl. Hahn 2011: 746.

93 Vgl. Hahn 2011: 746h

94 Vgl. Link 1991:597.

9 S Vgl. Hahn 2011: 747.
96 Moltmann 4i993: 107.

97 Vgl. Konradt 2012:155.
98 Merklein/Schmidt 1990: 6 sowie Moltmann 4i993: 68.

99 Vgl. Barth '1963:16.

100 Vgl. Barth 1953: 227.

101 Gollwitzer 1951: is.



Gl Christine Wenona Hoffmann

$. Ergebnis undAusblick

Es konnte gezeigt werden, wie Predigende Christus ausgehend von der Perikope

Lk 1,26-38 predigen, wer Christus für sie zu sein scheint und welche dogmatischen

Hintergründe dabei aufgenommen und dargestellt werden. Dabei wurde

deutlich, dass die Predigenden im Kontext der Geburtsankündigungen, wenn
auch wenig überraschend, ausschließlich auf christologische Deutungen
zurückgreifen, die Jesus als den gewordenen Christus beschreiben. Die Predigten
deuten Jesus lediglich in seiner irdischen Existenz und nehmen nur das im Text

vor ihm liegende Leben in den Blick. Dass dabei keinerlei kreuzestheologische
oder eschatologisch orientierte Deutungen auszumachen sind, verwundert, da

Christi Existenz von diesen nie zu trennen ist und sie auch in der Ankündigung
seiner Geburt bereits mitschwingen. Anstatt diese Perspektiven jedoch
aufzunehmen, versuchen die Predigenden die Existenz Jesu in der Spannung
zwischen dem wahren Menschseins Jesu,101 seiner präexistenten Gottessohnschaft105

sowie der Unmöglichkeit, die Geistträgerschaft Jesu überhaupt zeitlich
festzulegen,104 zu verorten. Dabei legen 50% der Predigenden ihren Schwerpunkt auf
die Nähe und Menschlichkeit Gottes und versuchen diesen darüber zugänglich

zu machen. Sie predigen gemäß einer Christologie von unten und rücken

Christus damit ganz in die Nähe des Menschen. Gleichzeitig ist predigtanalytisch

zu konstatieren, dass sich diese Verteilung im Laufe des über zwanzigjährigen

Untersuchungszeitraums deutlich verändert hat und heterogener wurde.

Während noch in den 1990er- und 20ooer-Jahren die Deutung im Sinne einer

Christologie von unten vorherrschte, halbierte sich der Prozentsatz der Anzahl

von Predigten mit diesem Verständnis in den vergangenen zehn Jahren und

wurde von einer zunehmend soteriologischen Ausrichtung und Deutung
abgelöst. So ist die Predigt von Jesus als dem Christus heute eher als eine Rede

von Christus in seinen göttlichen Attributen zu lesen. Diese Entwicklung lässt

sich auch in anderen praktisch-theologischen Handlungsfeldern beschreiben.

So zeigen Studien aus der Religionspädagogik zur vermittelten Christologie in
Schulbüchern, dass das jahrzehntelang vorherrschende Narrativ von Jesus als

vorbildlichem Menschen und Freund in den vergangenen 15 Jahren zugunsten

der Vermittlung von Jesus als Gottessohn und Christus und damit auch

102 Vgl. Tillich 1958: 173.

103 Vgl. Pannenberg 1964:142.

104 Vgl. Moltmann 1989:101.



Christus gepredigt. Empirische Annäherungen an die gegenwärtige Predigtpraxis 63

hinsichtlich seiner Heilsbedeutung eine Umdeutung erfuhr.105 Dieses ebenso in
den Predigten auszumachende Phänomen lässt sich wie folgt beschreiben: Die
beiden Teildisziplinen der Praktischen Theologie lösten sich in den letzten Jahren

von der jahrzehntelangen starken exegetischen Rezeption der Figur des historischen

Jesus106 und wandten sich vermehrt wieder christologischen Perspektiven

zu. Wovon sich der neutestamentliche Diskurs längst emanzipierte,107 scheint

praktisch-theologisch mit einer gewissen Zeitverzögerung ebenfalls erkennbar

zu werden. Gleichzeitig zeigen die Untersuchungsergebnisse, wie herausfordernd

eine christologisch orientierte Rede bzw. Lehre im Sinne einer Christologie von
oben ist. So fehlen sowohl in den Schulbüchern als auch in den Predigten häufig

theologisch befriedigende Erklärungs- und Sprachmuster. Die Predigten bedienen

sich zumindest teilweise sogar unnötiger Erklärungshilfen, die einem
ganzheitlichen Verständnis des Christusgeschehens eher entgegenstehen, ja dieses

verzerrt und teilweise problematisch darstellen.

In Hinblick auf die gegenwärtige Predigtpraxis lassen sich drei Dinge als

wesentlich herausstellen:

a) Zunächst scheint für die Christuspredigt eine Klärung der Vorstellung zentral,

werJesus Christus für die eigene Person ist. Dies mag besonders hinsichtlich

christologischer Konstatierungen unnötig, da selbstverständlich, wirken; es

erwies sich aber für die Vermittlung von Predigtinhalten von zentraler Bedeutung.
b) Es gilt in der Predigt(vorbereitung), das ganze Potenzial der Bibeltexte zu

nutzen und diese auf ihren christologischen Deutungsgehalt hin zu untersuchen.

Unterschiedliche Perikopen be- und erzeugen unterschiedliche christologische

Deutungen. Diese müssen trotz aller eigenen theologischen Verortung wahr-

und ernstgenommen werden und sei es nur im Zuge einer Abgrenzung. In Bezug
auf die vorliegende Perikope bedeutet dies beispielsweise, die christologischen

105 Monika Solymär weist dies anhand einer vergleichenden Studie sämtlicher Auflagen und
Ausgaben des Religionsbuchs «Kursbuch Religion» der Jahre 1976-1007 nach. Vgl. Solymär

1009: 118. Ähnlich, wenn auch nicht in dieser Breite empirisch belegt, Ziegler zoo6.
106 Wegeweisend für diese Entwicklung und eine ganze Generation Pfarrer:innen prägend sind

bis heute die Arbeiten von Gerd Theißen. Vgl. jüngst Theißen/Merz 1013 sowie Theißen/
Merz 4ioii. Ahnlich Schröter zoio: 67-78 sowie Söding zoiz.

107 Vgl. u.a. Alkier Z009; Lampe zoo6.



64 Christine Wenona Hoffmann

Hoheitstitel zunächst einmal als bewusst gesetzt wahrzunehmen und diese im-
oder explizit in die Predigtkonzeption einzubeziehen.

c) Als letzter Punkt sollte die eigene Position dogmatisch begründbar sein, was

auch bedeuten kann, Spannungen und Sprachlosigkeiten auszuhalten und diese

nicht mit inhaltlich problematischen Deutungsmustern zu füllen. Dies gilt, ob

und gerade auch angesichts von Inhalten, deren gesellschaftliche Plausibilität
zunehmend abnimmt und führt damit zurück zu Bonhoeffer, der seine Anfrage

vor 80 Jahren vor dem Hintergrund in einer in seiner Wahrnehmung «völlig
religionslose [n] Zeit»108 stellte, in der Art und Medium der Christusrede bereits zur
Diskussion standen. Gehen wir heute davon aus, dass auch zukünftiges Predigen
und kirchliches Handeln immer zugleich als Antwort darauf zu lesen ist, wer
Jesus Christus für uns heute eigentlich ist, scheint es unabdingbar, hierfür neue

Sprachformen zu finden.

108 Bonhoeffer 1998: 402..



Christus gepredigt. Empirische Annäherungen an die gegenwärtige Predigtpraxis 65

Bibliographie

Alkier, S., 2009. Die Realität der Auferweckung
in, nach und mit den Schriften des Neuen
Testaments. NET iz. Tubingen/Basel.

Barth, K„ *1964. KD I/i. Zürich.

- *1960. KD I/z. Zürich.

- 1953. KD IV/i. Zürich.

- '1970. KD IV/z. Zürich.

- 1998. Predigten 1921-1935. Zürich.

- '1963. Weihnacht. Göttingen.
Berger, K., zooz. Sind die Berichte des Neuen

Testaments wahr? Ein Weg zum Verstehen

der Bibel. Gütersloh.

Bethge, C.W., 2015. Kirchenraum. Eine
raumtheoretische Konzeptualisierung der

Wirkungsästhetik. Stuttgart.
Block, J„ zoiz. Die Rede von der Sünde in der

Predigt der Gegenwart. Eine Studie zur ha-

martologischen Homiletik am Beispiel von
Predigten aus dem Internet. Zürich.

Blumenthal, E„ 1999. Die biblische Weihnachtsgeschichte

und das alte Ägypten. München.
Bonhoeffer, D., 1998. Widerstand und

Ergebung, Dietrich Bonhoeffer Werke [DBW],
Bd. 8. Gütersloh.

Buttrick, D.G., 1988. Preaching Jesus Christ. An
Exercise in Homiletic Theology. Eugene.

Chapell, B., 2018. Christ-Centered Preaching.

Redeeming the Expository Sermon. Ada.

Clowney, E.P., 2003. Preaching Christ in All of
Scripture. Wheaton.

Danz, C., 2013. Grundprobleme der Christolo-

gie. Tubingen.
Deeg, A./Schüle, A., 2018. Die neuen alttesta-

mentlichen Perikopentexte. Exegetische und

homiletisch-liturgische Zugänge. Leipzig.
EKD, 2021. Gezählt. Zahlen und Fakten zum

kirchlichen Leben 2021. Hannover.
Erne, T./Schüz, P., 2010. Die Religion des Raumes

und die Räumlichkeit der Religion.
Göttingen.

Erne, T., 2017. Hybride Räume der Transzendenz.

Wozu wir heute noch Kirchen
brauchen. Leipzig.

Finze-Michaelsen, H., 2021. Der Angekündigte
und seine Mutter. HMH 97, 25-31.

Früh, W, 7zon. Inhaltsanalyse. Konstanz/
München.

Gollwitzer, H„ 1951. Die Freude Gottes.

Einführung in das Lukasevangelium.
Berlin-Dahlem.

Grabner-Haider, A., 1971. Sprachentwertung in
den Kirchen. KrTe 7. Zürich.

Grözinger, A„ 2008. Homiletik. München.
Hahn, F., 2011. Theologie des Neuen Testaments

II. Tubingen.
Härle, W., 2007. Dogmatik. Berlin.
Harnack, A.v., 2007. Das Wesen des Christentums.

Tübingen.
Hauschild, W.-D./Drecoll, V.H., 2016. Alte Kirche

und Mittelalter. Lehrbuch der Kirchen-
und Dogmengeschichte. Bd. 1. Gütersloh.

Hoffmann, C.W., 2016. Interpretazioni della

nascita verginale nella prassi contemporanea
della predicazione evangelica. Protestantesi-

mo. Rivista trimestrale dalla Facoltà Valdese

di Teologia 4,385-411.

- 2019. Homiletik und Exegese. Konzepte von
Rechtfertigung in der evangelischen Predigtpraxis

der Gegenwart. APrTh 75. Leipzig.
- 2024. Die Predigt als Praxis der Bibeltextauslegung.

Zur Analyse des Textbezugs der

Predigt. S. Lacher, Predigtanalyse. Zugänge zu
einer homiletischen Grundaufgabe. APTLH
104. Göttingen.

Josuttis, M„ 1968. Homiletik und Rhetorik.
PTh 57,511-527.

Konradt, M., 2012. Schöpfung und Neuschöpfung

im Neuen Testament. K. Schmid,

Schöpfung. ThTh 4. Tubingen, 121-184.



66 Christine Wenona Hoffmann

Körtner, U.H.J., 2011. Gottes Wort in
Person. Rezeptionsästhetische und
metapherntheoretische Zugänge zur Christologie.
Neukirchen-Vluyn.

Kuckartz, U., 2012. Qualitative Inhaltsanalyse.

Methoden, Praxis, Computerunterstützung.
Weinheim.

Lampe, P., 2006. Die Wirklichkeit als Bild. Das

Neue Testament als ein Grunddokument
abendländischer Kultur im Lichte
konstruktivistischer Epistemologie und Wissenssoziologie.

Neukirchen-Vluyn.
Leonhardt, R„ 2008. Grundinformation Dog-

matik. Göttingen.
Leuenberger-Wenger, S., 2019. Das Konzil von

Chalcedon und die Kirche. Konflikte und

Normierungsprozesse im 5. und 6. Jahrhundert.

Leiden.

Link, C., 1991. Schöpfung. Schöpfungstheologie

angesichts der Herausforderungen des 20.

Jahrhunderts. Gütersloh.

Liturgische Konferenz, 2021. Jesus Christus
predigen: Der homiletische Ernstfall der Moderne

Hannover.
Luther, M., 1883-2009. Martin Luthers Werke.

Kritische Gesamtausgabe (WA.). Bd. 16:

Reihenpredigten über 2. Mose 1524/27. Weimar/
Böhlau.

Lütze, F.M., 2006. Absicht und Wirkung der

Predigt. Eine Untersuchung zur homiletischen

Praxis. APrTh 29. Leipzig.
Luz, U„ 199;. DieJesusgeschichte des Matthäus.

Neukirchen-Vluyn.
Martin, G.M., 1984. Predigt als «offenes

Kunstwerk»? EvTh 44, 46-58.
Mayring, P., "2010. Qualitative Inhaltsanalyse.

Grundlagen und Techniken. Weinheim/
Basel.

McKenzie, J.L., 1988. Die MutterJesu im Neuen

Testament. E. Moltmann-Wendel/u.a., Was

geht uns Maria an? Beiträge zur Auseinandersetzung

in Theologie, Kirche und Frömmigkeit.

Gütersloh, 23-40.

Merklein, H./Schmidt, K„ 1990. Schöpfungund
Neuschöpfung. JBTh 5. Neukirchen-Vluyn.

Merten, K„ 1983. Inhaltsanalyse. Einführung in
Theorie, Methode und Praxis. Wiesbaden.

Meyer-Blanck, M„ 2011. Gottesdienstlehre.

Tübingen.
Moltmann, J., 1989. Der Weg Jesu Christi.

Christologie in messianischen Dimensionen.
Gütersloh.

- 4I993- Gott in der Schöpfung. Ökologische

Schöpfungslehre. Gütersloh.

Müller, G.L., 1989. Was heißt: Geboren von der

Jungfrau Maria? Eine theologische Deutung.
Freiburg.

Otto, G„ 1976. Predigt als Rede. Über die

Wechselwirkung von Homiletik und Rhetorik.

Stuttgart.
Pannenberg, W., 1964. Grundzüge der Christologie.

Gütersloh.

Piper, H.-C., (1976) '2009. Die Predigtanalyse.

W. Engemann/F.M. Lütze, Grundfragen der

Predigt. Ein Studienbuch. Leipzig, 345-359.
Riemann, F., 1974. Die Persönlichkeit des Predigers

aus tiefenpsychologischer Sicht. Göttingen,

152-166.
Roth, U., 2002. Die Beerdigungsansprache.

Argumente gegen den Tod im Kontext der
modernen Gesellschaft. PThK 6. Gütersloh.

Schindehütte, K., 2017. Der Kirchenraum als

Topos der Dogmatik. Tübingen.
Schmid, K„ 2012. Schöpfung im Alten Testament.

TKIh 4. Tübingen.
Schnelle, U., 2003. Paulus. Leben und Denken.

Berlin.
Schröter, J., 2010. Die aktuelle Diskussion über

den historischen Jesus und ihre Bedeutung
für die Christologie. C. Danz/M.
Murrmann-Kahl, Zwischen historischem Jesus

und dogmatischen Christus. Zum Stand der

Christologie im 21. Jahrhundert. Tübingen,

67-86.



Christus gepredigt. Empirische Annäherungen an die gegenwärtige Predigtpraxis 67

Schwier, H., 1989. Tempel und Tempelzerstörung.

Untersuchungen zu den theologischen
Faktoren im ersten jüdisch-römischen Krieg
(66-74 n- Chr.). NTOA Ii. Göttingen.

- 1003. Die Spannung aushalten und gestalten.
Homiletische Bemerkungen anlässlich der

Studie »Kirche und Israel« der Leuenberger

Kirchengemeinschaft. W.J. Alston/C.
Möller/H. Schwier, Die Predigt des Alten
Testaments. ATM 16. Münster, 139-149.

- 2019. Wer ist Jesus Christus für uns heute?

Ders., Gottes Menschenfreundlichkeit und
das Fest des Lebens. Leipzig, 23-41.
Erstveröffentlichung in: J. Schröter, 2014. Jesus Christus.

Thlh 9. Tubingen, 243-266.

Söding, T., 2012. Auf der Suche nach neuen

Wegen. Der Stand der exegetischen Jesusforschung,

BenshH 112. Göttingen, 10-31.
Solymär, M., 2009. Wer ist Jesus Christus? Eine

theologisch-didaktische Analyse der
Schulbuchreihe »Kursbuch Religion«. ARP 39.

Göttingen.
Theißen, G./Merz, A., 4zoii. Der historische

Jesus. Ein Lehrbuch. Göttingen.

- 2023. Wer war Jesus? Der erinnerte Jesus in
historischer Sicht. Stuttgart.

Tillich, P„ 1958. Systematische Theologie. Band

II. Stuttgart.

Walther-Sollich, T., 1997. Festpraxis und

Alltagserfahrung. Sozialpsychologische
Predigtanalysen zum Bedeutungswandel des Osterfestes

im 20. Jahrhundert. Stuttgart.
Welker, M., 1993. Gottes Geist. Theologie des

Heiligen Geistes. Neukirchen-Vluyn.

- 2012. Gottes Offenbarung. Christologie.
Neukirchen-Vluyn.

Witherington, B., 2004. Birth ofJesus. The IVP

Dictionary of the New Testament. Madison,

128-130.
Wöhrle, S., 2006. Predigtanalyse. Methodische

Ansätze - homiletische Prämissen - didaktische

Konsequenzen. Berlin.

Ziegler, T., 2006. Jesus als «unnahbarer
Übermensch» oder «bester Freund»? Elementare

Zugänge Jugendlicher zur Christologie als

Herausforderung für Religionspädagogik
und Theologie. Neukirchen-Vluyn.

https://www.deutschlandfunk.de/was-model-
lierer-empfehlen-100.html (letzter Zugriff:
I7-S-2-3)-



68 Christine Wenona Hoffmann

Abstracts

«Ich hielt es fur richtig, unter euch nichts zu wissen als allein Jesus Christus, ihn, den

Gekreuzigten», schrieb Paulus der Gemeinde in Korinth. Dieser Satz beschreibt nicht nur
die Mitte der paulinischen Theologie und Verkündigung bündig, sondern auch Selbstverständnis

und Anspruch evangelischer Gottesdienste und Predigt - bis heute. Doch wie
steht es aktuell um die Christus-Predigt? Wie wird Christus gepredigt und welche
Christusbilder werden dabei rezipiert? Der Artikel geht diesen Fragen auf Grundlage einer

empirischen Studie zu Predigten zu Christi Geburtsankündigungen nach und eröffnet
den Diskussionsraum eines im deutschsprachigen Raum homiletisch kaum erschlossenen

Forschungsfeldes.

«For I determined not to know any thing among you, save Jesus Christ, and him crucified,»

Paul wrote to the congregation in Corinth. This sentence describes not only the

center of Pauline theology and preaching, but also the identity and claim of evangelical

worships and preaching - until today. But what about the preaching (of) Christ today?
How is Christ preached and which images of Christ are perceived in the process The

article explores these questions on the basis of an empirical study of sermons on Christ's

birth announcements and opens the debate on a field of research that has so far been little
explored in German homiletics.

Christine Wenona Hoffmann, Frankfurt am Main


	Christus gepredigt : empirische Annäherungen an die gegenwärtige Predigtpraxis

