
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 79 (2023)

Heft: 4

Artikel: Das judäische Heer in den biblischen Erzählungen der babylonischen
Eroberung

Autor: Ammann, Sonja

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1049402

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1049402
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das judäische Heer in den biblischen Erzählungen
der babylonischen Eroberung

Sonja. Ammann

i. Einleitung

Die biblischen Erzählungen der babylonischen EroberungJerusalems zu Beginn
des 6. Jahrhunderts v.u.Z. erinnern an eine Niederlage. Keine Heldentaten, keine

tapferen Verteidigungsversuche werden im Zusammenhang mit diesem Ereignis
überliefert. Historisch betrachtet, ist damit zu rechnen, dass die Stadt von judäi-
schen Kriegern intensiv verteidigt wurde. Doch das judäische Heer spielt in den

Erzählungen der babylonischen Belagerung Jerusalems in II Kön 14-15, II Chr
36 und Jer 37-39 keine aktive Rolle. Die EroberungJerusalems wird - wie schon

zuvor die Eroberung Samarias - als eine von Gott beschlossene Katastrophe erinnert,

aufderen Ausgang menschliche militärische Anstrengungen keinen Einfluss

haben. Dennoch ist von militärischem Personal in II Kön 14-15 und Jer 37-43

durchaus die Rede - allerdings erst nach der Eroberung durch die Babylonien
Im Folgenden werde ich an einigen Textstellen zeigen, wie die biblischen

Erzählungen dem judäischen Kriegspersonal militärische Handlungsmacht
entziehen, die militärischen Kräfte (zunehmend) als ambivalente Figuren darstellen,

und dabei die Grenzen zwischen Siegern und Besiegten verwischen. Zuvor
werde ich kurz darauf eingehen, warum die Nicht-Erwähnung der judäischen

Verteidigung eine auffällige Leerstelle in den Erzählungen darstellt, die als

narrative Strategie interpretiert werden kann.1

2. Die Verteidigungjerusalems als signifikante Leerstelle biblischer Erzählungen

Eineinhalb Jahre lang hat Jerusalem - möglicherweise mit einer Unterbrechung
(vgl. Jer 37,5-11) - dem babylonischen Angriff standgehalten.1 Das wäre ohne

i Dieser Artikel wurde im Rahmen des SNF-Forschungsprojektes «Transforming Memories of
Collective Violence in the Hebrew Bible» (pcegpi_i8izi9) geschrieben,

z Vgl. dazu die Angaben in II Kön 15,1-3; Jer 39,1-z; 51,4-6 (zum textkritischen Problem in
II Kön 15,3 siehe Waard zozo: 55); Die Belagerung beginnt im 10. Monat des 9. Regierungsjahrs

Zidkijas und endet am 9. Tag des 4. Monats von Zidkijas 11. Regierungsjahr. Zur
Diskussion der Datierung (Dezember 589 bis Juli 587) vgl. Albertz zooi: 69-73.

ThZ4/79 (2023) S. 296-315



Das judäische Heer in den biblischen Erzählungen der babylonischen Eroberung 197

tatkräftige militärische Verteidigung nicht denkbar. Natürlich spielt zunächst

die Sicherstellung der Versorgung der belagerten Bevölkerung mit Wasser und

Nahrung eine wichtige Rolle für die Frage, wie lange eine Stadt der Belagerung
standhalten kann. Tatsächlich starben wohl die meisten Menschen in

Belagerungskriegen an Hunger und Krankheiten.5 Doch die in der Stadt

eingeschlossenen hatten durchaus militärische Handlungsoptionen, die sie auch nutzen

mussten, wenn sie den babylonischen Rammböcken und Belagerungsmaschinen

standhalten wollten. Bewaffnete Krieger - und möglicherweise auch die

Zivilbevölkerung4 - konnten eine belagerte Stadt aktiv verteidigen, indem sie

aus ihrer geschützteren und höher gelegenen Position heraus die Angreifer von
den Stadtmauern abzuhalten versuchten. Dies setzt etwa auch die Erzählung in
II Sam 11,20-24 voraus, in der Urija und weitere Krieger beim Heranrücken an

die Stadtmauer von Rabba unter Beschuss geraten. Dass zumindest die Assyrer,

die judäische Verteidigung als durchaus wehrhaft wahrgenommen hatten, zeigt
eindrücklich die Darstellung der Belagerung auf dem Lachisch-Relief (Abb. i).s

Die in weit überlegener Zahl anrückenden Assyrer werden von den judäischen

Verteidigern mit Pfeil und Bogen beschossen und von den Mauern der Festung
herab mit Steinen und brennenden Fackeln beworfen. In der für die assyrischen

Reliefs typischen Weise werden dabei «die assyrischen Angreifer wohl sortiert
und unverwundbar, die Verteidiger hingegen in sinnlosem Aktivismus, chaotischem

Gebaren» dargestellt.6

Im Zusammenhang mit der babylonischen Eroberung Jerusalems sind hier
auch die Lachisch-Ostraka zu erwähnen: Diese militärische Korrespondenz

zeigt, dass zur Zeit der babylonischen Eroberung verschiedene Festungen in Juda

mit militärischem Personal besetzt und untereinander sowie mit Jerusalem in
Kontakt waren.7 Die Babylonier mussten also bei ihrem Feldzug auch ausserhalb

von Jerusalem mit militärischem Widerstand rechnen. Auf judäische militärische

Präsenz im Umland von Jerusalem und bewaffnete Kämpfe ausserhalb der

3 Vgl. Bloch-Smith 2018: 20 mit Hinweis aufdie Massengräber in Aschdod und Lachisch.

4 Vgl. dazu die biblische Erzählung in Ri 9, in der Abimelech beim Angriff auf Tebez durch

einen von einer Frau heruntergeworfenen Mühlstein ums Leben kommt (V. 53).

5 Zur Rekonstruktion und Interpretation dieses Reliefs vgl. UehÜnger 2003.
6 Berlejung 2005: 208.

7 Zu den Lachisch-Ostraka siehe Renz/Röllig 1995: 405-431 (zur historischen Einordnung
kurz vor der Belagerung Jerusalems 405-407); Weippert 2010: 420-424.



Abb. i: Eroberung der judäischen Stadt Lachisch. Assyrisches Wandrelief,

um 700 v.u.Z. BM 12.4906 (Ausschnitt). Foto: Kathrin Schäublin.

Sonja Ammann

Stadt spielen auch mehrere Textstellen im Jeremiabuch an (vgl. Jer 21,4; 38,4),

allerdings ohne diese Kriegshandlungen genauer auszuführen.

In historischer Perspektive ist mit einer aktiven VerteidigungJerusalems durch

judäische Krieger also durchaus zu rechnen. Es wäre auch in einer Erzählung der

babylonischen BelagerungJerusalems möglich, die Kriegshandlungen ausführlicher

und mit judäischen Kriegern in einer aktiven Rolle zu schildern. Das zeigt das

Beispiel von Flavius Josephus, der - während er sich für seine Schilderung sonst

eng an II Kön undJer orientiert - im Unterschied zu den biblischen Erzählungen
aufdie VerteidigungJerusalems gegen die Babylonier näher eingeht:



Das judäische Heer in den biblischen Erzählungen der babylonischen Eroberung 199

Nevertheless, those inside endured the siege bravely and eagerly. For they did not tire,
either in respect to the famine or to the wasting disease. Even though they were
tormented by these sufferings, they strengthened their souls against the enemy. Nor were

they thrown into confusion by the devices and machines of their foes; instead, they
invented counter-machines (àvTip]yavf]paT«) against all those [used] by them. As a

result, the entire contest (àywv) between the Babylonians and the Hierosolymites was

[one] ofcleverness and sagacity... (Ant. 10.131-133)8

Die Ausschmückungen gegenüber den biblischen Erzählungen könnten auf

Josephus' Erfahrungen mit Belagerungskriegen zu seiner eigenen Zeit basieren

und insbesondere die Erfahrung der römischen Belagerung Jerusalems 70 u.Z.

wiederspiegeln, die Josephus selbst miterlebt hat.9 Möglicherweise steht hier
aber auch die Beschreibung der Befestigung Jerusalems in II Chr 16,9-15 im

Hintergrund, wo ebenfalls von klug entwickelten «Maschinen» (LXX:
MT; maasin) die Rede ist, die Usija zur Verteidigung der Stadt auf Türmen
und Zinnen aufstellen lässt.10 Durch die Hervorhebung der Anstrengungen zur

Verteidigung der Stadt werden die Ereignisse stärker nach dem Erzählmuster

eines Wettstreits, nach der hellenistisch geprägten Vorstellung von Krieg als àywv,

dargestellt.11

Die biblischen Erzählungen gehen dagegen auf die judäische Verteidigung

gar nicht ein und nennen ausschliesslich Nebukadnezzar und sein Heer als

Subjekte von Kriegshandlungen. In II Kön i4,iof; 15,if wird nur erzählt, dass

Nebukadnezzar und sein Heer gegen Jerusalem zogen (103, nbv), die Stadt

belagerten ("IIS, nan) und «ringsum Belagerungswälle12 bauten» (pm H"bv iaa,l

a^ao, II Kön 25,2); von einer Verteidigung der Stadt ist nicht die Rede. II Chr 36

erwähnt die Belagerung gar nicht; die Babylonier befinden sich sofort in der

8 Ich zitiere hier die gegenüber der veralteten deutschen Ubersetzung von H. Clementz (14.

Aufl. 100z) präzisere Übersetzung von Begg / Spilsbury 1005.

9 Vgl. dazu den Kommentar von Begg / Spilsbury 2005 zur Stelle.

10 Vgl. zu II Chr 26,15 Mathys 2002; 89-98, der darlegt, dass der Ausdruck 32bn rDSfffiS ni53Bfn

«Konstruktionen - Erfindungen eines Technikers» mit hoher Wahrscheinlichkeit auf Katapulte

verweist («Eine ungewöhnliche, überraschende Formulierung wählt der Chronist wohl
deshalb, weil er etwas Ungewohntes, Neues angemessen zu bezeichnen sucht.... Die dreimalige

Verwendung der gleichen Wurzel bringt zum Ausdruck, daß es sich um eine außerordentliche

Erfindung handelt.», 93) und den hellenistischen Hintergrund der Stelle beleuchtet.

11 Vgl. zur Vorstellung von àyœv in hellenistischen Kriegsdarstellungen Arrington 2015:105-108.

12 Zur Bedeutung von pH vgl. Efal 2009: 38f («a structure built by the besiegers in order to close

in on the circumference of the city»), gegen Driver 1954:147 («an engine ofattack into which

men climbed... a tower with a roofed and armoured back-part, all testing on wheels»).



300 Sonja Ammann

Stadt und sind ausführende Subjekte der Strafmassnahmen (Verwüstung und

Deportation, II Chr 36,18-20)." Die Erzählungen des Jeremiabuches implizieren

zwar, dass judäische militärische Kräfte die Stadt verteidigen - daraufberuht
insbesondere der Vorwurf, Jeremias Verkündigung sei defätistisch (vgl. Jer 38,4: «er

macht schlaff die Hände der Kriegsmänner, die in dieser Stadt noch übrig
geblieben sind, und die Hände des ganzen Volkes, indem er zu ihnen solche Worte

sagt») - doch treten auch hier diese Kriegsleute nicht als Subjekte innerhalb der

Erzählung der babylonischen Belagerung auf.

Dass die biblischen Erzählungen der babylonischen Eroberung Jerusalems

nicht von der militärischen Verteidigung der Stadt erzählen, ist daher kaum

zufällig, sondern vielmehr als eine sinntragende erzählerische Entscheidung zu
betrachten. Nahe liegt eine theologische Erklärung: Der Sieg der Babylonier und
die Niederlage seines Volkes entsprechen Gottes Willen und sind nicht durch

militärische Stärke - weder der Babylonier noch der Judäer - bedingt. Diese

Vorstellung wird explizit in Jer 37,10 deutlich:

Denn (selbst) wenn ihr das ganze Heer der Babylonier schlagen würdet, das mit euch

kämpft, und es würden unter ihnen (nur) verwundete Männer übrig bleiben, (so würde

doch) jeder in seinem Zelt aufstehen und diese Stadt mit Feuer verbrennen.

Zwar thematisieren die Erzählungen durchaus politische (Fehl-)Entscheidungen

Zidkijas, die den Konflikt mit den Babyloniern auslösen (vgl. II Kön 24,20;
II Chr 36,13) bzw. zur Zerstörung Jerusalems führen (Jer 38,17!). Doch
militärische Handlungen sind für den Ausgang der Ereignisse letztlich irrelevant.

Dies gilt auch für die Eroberung Samarias, die in II Kön 17,5-6; 18,9 äusserst

knapp und ohne nähere Schilderung militärischer Handlungen erzählt wird -
der König von Assur zieht gegen die Stadt (n*?ö), belagert sie ("IS"1!) und nimmt
sie ein (n~T3l,P",l). Auch in der Erzählung der erfolglosen Belagerung Jerusalems

durch Sanherib (II Kön 18,13-19,37) spielt die militärische Verteidigung der

Stadt keine Rolle. Im Rahmen eines deuteronomistisch geprägten theologischen

Erklärungsmusters rücken kriegsrelevante menschliche Handlungen in den

Hintergrund: Die Eroberung Jerusalems wird (wie zuvor schon die Eroberung
Samarias) als Konsequenz eines Fehlverhaltens gegenüber Gott dargestellt,
insbesondere das Fehlverhalten der Könige, die «das Böse in den Augen Jhwhs» taten

(vgl. II Kön 24,19ft II Chr 36,12) und - zusammen mit dem ganzen Volk -«nicht

13 Zu den Subjekten in II Chr 36,18-10 (und Jhwh als Subjekt in V.17!) vgl. Becking 1011: z6i;
Ammann 1018: 334.



Das judäische Heer in den biblischen Erzählungen der babylonischen Eroberung 301

auf die Worte Jhwhs hörten», die er durch seine Propheten reden liess (vgl. Jer

37,2; ausführlich II Chr 36,12-16).

3. Dasjudäische Heer in der Erzählung in IIKön 24-2S

Die babylonische Eroberungjerusalems wird in II Kön 24-25 in zwei Schritten
erzählt: Aufeine erste Belagerung der Stadt unterJojachin, die mit der Kapitulation
endet, folgt gut zehn Jahre später eine zweite Belagerung unter Zidkija, die zur

Zerstörung und zum Untergang Judas führt. Zunächst zur Erzählung der ersten

Belagerung unter Jojachin. Subjekte sind in II Kön 24,iofnur die babylonischen

Angreifer. Die erste aktive Handlung eines Judäers, die in Reaktion auf die

babylonische Belagerung erzählt wird, ist Jojachins Kapitulation: «Und Jojachin,
der König judas, ging hinaus zum14 König von Babel...» (nTÜWjbo jWliT1 X2T1

bzz "jbo'^S?, II Kön 24,12). Judäisches militärisches Personal begegnet in der

Erzählung der babylonischen Eroberung in II Kön erstmals in der Liste der

Deportierten in II Kön 24,14.16:

14 Und er führte ganz Jerusalem und alle Oberen und alle Soldaten des Heeres ('~Zi
bTin) gefangen fort, zehntausend Deportierte, und alle Waffenschmiede und Sappeure
(~)3DÎD"1 üHnrrba), und nichts blieb übrig außer dem geringen Volk des Landes.

16 Und alle Männer des Heeres (bTIil ItfïN *73), siebentausend, und die Waffenschmiede

und Sappeure ("IJCOni EHnn), tausend, alles Soldaten, die Krieg führen können (b-il
ilOnbo "'toS? ffHias), führte der König von Babel gefangen mit nach Babel.

Wie bereits Bernhard Stade darlegte, handelt es sich bei V. 14 wohl um einen

jüngeren Zusatz, der die Deportation vorwegnimmt und auf «ganz Jerusalem»
ausdehnt.'5 Der Vers stellt gegenüber V. 16 eine Doppelung dar, die die Zahlen aus

V. 16 aufnimmt und erweitert.'6 Der Schwerpunkt der älteren Fassung in II Kön

14 Mit den antiken Versionen ist hier wahrscheinlich bs statt bs? zu lesen, bs KS1 ist sonst in der

Hebräischen Bibel nirgends im Sinn von «kapitulieren» belegt, mit btf hingegen übliche

Terminologie, vgl. Jer 38,17Fu.ö.; vgl. Lipschits 1005: 54f. Anm. 65, der mit einer Verwechslung
rechnet.

15 Dafür spricht auch die Beobachtung, dass bîl in V.15 unmittelbar an V. 12 anschliesst: V. 13-14

unterbricht den Zusammenhang zwischen V. 12 und V. 15, in denen das Schicksal Jojachins
erzählt wird. Vgl. Stade 1884; seither gefolgt von zahlreichen Kommentaren und Einzelstudien,

vgl. u.a. Montgomery 1951: S54ff; Würthwein 1984: 473; Brettler 1991: 541-552; Lipschits

2005: 299-302; Levin 2010: 67-70.
16 Vgl. Lipschits 2005: 302; Levin 2010: 69.



301 Sonja Ammann

14,16 liegt ganz auf dem militärischen Personal.'7 Auch die oft als gewöhnliche

Handwerker verstandenen Olin und 1300 haben hier wohl eine militärische

Funktion, wie das zusammenfassende «alles Soldaten, die Krieg führen können»

nahelegt. Das Wort 1300 (von der Wurzel 130 «schliessen») ist nur in Verbindung

mit Knn belegt. Entgegen der üblichen Übersetzung als «Schlosser» dürfte es sich

eher um eine militärische Funktion im Zusammenhang mit Festungsanlagen

handeln (vgl. ni3D0 «Festung», Mi 7,i7).'8 In dieser Verbindung ist vermutlich
auch für Khn die Bedeutung «Waffenschmied» anzunehmen (vgl. 1 Sam 13,19)."

Die judäischen militärischen Kräfte werden erst zu einem Zeitpunkt, an dem

sie bereits besiegt sind und deportiert werden, als DTDS - sonst oft «Helden»,

«Elitesoldaten» (vgl. etwa I Sam 17,51; II Sam 13,8-zi; II Chr 13,3) - bezeichnet und

ihre Fähigkeit, Krieg zu führen (lOn^O 'ti>ü) wird betont, während sie in eben

solcher Tätigkeit in der vorangehenden Erzählung des Angriffs aufJerusalem ja

gerade nicht in Erscheinung traten.10

Auch beim zweiten babylonischen Feldzug gegen Jerusalem in II Kön 25,1 liegt
die militärische Handlungsmacht ganz bei den Babyloniern.Judäische Kriegsleute

begegnen hier erstmals in II Kön 25,4: «Und die Stadt wurde aufgebrochen und

alle Kriegsmänner (lOnboi "S73tf) [gingen hinaus]11 in der Nacht in Richtung
eines Tores zwischen zwei Mauern beim Garten des Königs, und die Chaldäer

waren rings um die Stadt...». Die passive Formulierung (TOT SJpom) spezifiziert
nicht, wer das Subjekt dieses «Aufbrechens» ist. Jakob Wöhrle weist aber darauf

hin, dass WpO Nif. üblicherweise für das Bersten einer Sache von innen heraus

verwendet wird.11 Der unmittelbar vorangehende V. 3 erwähnt die Hungersnot
in der Stadt. Es liegt nahe, die Hungersnot als Grund für das Verlassen der

Stadt zu interpretieren. Es spricht daher vieles dafür, dass hier nicht die

einfallenden Babylonier - die die Stadt ja noch immer umringen (TOT bv TltPOl
TOO) -, sondern vielmehr die judäischen Kriegsleute selbst gemeint sind. Auch

hier wird das judäische Heer also nicht bei der Verteidigung der Stadt erwähnt,

17 Auch die Aufzählung von Jojachins Entourage in V. 15b ist vermutlich ebenfalls eine jüngere

Ergänzung, vgl. Ammann 2023: 110 m. Anm. 11.

18 Vgl. Malamat 1975:133 Anm. 14.
19 Vgl. Wright 1011: 109 Anm. 7.

zo Auch die Deportationsnotiz in II Kön 15,11 könnte militärisches Personal im Blick haben, vgl.

Rudolph 1968: 310; Lipschits 1005: 83 Anm. 174; Ammann 1014:113 m. Anm. 146.

11 Hier muss vermutlich mit LXX und zwei hebräischen Manuskripten das Verb WS1 ergänzt
werden, vgl. Waard 2020: 55h

22 Vgl. Wöhrle 1008: 232.



Das judäische Heer in den biblischen Erzählungen der babylonischen Eroberung 303

sondern vielmehr im eher unrühmlichen Zusammenhang eines Fluchtversuchs,

bei dem sich offenbar nur der König und die Soldaten absetzen und die restliche

Bevölkerung der Stadt ihrem Schicksal überlassen wollen. In V. 5 wird diese wenig

heldenhafte Darstellung fortgeführt: «Und das chaldäische Heer jagte hinter
dem König her, und sie holten ihn ein in den Steppengebieten Jerichos, und sein

ganzes Heer (l^n bz) zerstreute sich von ihm.» Von einem Versuch, den König
zu schützen und gegen die Babylonier zu verteidigen, ist nicht die Rede. Nachdem

das judäische Heer bereits die Stadt und ihre Zivilbevölkerung ihrem Schicksal

überlassen hat, lässt es nun auch den König im Stich, der im Folgenden von den

Babyloniern gefangen genommen, nach Ribla gebracht und hart bestraft wird.
Das Heer scheint währenddessen das Weite gesucht zu haben; auch unter den

bei den nachfolgenden Strafmassnahmen Hingerichteten findet sich in II Kön

25,19 aus Jerusalem lediglich noch ein Beamter, «der über die Kriegsmänner

eingesetzt war» (non^Dn "VM-bs TpB KimtfK nnK ono) und der «Schreiber

des Heereskommandeurs, der das Volk des Landes (zum Heeresdienst) aushob»

(pan osrnK xason ansn nfc; nson).

4. Dasjudäische Heer in denJeremia-Erzählungen Jer 37-43

Der Zyklus in Jer 37-43 bildet einen durchgehenden Erzählfaden von Jeremias

Erleben der babylonischen Belagerung und Eroberung Jerusalems (Jer 37-40)

über die Ermordung des Statthalters Gedalja (Jer 40-41) bis zur Auswanderung
des Volkes nach Ägypten (Jer 42-43). Die Bedrohung durch die Babylonier bildet

den Rahmen der Erzählungen, doch im Vordergrund stehen innerjudäische

Konflikte, zunächst innerhalb der belagerten Stadt sowie - nach der Eroberung

- über die politische Zukunft des judäischen Volkes. Als roter Faden durch die

Erzählungen zieht sich dabei die Frage nach dem Verhältnis zu den babylonischen
Eroberern. Jeremias zentrale prophetische Botschaft während der Belagerung

ist, dass der Sieg der Babylonier unabwendbar (Jer 37,7-10.17) von Gott
beschlossen ist (Jer 38,3), verbunden mit dem Appell, sich den Babyloniern zu

ergeben (Jer 38,2.i7f; vgl. Jer 21,7). Nach der Eroberung verbleibt Jeremia im von
den Babyloniern beherrschten Land (Jer 39,14; 40,1-6) und plädiert auch nach

der Ermordung Gedaljas gegen die Flucht nach Ägypten und für ein Leben im
Land unter babylonischer Herrschaft (Jer 42,9-22). Diese politische Ausrichtung,



3°4 Sonja Ammann

verbunden mit der tendenziell eher positiven Darstellung der Babylonier, dürfte

mit ein Grund für die charakteristische Darstellung der judäischen Kriegsleute
sein.

Auffallig am Erzählzyklus Jer 37-43 sind die zahlreichen Doppelungen:
Sowohl Jeremias Gefangennahme (37,11-21/38,1-283; jeweils mit Unterredung
mit Zidkija und anschliessender Verbesserung der Haftbedingungen) als auch

seine Freilassung durch die Babylonier (38,28^39,14/40,1-6) werden zweimal

erzählt. Ebenso lassen sich in der Erzählung von Gedaljas Ermordung (Jer 40,7-
41,18) - in der Jeremia nicht vorkommt - zwei Erzählstränge ausmachen. Diese

narrativen Auffälligkeiten sind auch literargeschichtlich auszuwerten, worauf ich

im Folgenden noch zurückkommen werde. Schliesslich ist zu erwähnen, dass die

Septuaginta in diesen Kapiteln einen gegenüber dem hebräischen kürzeren Text

belegt, wobei hier wie auch sonst im Jeremiabuch von einer generellen Priorität
der kürzeren, griechisch belegten Textform auszugehen ist.1'

4.1. Entzug militärischer Handlungsmacht
und zunehmend ambivalente Darstellung

Obwohl die Jeremia-Erzählungen in Jer 37,1-40,6 ganz vom Setting der

babylonischen Bedrohung geprägt sind und die militärische Verteidigung der Stadt

durchaus anklingt (vgl. insbesondere den Defätismusvorwurf in Jer 38,4 und das

Thema des Überlaufens inJer 37,14ft 38,19; 39,9), begegnen darin keine handelnde

Subjekte, die eindeutig als judäisches militärisches Personal identifiziert werden.

Eine Ausnahme bilden einzig die «Kriegsmänner» (nonbön "Wtf) in Jer 39,4, die

zusammen mit König Zidkija aus der Stadt fliehen. Diese Stelle ist allerdings Teil

eines längeren Einschubs (Jer 39,4-13), der nur im jüngeren masoretischen Text

belegt ist und in Jer 39,4-10 die oben besprochene Erzählung II Kön 25,4-12 par-
allelisiert.14 Ob es sich bei den in den Jeremia-Erzählungen mehrfach erwähnten

judäischen «Oberen» (Q,~IÉ?) um zivile oder militärische Führungspersonen handelt,

wird nicht unterschieden; einige Figuren werden mit ihrem Namen bezeich-

13 Vgl. Stipp 1992: sf; Stipp 2019: 3f. Dieser Befund wurde inzwischen durch zahlreiche text¬

kritische Einzelstudien erhärtet, vgl. insbesondere Waard 2020; Frohlich/Waard 2021; Engel

2007 (gegen Fischer 1998). Der markanteste Unterschied in Jer 37-43 ist die deudich kürzere

Schilderung der babylonischen Eroberung (Jer 39,4-13 fehlt in JerLXX), vgl. dazu Bogaert

1990: 312-322.

24 Zu den Unterschieden und genauer zur literargeschichdichen Rekonstruktion vgl. Waard

2020: 91-95; Ammann 2018; Ammann 2024: io8ff.



Das judäische Heer in den biblischen Erzählungen der babylonischen Eroberung 305

net (Jer 37,3.13.15; 38,1.6.7) und, wo eine Funktionsbezeichnung beigegeben ist, als

Priester (37,3) oder Schreiber (37,15) identifiziert.
Erst nach der Eroberung der Stadt treten eindeutig militärisch konnotierte

judäische Anführer als Protagonisten auf. Tatsächlich ändert sich ab Jer 40,7 das

Bild komplett. Wie Hermann-Josef Stipp schreibt,

wird das gesamte Figureninventar ausgetauscht: Zidkija und die Patrizier

Am.] haben die Bühne verlassen. Dafür gehen neue Hauptrollen an Gedalja, den in
Mizpa residierenden judäischen Verwaltungschef in babylonischen Diensten, und die

Truppenführer (D^JtJü 1"]!£?), judäische Militärkommandeure, die weiterhin aktionsfähige

Einheiten befehligen; auch die judäische Bevölkerung tritt nun als eigenständiger,
kollektiver Akteur in Erscheinung.15

Das plötzliche und prominente Auftreten der Truppenobersten könnte
damit zusammenhängen, dass in Jer 40-41 eine ältere Erzählung über Gedaljas

Ermordung eingebaut wurde. Literarkritisch auffällig ist zunächst die wiederholte

Ankunft der Truppenobersten bei Gedalja in Mizpa (Jer 40,7 und 40,13).26

Zugleich stellt 40,i5f eine Doppelung zu 40,i3f dar: Beides Mal wird Gedalja

vor Jischmael gewarnt, glaubt der Warnung aber nicht. Nur in 40,15 erfolgt die

Warnung an Gedalja heimlich ("inoa) - offenbar wird hier Jischmael (mit 40,8
und anders als 40,13) als in Mizpa anwesend gedacht.27 Dieses Motiv der heimlichen

Unterredung begegnet bereits in Jer 37,17 und verbindet diese Erzählung mit
dem Kontext.28 Zudem wird in Jer 40,i5fJischmaels Mordplan nicht mitgeteilt,
sondern als bereits bekannt vorausgesetzt. Damit lassen sich zwei Erzählstränge
unterscheiden: Eine ältere, eigenständige Erzählung in Jer 40,13^ 41,1-15, die

2.5 Stipp 2019: 549 (Herv. i. O.). Stipp beginnt den Satz mit «Von Jeremia abgesehen», da er sich

aufjer 40,7-43,76 insgesamt bezieht. Jeremia tritt allerdings erst ab Jer 42,1 wieder auf.

26 Vgl. dazu und zum Folgenden mit weiteren literarkritischen Beobachtungen Stipp 1992:182-
187; Stipp 2019: 550-554.

27 Vgl. Stipp 1992:182: Stipp 2019:552.
28 "11303 begegnet noch einmal in Jer 38,16 MT, allerdings ohne Äquivalent im griechischen Text,

so dass es sich um einen gegenüber Jer 37,17; 40,15 jüngeren Zusatz handeln könnte. Zu
weiteren Elementen, die diese Erzählung mit dem vorangehenden Kontext verbinden, vgl. Stipp

2019: 552.



30 6 Sonja Ammann

Stipp als «Jischmael-Dossier» bezeichnet, und eine jüngere Erzählschicht, die die

ältere Erzählung ergänzt und in den weiteren Erzählzusammenhang einbettet.19

Diese beiden Erzählstränge unterscheiden sich auch im Hinblick auf die

militärischen Protagonisten. Besonders auffällig ist, dass Jischmael in der jüngeren
Schicht als einer der Truppenobersten eingeführt wird (Jer 40,7f), während er
nach der älteren Erzählung nicht zu diesen gehört: «Alle Truppenobersten» (73
nr'rnn ,72?) schliesst in Jer 40,13 Jischmael nicht mit ein, vielmehr wird er in
Jer 41,1 separat als ein Davidide ST1ÎD «vom Samen des Königtums»)

eingeführt.'0
In der älteren Erzählung Jer 40,13h 41,1-15 haben die Truppenobersten eine

positive Rolle inne; sie sind bemüht, Gedalja und das judäische Volk zu beschützen."

Dabei treten sie allerdings eher als zivile Anführer in Erscheinung. Von

kriegerischen Handlungen der Truppenobersten wird nicht erzählt. So heisst

es in Jer 41,12 lediglich, dass sich die Truppenobersten mit ihren Männern
aufmachten, «um mit Jischmael, dem Sohn des Netanja, zu kämpfen» (nnbrtb 13^7

rnrn P nu). Von Kampfhandlungen ist im Folgenden jedoch nicht die

Rede:

Und sie fanden ihn am grossen Wasser, das bei Gibeon ist. Und es geschah, als das ganze
Volk, das beiJischmael war, Johanan, den Sohn des Kareach, und alle Truppenobersten,
die mit ihm waren, sah, da freuten sie sich und das ganze Volk, das Jischmael aus Mizpa
weggeführt hatte, wandte sich um und sie gingen zurück zu Johanan, dem Sohn des

Kareach. UndJischmael, der Sohn des Netanja, entkam mit acht Männern vorJohanan,
und er ging zu den Ammonitern. (Jer 41,12^15)

Lediglich die Angabe, dass Jischmael «mit acht Männern» (Jer 41,15) entkam,
könnte einen subtilen Hinweis auf erfolgte Kampfhandlungen darstellen,

war doch in Jer 41,if noch von «zehn Männern», die mit Jischmael waren, die

Rede. Was aus den zwei fehlenden Männern geworden ist, wird nicht berichtet.

Im Gegensatz dazu sind Jischmael und seine Männer explizit Subjekt von
Gewalttaten: sie erschlagen (41,1, 137) Gedalja, Jischmael tötet (nD,1, 41,2 MT;

19 Vgl. Stipp 1019: 549-553 und die Rekonstruktion des «Jischmael-Dossiers» $66(. Die jüngere
Ergänzungsschicht rechnet Stipp der von ihm auch in Jer 34,7; *37,3-39,14 identifizierten
«Erzählung vom Untergang des palästinischen Judäertums» (UPJ) zu.

30 Vgl. Stipp 1019: ssof.

31 Diese positive Darstellung stellt auch Stipp 1019: 568 fest, der das Jischmael-Dossier als «Apo¬

logie der Truppenführer» bezeichnet und seine Entstehung zeitnah zu den Ereignissen in diesen

Kreisen vermutet.



Das judäische Heer in den biblischen Erzählungen der babylonischen Eroberung 307

ron, 41,3 MT) ihn und weitere Anwesende und ermordet (tsntîH, 41,7) weitere

80 Pilger. Jer 41,9 lässt an Jischmaels Grausamkeit keinen Zweifel: er «füllt» die

Zisterne «mit Getöteten» (C^n 1iT3rü p xbü). Damit ergibt sich in
der älteren Erzählung ein Kontrast zwischen den Truppenobersten, die als

positiv besetzte Führungsfiguren, jedoch nicht mit Handlungen an der Waffe in
Erscheinung treten, und Jischmael mit seiner Mörderbande, deren Gewalttaten

breit ausgemalt werden.

Die jüngere Ergänzungsschicht zeichnet demgegenüber ein ambivalenteres

Bild der Truppenobersten. Da hier sowohl Johanan als auch sein Gegenspieler,

der MörderJischmael, als Truppenoberste eingeführt werden (Jer 40,7!), ist diese

Gruppe nicht per se positiv konnotiert. Vielmehr wird nun von einem Konflikt
innerhalb dieser Gruppe, zwischen den Truppenobersten, erzählt. Die ambivalente

Darstellung der Truppenobersten setzt sich auch in Jer 42-43 fort. Gegen

Jeremias prophetischen Rat führen die Truppenobersten um Johanan das Volk
nach Ägypten. Dass in Jeremias Rede als möglicher Grund für den Wunsch,
nach Ägypten zu ziehen, die Flucht vor dem Krieg genannt wird, wirkt angesichts

der mitadressierten militärischen Anführer (Jer 42,8) wie eine ironische Pointe,

die dem judäischen militärischen Personal weiter militärische Handlungsmacht
entzieht:

Nein, wir wollen nicht in diesem Land bleiben [...] Nein, denn wir wollen nach

Ägypten gehen, wo wir keinen Krieg sehen werden (nDFlbo "Ki; xb "lEfX), und den

Klang des Schofars nicht hören werden und nicht nach Brot hungern werden, und
dort wollen wir bleiben. (Jer 42,i3f

Explizit wird den Truppenobersten vorgeworfen, nicht auf Gottes Stimme zu

hören (Jer 42,21; 43,4.7). Der masoretische Text macht diese negative Wertung
noch deutlicher und bezeichnet diejenigen, die Jeremias prophetische Autorität
in Frage stellen, als «vermessene» ('"!") Männer (Jer 43,2 MT).

Die Tendenz der Jeremia-Erzählungen geht also ähnlich wie in II Kön 2s

dahin, dem judäischen militärischen Personal militärische Handlungsmacht zu
entziehen und die militärischen Anführer als zweifelhafte Gestalten darzustellen.

Die Differenzierung zwischen Jischmael und den judäischen Truppenobersten



3O8 Sonja Ammann

und ihre positive Rolle als Beschützer des Volkes, die der älteren Erzählung des

Jischmael-Dossiers wichtig war, tritt zunehmend in den Hintergrund.

4.2. Überblendung von Siegern und Besiegten

Eine weitere Eigenheit der Darstellung des judäischen militärischen Personals in
der Erzählung der babylonischen Eroberung in Jeremia betrifft die Uberblendung

von Sieg und Niederlage. Obwohl das judäische Heer von den Babyloniern klar
besiegt wurde, wird im Anschluss an die EroberungJerusalems für Handlungen
judäischer Truppen ein Vokabular verwendet, das eher an einen militärischen

Erfolg denken lässt.

7 Da hörten alle Truppenobersten, die mit ihren Männern auf dem Feld waren, dass

der König von Babel Gedalja, Sohn des Ahikam, eingesetzt hatte über das Land und
dass er ihn gesetzt hatte über Männer und Frauen und Kinder und (zwar) von den

Geringen des Landes,'1 die nicht nach Babel weggeführt worden waren 8 und sie

kamen zu Gedalja nach Mizpa, nämlich Jischmael, der Sohn des Netanja, und Johanan
und Jonatan, die Söhne Kareachs, Seraja, der Sohn des Tanhumet, und die Söhne

Efais aus Netofa und Jaasanja, Sohn des Maachaiters, sie und ihre Männer. 9 Und es

schwor Gedalja, der Sohn des Ahikam, Sohn des Schafan, ihnen und ihren Männern:
«Fürchtet euch nicht davor, den Babyloniern zu dienen!" Bleibt im Land und dient
dem König von Babel, dann wird es euch gut gehen. 10 Und ich, siehe, ich werde in
Mizpa bleiben um zu stehen vor den Babyloniern, die zu uns kommen, und ihr, bringt
Wein und Sommerfrüchte und Ol ein (jöCl f"p"l 1SCX) und tut sie in eure Gefässe

(D3,733 lBttfl) und wohnt in <den>'+ Städten, die ihr in Besitz genommen habt (UEh

ntosn -lüx Drnsn). (Jer 40,7-10)

Dieser Text wird zumeist als Auftakt der Erzählung einer friedvollen Idylle
verstanden, der durch die Ermordung Gedalijas brutal ein Ende gesetzt wird.

Gedaljas Aufforderung wird im Rahmen eines friedlichen, agrarischen Settings

vorgestellt, in dem die übriggebliebene Bevölkerung auf den Feldern die Ernte

einbringt und V. iz - «und sie brachten Wein und Sommerfrüchte ein, sehr viel»

31 Die Ergänzung um «Kinder» und Präzisierung «von den Geringen des Landes» finden sich

nur im längeren masoretischen Text (vgl. dazu auch Stipp 1019: 553) und stellt wahrscheinlich

eine Harmonisierung mit der Darstellung in den Königebüchern dar (vgl. II Kön 15,11).

33 LXX: «vor den Knechten der Babylonier» (àno npoedinov tüv 7raiSuv TÜv XaLSaluv).

34 So mit LXX. Die Lesart des MT mit Suffix «in euren Städten» ist wahrscheinlich sekundär,

möglicherweise beeinflusse durch die vorangehenden Suffixe in V. 9-10.



Das judäische Heer in den biblischen Erzählungen der babylonischen Eroberung 309

(iKQ min j"pl I" ISDR"1"]) - die reiche Ernte, die als Zeichen göttlichen Segens

verstanden wird, betont. So schreibt etwa Wilhelm Rudolph:

Daß nach der langen Drangsalszeit fur die allerdings stark dezimierte Bevölkerung eine

reiche Ernte eingebracht werden konnte, wurde sicher überall als ein Lichtblick und als

ein Zeichen der göttlichen Gnade empfunden. Man konnte anfangen aufzuatmen. Da
wurde durch die Ermordung Gedaljas das Land in neue Friedlosigkeit gestürzt."

Allerdings ist die Szene bei näherer Betrachtung vielleicht nicht ganz so friedlich.
Zunächst ist festzustellen, dass Gedaljas Rede in einem militärischen Setting
stattfindet, angesprochen sind Truppenführer und Soldaten (Jer 40,8f). Diese

werden nun wohl nicht einfach - im Sinne einer weiteren Depotenzierung
militärischer Aspekte - als zivile Erntehelfer eingespannt. William McKane weist

darauf hin, dass das in Jer 40,10 verwendete Vokabular nicht zu einer friedlichen

Ernteszene passt. Zwar wird das Verb pOK «sammeln» auch im Sinne von

«ernten» verwendet. Doch die Objekte «Wein» (]"') und «Öl» (|DC£?) - anstelle

von «Trauben» (COM?) und «Oliven» (DTPî) - passen nicht in den Kontext

einer Ernte und verweisen vielmehr auf die Aneignung von bereits geernteten
und verarbeiteten Nahrungsmitteln.'6 Damit schickt Gedalja die Soldaten nicht

zur Ernte auf die Felder, sondern fordert sie auf, die Vorräte getöteter, geflohener

oder deportierter Judäer an sich zu nehmen. Der folgende Ausdruck «tut sie

in eure Gefässe» IDÜl) bestätigt McKanes Interpretation. Die gleiche

Formulierung (mit Suffix) wird in Jos 7,11 verwendet, wo den Israeliten
vorgeworfen wird, die Gott geweihte Beute gestohlen und «in ihre Gefässe getan» (10È7

DrP733) zu haben. Der Ausdruck ist daher als Aneignung fremden Eigentums zu
verstehen: «etwas in den eigenen Sack stecken».'7

Schliesslich fordert Gedalja die Truppenobersten und ihre Männer auf, in den

Städten, «die ihr in Besitz genommen habt» (Dntosn "I27N, Jer 40,10) zu leben.

35 Rudolph 1968:251. Vgl. auch Albertz 2001:15: «Ein Neuanfang im Lande schien möglich, und

wenn es V. 12 betont heißt, daß die Ernte sehr reichlich ausfiel, schien auch der Segen Gottes

daraufzu liegen.»

36 Vgl. McKane 1996: 100z («the appropriation or, more precisely, expropriation of produce
which has already been harvested»). Er verweist für diese Deutung auch aufdie Übersetzung
bzw. Erläuterung von yp («Sommerfrüchte / Sommerernte», meist Feigen) als «Feigenkuchen»

bzw. «Trockenfrüchte» im Targum und bei Kimchi. Das Wort yp begegnet im AT häufig,

jedoch nicht ausschliesslich, in Auflistungen verarbeiteter Lebensmittel (vgl. z.B. II Sam

16,if).
37 McKane 1996: iooz («putting into one's bags or luggage property which is not one's own»).



3io Sonja Ammann

Auch hier verweist die Wortwahl auf Städte, die von ihren früheren Bewohnern

durch den Krieg verlassen wurden und die das judäische militärische Personal

nun in Besitz genommen hat.'8 Das Verb !£?sn «ergreifen» in Verbindung mit
dem Objekt "PS? «Stadt» begegnet in der hebräischen Bibel mehrfach für die

Einnahme einer Stadt durch militärische Eroberung, etwa in Zusammenhang

mit der Landnahme im Buch Josua."

In Gedaljas Rede geht es also nicht um friedliche Erntetätigkeit in einem

idyllischen agrarischen Setting. Vielmehr entstammen die Aufforderungen in
Jer 40,10 dem Bereich des Krieges, es handelt sich um Vokabular des Plünderns

und Eroberns. Interessanterweise erscheinen die Rollen hier vertauscht: Gedalja

spricht zu den besiegten judäischen Kriegsleuten, doch die Aufforderungen
beziehen sich auf Handlungen, die üblicherweise von der militärisch überlegenen

Seite ausgeführt werden. Nicht die siegreichen Babylonier plündern und nehmen

judäische Städte in Besitz, sondern die eigenen judäischen militärischen Kräfte.

Diese Verwischung der Grenzen zwischen siegreichen und besiegten militärischen

Kräften passt zum eher positiven Bild der babylonischen Eroberer in den

Jeremia-Erzählungen. Kollaboration und «Überlaufen zu den Babyloniern» ist

nicht negativ konnotiert, vielmehr fordert Jeremias prophetische Botschaft geradezu

dazu auf. Ein zweiter, damit zusammenhängender Aspekt ist, dass zwar die

babylonische Eroberung in den Jeremia-Erzählungen Gottes Willen entspricht,
nicht aber eine völlige Zerstörung und Vernichtung. Die Vernichtung ist kein

Ergebnis der militärischen Niederlage, sondern wird König und Volk angedroht
als Folge des Widerstands gegen die Babylonier (Jer 37,96 38,2.17620-13) und der

Flucht nach Ägypten (Jer 42,15-18.22). Wer sich der babylonischen Herrschaft

unterwirft und sich damit arrangiert, hat eine Zukunft im Land.

38 Vgl. Rudolph 1968: 251 und ihm folgend McKane 1996: iooif. Aufgrund der Lokalisierung
der angesprochenen Heerführer mfco («im Feld», Jer 40,7) versteht Rudolph 1968: 248
DniBSn in V.io alsfuturum exactum («die ihr ihn Besitz nehmt»),

39 Vgl. Dtn 20,19; Jos II Kön 18,13 par. Jes 36,1.



Das judäische Heer in den biblischen Erzählungen der babylonischen Eroberung 311

In diese Richtung weist auch die Verwendung des (militärischen) Begriffs der

«Beute» C?1?©) in Jer 11,9 (und 38,1; 39,18; 45,5):+°

Wer in dieser Stadt bleibt, wird sterben durch das Schwert, den Hunger und die Pest,

aber wer hinausgeht und überläuft zu den Babyloniern ("TiCH bs bs"), die euch

belagern, wird leben und sein Leben als Beute haben (bbvib 1Ü23 "b HlVm).

Beute machen ist hier nicht das Ergebnis militärischen Erfolgs, sondern wird
von denjenigen gemacht, die sich ergeben. In diesem Sinne interpretiert auch

Georg Fischer, der Ausdruck gebe «die paradoxe Erfahrung wieder, daß Sich-

Ausliefernde, und damit <Unterliegende>, auch wie Sieger <Beute> machen und
behalten können».41

5. Ertrag

Historisch ist davon auszugehen, dass das von den Babyloniern 588/587 v.u.Z.

belagerte Jerusalem von judäischen Kriegsleuten intensiv verteidigt wurde, auch

wenn die Stadt der überlegenen babylonischen Streitkraft letztlich nicht standhalten

konnte. Die biblischen Erzählungen der babylonischen EroberungJerusalems

widersprechen dieser Annahme nicht. Vereinzelte Erwähnungen lassen durchaus

aufdie Präsenz judäischer militärischer Kräfte in- und ausserhalb Jerusalems

schliessen, etwa wenn militärisches Personal als Hauptzielgruppe babylonischer

Deportationen im Anschluss an die Eroberung genannt wird (II Kön 24,14-16;

25,11). Jedoch steht die judäische Verteidigung nirgends im Vordergrund. Die
biblischen Erzählungen der babylonischen Eroberung Jerusalems bietet keine

militärgeschichtlich interessierte Darstellung der Vergangenheit. Damit stehen

sie ganz in der Tradition biblischer Kriegserzählungen, die tendenziell eher am

Ausgang der Schlacht als an militärstrategischen Details interessiert sind und
im Zusammenhang mit der Eroberung von Städten nur in Ausnahmefällen

von einer Verteidigung erzählen. Vielmehr handelt es sich um eine theologische

Geschichtsschreibung, in der menschliche militärische Handlungsmacht dem

Willen Gottes untergeordnet ist, der den Ausgang der Schlacht bestimmt. Die

40 Einen militärischen Ursprung des Ausdrucks vermutet Bright 196s: 184F(«One suspects that

it [the expression, Am.] originated in the army. Victorious soldiers customarily brought home
the booty they had seized; one can imagine that a soldier, returning after a defeat from which
he had barely escaped alive, might, when asked where his share of the booty was, have replied
ironically that his life was all the <booty> that he could bring away.»).

41 Fischer 1005: 639 [Herv. i. O.].



312. Sonja Ammann

militärische Schlagkraft der beteiligten Krieger ist insofern irrelevant. Implizit
und explizit wird daher in den Erzählungen der babylonischen Bedrohung das

judäische militärische Personal depotenziert. In den Jeremia-Erzählungen spielen

judäische Kriegsleute nach der erfolgten babylonischen Eroberung zwar
eine prominentere Rolle. Doch auch hier tritt das judäische Kriegspersonal
nirgends als Gegenspieler zum babylonischen Heer auf. Vielmehr werden die judäi-
schen Heerführer dazu aufgefordert, das von den Babyloniern eroberte Land

«in Besitz zu nehmen» (vgl. Jer 40,7-12) - eine Art transformierter Landnahme,
die die babylonische Oberherrschaft als gegeben voraussetzt und akzeptiert.
Während die älteren Texte eher noch ein differenzierteres Interesse am judäi-
schen militärischen Personal zeigen (vgl. II Kön 24,16; Jer 40,13h 41,1-15) und

für die Truppenobersten durchaus auch die Möglichkeit einer positiven (zivilen)

Führungsrolle vorsehen, erscheinen diese in jüngeren Bearbeitungen zunehmend

negativ (vgl. Jer 42-43). Wie dem König, seinen Oberen und schliesslich dem ganzen

Volk wird ihnen pauschal vorgeworfen, nicht aufGottes Stimme gehört und
damit zum UntergangJudas beigetragen zu haben (vgl. Jer 42,21; 43,4.7).

Den biblischen Erzählungen der Eroberung Jerusalems liegt eine Vorstellung

zugrunde, die sich ganz deutlich von Josephus' Darstellung einer kriegerischen

Auseinandersetzung zwischen zwei Parteien im Sinne eines àyûv unterscheidet.

Die babylonische Eroberung ist keine Folge militärischer Unterlegenheit der

Judäer, sie ist die Konsequenz eines Beziehungshandelns zwischen Gott und
seinem Volk bzw. dessen Anführern. Diese Geschichtsdeutung kommt auch darin

zum Ausdruck, dass die judäischen Truppen in den Jeremia-Erzählungen nicht
wie ein geschlagenes Heer dargestellt werden, das eine militärische Niederlage
erlitten hat. Vielmehr können sie sich frei im Land bewegen, souverän das Volk
anführen und Handlungen ausführen, die normalerweise Siegern vorbehalten sind.



Das judäische Heer in den biblischen Erzählungen der babylonischen Eroberung 313

Bibliographie

Albertz, R., 2.001. Die Exilszeit. 6. Jahrhundert
v. Chr. BE(S) 7. Stuttgart.

Ammann, S„ 2018. Oszillationen eines Traumas.

Biblische Erzählungen der Eroberung
Jerusalems. ThZ 74, 319-337.

- 2023. Das Schicksal des Volkes.

Transformationsprozesse alttestamentlicher

Geschichtserzählungen am Beispiel der
babylonischen EroberungJerusalems. K. Schmid

(Hg.), Heilige Schriften in der Kritik. XVII.
Europäischer Kongress für Theologie (5.-

8. September 2021 in Zürich). VWGTh 68.

Leipzig, 207-218.

- 2024. Der zerbrochene Spiegel. Die babylonische

Eroberung Jerusalems als kulturelles
Trauma. Studies in Cultural Contexts of the

Bible 9. Paderborn.

Arrington, N.T., 2015. Ashes, Images, and
Memories. The Presence of the War Dead in
Fifth-Century Athens. Oxford/New York.

Becking, B., 2011. More than a Pawn in their
Game: Zedekiah and the Fall ofJerusalem in
2 Chronicles 36:11-21. J. Corley/H. van Grol
(Hg.), Rewriting Biblical History. Essays on
Chronicles and Ben Sira in Honor of Pan-

cratius C. Beentjes. DCLS 7. Berlin/New
York, 257-272.

Berlejung, A., 2005. Gewalt ins Bild gesetzt.
Kriegsdarstellungen auf neuassyrischen
Palastreliefs. BiKi 60, 205-211.

Bloch-Smith, E„ 2018. The Impact of Siege

Warfare on Biblical Conceptualizations of
YHWH.JBL 137,19-28.

Bogaert, P.-M., 1990. La libération de Jérémie

et le meurtre de Godolias. Le texte court
(LXX) et la rédaction longue (TM). D. Fra-

enkel et al. (Hg.), Studien zur Septuaginta.
Robert Hanhart zu Ehren: Aus Anlass

seines 65. Geburtstages. Göttingen, 312-322.
Brettler, M„ 1991. 2 Kings 24,13-14 as History.

CBQ53,541-552-

Bright, J., 1965. Jeremiah: A New Translation

With Introduction and Commentary.
AncB. Garden City, NY.

Driver, G.R., 1954. Ezekiel: Linguistic and

Textual Problems. Bib. 35,145-159.
Ef'al, Y„ 2009. The City Besieged: Siege and

Its Manifestations in the Ancient Near East.

Zugl.: Jerusalem, Hebrew Univ., Diss., 1996.

CHANE 36. Leiden.

Engel, H„ 2007. Erfahrungen mit der Septua-

ginta-Fassung des Jeremiabuches im Rahmen

des Projektes «Septuaginta Deutsch».

H.-J. Fabry/D. Böhler (Hg.), Im Brennpunkt:

Die Septuaginta. Studien zur Entstehung

und Bedeutung der Griechischen Bibel

3. BWANT 174. Stuttgart, 80-96.
Fischer, G., 1998. Jeremia 52. Ein Schlüssel zum

Jeremiabuch. Bib. 79, 333-359.

- 2005. Jeremia 1-25. HThKAT. Freiburgi. Br.

Fröhlich, J./Waard, H. de, 2021. The Text of
Jeremiah: Re-Examining the Evidence from

Kings. VT 71,161-174.

Josephus, F., 2002. Des Flavius Josephus Jüdische

Altertümer. Bd. 1: Buch IbisX. 14. Auflage,

hg. von H. Clementz. Wiesbaden.

- 2005. Judean Antiquities 8-10. FJTC 5, hg.

von C.T. Begg/P. Spilsbury. Leiden.

Levin, C., 2010. The Empty Land in Kings.
E. Ben Zvi/C. Levin (Hg.), The Concept
of Exile in Ancient Israel and its Historical
Contexts. BZAW 404. Berlin/New York,

61-89.
Lipschits, O., 2005. The Fall and Rise ofJerusalem.

Judah Under Babylonian Rule. Winona
Lake, IN.

Malamat, A., 1975. The Twilight of Judah:
In the Egyptian-Babylonian Maelstrom.

J. Emerton (Hg.), Congress Volume:

Edinburgh 1974. VT.S 28. Boston, 123-145.



Sonja Ammann

Mathys, H.-P., 2.001. Chronikbücher und
hellenistischer Zeitgeist. H.-P. Mathys, Vom

Anfang und vom Ende. Fünf alttestament-
liche Studien. BEAT 47. Frankfurt, 41-155.

McKane, W„ 1996. A Critical and Exegetical

Commentary on Jeremiah. Vol. II:
Commentary on Jeremiah XXVI-LII. ICC.
Edinburgh.

Montgomery, J.A., 1951. A Critical and Exegetical

Commentary on the Books of Kings.
ICC. Edinburgh.

Renz, J./Röllig, W„ 1995. Die althebräischen

Inschriften. Teil 1. Text und Kommentar.

HAHE i. Darmstadt.

Rudolph, W„ 1968. Jeremia. HAT 11.3. Auflage.

Tübingen.
Stade, B„ 1884. Miscellen. Wie hoch belief

sich die Zahl der unter Nebucadnezar nach

Babylonien deportirten Juden? ZAW 4,

171-177.
Stipp, H.-J., 1991. Jeremia im Parteienstreit.

Studien zur Textentwicklung von Jer 16,

36-43 und 45 als Beitrag zur Geschichte

Jeremias, seines Buches und judäischer Parteien

im 6. Jahrhundert. BBB 81. Frankfurt am
Main.

- 1019. Jeremia 15-51. HAT I/n,i. Tübingen.

Uehlinger, C., 1003. Clio in a World of
Pictures. Another Look at the Lachish Reliefs

from Sennacherib's South-West Palace at
Nineveh. L.L. Grabbe (Hg.), «Like a Bird in
a Cage»: The Invasion ofSennacherib in 701

BCE. JSOTS 363. Sheffield, 119-198.
Waard, H. de, 1010. Jeremiah 51 in the Context

of the Book of Jeremiah. VT.S 183.

Leiden/Boston.

Weippert, M. (Hg.), 1010. Historisches Textbuch

zum Alten Testament. GAT 10.

Göttingen.
Wöhrle, J„ 1008. Die Rehabilitierung Joja-

chins. Zur Entstehung und Intention von
1 Kon 14,17-15,30.1. Kottsieper et al. (Hg.),
Berührungspunkte. Studien zur Sozial- und

Religionsgeschichte Israels und seiner
Umwelt. FS R. Albertz. AOAT 350. Münster,
113-138.

Wright, J.L., 1011. The Deportation ofJerusalems

Wealth and the Demise of Native

Sovereignty in the Book ofKings. B.E. Kelle et
al. (Hg.), Interpreting Exile: Displacement
and Deportation in Biblical and Modern
Contexts. SBLAIL10. Atlanta, 105-130.

Würthwein, E., 1984. Die Bücher der Könige,
i. Kön. 17-1. Kön 15. ATD 11,1. Göttingen.



Das judäische Heer in den biblischen Erzählungen der babylonischen Eroberung 315

Abstracts

Die biblischen Erzählungen der babylonischen Eroberung Jerusalems zu Beginn des 6.

Jahrhunderts v.u.Z. erinnern an eine Niederlage. Keine Heldentaten, keine tapferen
Verteidigungsversuche werden im Zusammenhang mit diesem Ereignis überliefert. Historisch

betrachtet, ist damit zu rechnen, dass die Stadt von judäischen Kriegern intensiv

verteidigt wurde. Doch das judäische Heer spielt in den Erzählungen der babylonischen
Belagerung Jerusalems in II Kön 24-25, II Chr 36 und Jer 37-39 keine aktive Rolle. Die

Eroberung Jerusalems wird - wie schon zuvor die Eroberung Samarias - als eine von Gott
beschlossene Katastrophe erinnert, aufderen Ausgang menschliche militärische Anstrengungen

keinen Einfluss haben. Dennoch ist von militärischem Personal in II Kön 24-25
und Jer 37-43 durchaus die Rede - allerdings erst nach der Eroberung durch die Babylonien

Der Aufsatz zeigt an einigen Textstellen, wie die biblischen Erzählungen dem judäischen

Kriegspersonal militärische Handlungsmacht entziehen, die militärischen Kräfte

(zunehmend) als ambivalente Figuren darstellen, und dabei die Grenzen zwischen

Siegern und Besiegten verwischen.

The biblical accounts of the Babylonian conquest ofJerusalem at the beginning of the 6th

century BCE are memories of a defeat. No heroic deeds, no valiant attempts at defense are

recorded in connection with this event. From a historical perspective, it can be assumed

that the city was defended intensively byjudean warriors. However, Judean armed forces

do not play an active role in the accounts of the Babylonian siege ofJerusalem in II Kgs
24-25, II Chr 36, and Jer 37-39. The conquest ofJerusalem - like the earlier conquest of
Samaria - is presented as a catastrophe that corresponds to God's will and which cannot
be influenced by human military efforts. Judean military forces enter the scene in II Kgs
24-25 andJer 37-43 only after the conquest by the Babylonians. The essay discusses several

passages in II Kgs andJer to show how the biblical narratives remove military agency from
the Judean military leaders, increasingly portray the military forces as ambivalent figures,
and blend elements ofdefeat and victory.

Sonja Ammann, Basel


	Das judäische Heer in den biblischen Erzählungen der babylonischen Eroberung

