
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 79 (2023)

Heft: 3

Artikel: Barths Zwinglideutung in seinen Vorlesungen 1922/23

Autor: Opitz, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1049398

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1049398
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Barths Zwinglideutung in seinen Vorlesungen 1922/23

Peter Opitz

i. Die Theologie Zwingiis als «Illustration
des Problems der Offenbarung» 1922/23

Auf den Lehrstuhl für «Reformierte Theologie» nach Göttingen berufen,

begann Barth dort, sich gründlicher in das nun von ihm geforderte theologische
Gebiet einzuarbeiten. Im Wintersemester 1921/22 las er über den Heidelberger
Katechismus, im Sommersemester 1922 über Calvin, im darauffolgenden
Wintersemester über Zwingli und im Sommersemester 1923 über die Theologie
der reformierten Bekenntnisschriften. Die erste nähere Beschäftigung des

damals 36jährigen Barth mit den reformierten Reformatoren Calvin und Zwingli
erfolgte somit aufdem Höhepunkt seiner «dialektisch-theologischen» Phase. Zur

Einordnung: Barths zweiter Römerbrieftrschien Ende 1921, also während seiner

Vorlesung über den Heidelberger Katechismus. Am 28. Juli 1922 hielt Barth seine

letzte Vorlesung über die Theologie Calvins, und drei Tage vorher den Vortrag
über Not und Verheissungder christlichen Verkündigung in. Schulpforta.' Weniger
als drei Monate später, im Oktober 1922, hielt er in Egersburg und Emden

seinen berühmten Vortrag über Das Wort Gottes als Aufgabe der Theologie/ und

wieder drei Wochen später begann er mit seiner Vorlesung über die Theologie

Zwingiis. Gleichzeitig betrieb Barth intensive Lutherstudien, was sich auch in
seinen Vorlesungen zu Calvin und Zwingli niederschlägt, in denen Luther die

durchgehende Referenzgestalt darstellt.

Obwohl sowohl in der Calvin- als auch in der Zwinglivorlesung die

biographisch-geschichtliche Darstellung der beiden Reformatoren viel Raum

einnimmt, ist Barths Interesse weder biographisch auf die Reformatoren

als religiöse Persönlichkeiten gerichtet, noch theologiegeschichtlicher Art.
Vielmehr gilt, was Barth im Blick auf seinen Aufsatz über Ansatz und Absicht

in Luthers Abendmahlslehre im Oktober 1923 an Thurneysen schrieb, auch für
seine Vorlesungen über Calvin und Zwingli: «Die Sache ist eigentlich nur ein

Bruchstück von einem grösseren Ganzen, das mir vorschwebt und an dem ich

1 Barth 1990: 65-97.
2 Barth 1990:144-175.



238 Peter Opitz

natürlich letztlich nichts anderes als das Problem der Offenbarung illustrieren

möchte.»'

Das «Problem der Offenbarung» an den Reformatoren zu illustrieren bedeutete

für Barth, alle im Klassikerkanon aufgenommenen Reformatoren, und das

waren für Barth, neben Luther, Zwingli und Calvin als die prägendsten Gestalten

der reformierten Theologie, gleichzeitig im Auge zu behalten und das jeweils
spezifische theologische Profil mit den anderen zu vergleichen.

Damit verbunden war der Versuch Barths, die einzelnen Reformatoren gleichsam

zu Typen der Rezeption der Offenbarung zu machen. Barth versuchte, sie

in ihrem Verhältnis zueinander mit prägnanten Bildern oder geometrischen

Figuren buchstäblich aufden Begriff, wenn nicht gar aufeine Formel zu bringen.

Joachim Staedtke, der in den 1970er Jahren mit der Transkription von Barths

Zwinglivorlesung begann, urteilte «dass man weder Karl Barth noch Zwingli mit
einer Veröffentlichung einen Gefallen tut», zeige Barths Vorlesung doch «die

typischen Merkmale eines Professors, der sich in der Lehre in ein neues Fach

einarbeiten muss».4 Die zahlreichen Widersprüche und Inkonsistenzen, die man bei

Barths Urteilen über Zwingli in den Vorlesungen von 192z und 1923 findet, zeugen

in der Tat davon, dass der Text der Zwinglivorlesung eher die unmittelbaren
Eindrücke Barths bei seiner erstmaligen Quellenlektüre wiederspiegelt, als eine

durchdachte Interpretation, die auch längerfristig haltbar und vor dem gesamten

Schrifttum Zwingiis vertretbar wären. Nicht Barth selber war es, der diese

Texte dem Druck übergeben hat, was durchaus Rückschlüsse auf seine eigene

Einschätzung ihres Charakters zu ziehen erlaubt. Trotzdem hat es sich gelohnt,
Barths Vorlesung zu publizieren, wenn man sie als das versteht, was sie sein kann:

Ein Beitrag zum besseren Verständnis der Entwicklung der Theologie Barths.

Und doch sollte man nicht rundweg bestreiten, dass Barths Vorlesung durchaus

einiges zum besseren Verständnis Zwingiis beitragen kann, wenn man sie

richtig liest. Wer sich ohne Kenntnis von Zwingiis Schriften von Barth erstmalig
in Zwingiis Theologie einführen lassen will, wird zwar durch den Aufbau und

die gesetzten thematischen und quellenmässigen Schwerpunkte leicht in die

Irre geführt. Zugleich macht Barths am «Problem der Offenbarung» orientierte

Leseperspektive auf das aufmerksam, was in der Reformatoreninterpretation

3 Barth 1990:149.
4 Briefan Hinrich Stoevesandt vom 28. Oktober 1977, in: Archiv des Lehrstuhls für Reformier¬

te Theologie, Universität Erlangen-Nürnberg, zitiert nach: Freudenberg 2006:26.



Barths Zwinglideutung in seinen Vorlesungen 19x1/13 2-39

seiner Zeit - und nicht zuletzt im Umgang mit Zwingli in der Schweizer

Pfarrerschaft,s in den Hintergrund geraten war: Auch und gerade für Zwingli,
nicht weniger als für den wesentlich an der Frage des individuellen Seelenheils

orientierten Luther, ging es in erster Linie um die Würdigung Gottes als Gott

in seiner Zuwendung zur Welt,6 und Zwingiis Bearbeitung dieses theologischen

Grundproblems hat ein spezifisches Profil, das den «Renaissancemenschen»

Zwingli in gewisser Weise mit dem Menschen der Neuzeit verbindet und ihn
aktuell macht, was Barth nicht explizit formuliert, seiner Darstellung aber

zwischen den Zeilen leicht zu entnehmen ist.7 Schon in der Calvinvorlesung hatte

Barth zudem betont, dass auch Zwingli im Rahmen der «Dialektik der ganzen
Reformation» zu lesen sei und eine unvoreingenommene Interpretation
verdiente (die ihm eher selten zuteil wird): «Es geht nicht an, Zwingiis gesundes

Wesen ohne weiteres als Mangel an religiöser Tiefe, seine klare Verständigkeit
als Intellektualismus, sein Drängen auf die herzhafte tapfere Tat als Moralismus,
seine mit kühner Direktheit aufder ganzen Linie vollzogene Beziehung zwischen

Gott und den Dingen dieser Welt als Pantheismus, seine hohe und niedere Politik
als typisch religiös-sozialen Übermut auszulegen. Man muss versuchen, zunächst

ohne alle Bewertung die Intention und Intuition, die hinter allem stand, die

reformatorische Offensive, auf die es abgesehen war, zu verstehen.»8 Im Blick auf
sein eigenes Anliegen fügt er an: «Den unendlichen Abstand zwischen Schöpfer
und Geschöpf, das <finitum non capax infiniti> hat Zwingli wahrhaft auch

bedacht, besser als die meisten seiner nachgeborenen Zensoren und Schulmeister».9

Leider wird Barth diesem Zwingli in seiner Vorlesung nur stellenweise und im
Verlauf der Vorlesung immer weniger gerecht. Angesichts der Umstände
verdient das Niveau, aufdem sich Barth 1911 mit Zwingli befasst hat, dennoch hohe

Anerkennung. Barth stützte sich zwar auf ihm vorliegende Darstellungen, unter

5 Vgl. Barth 1990:19.
6 «The centre of Zwingli's theology is God - not God as opposed to Christ, but as opposed to

all that is not God.» Stephens 1986: 80.

7 Barths Skizze des «Problem[s] der Reformation Zwingiis» in § 1 ist eine glänzende, nach wie

vor lesenswerte, problemorientierte Einführung in Zwingiis theologisches Anliegen - und in
das «Problem der Offenbarung», Barth 1004: 37-107.

8 Barth 1993: I3éf.

9 Barth 1993: 137.



240 Peter Opitz

anderem auf eine Vorlesung seines Vaters, las aber zugleich stets die Quellen

eigenständig mit.

Gewöhnungsbedürftig für eine heutige Leserschaft sind zweifellos Sprache

und Stil seiner Vorlesung. Barths plastisch-drastische Begrifflichkeit entspricht
nicht unserer heutigen akademischen Sprache, fällt zeitgeschichtlich allerdings
nicht allzu sehr aus dem Rahmen. Und nachdem sich der bei der Erstlektüre

möglicherweise einstellende Arger verzogen hat, gilt es anzuerkennen, dass

Barths überzogene Charakterisierungen - nicht nur Zwingiis, der Sache nach

selten ohne legitime Anhaltspunkte sind. Besonders auffallend ist Barths

durchgehende martialische Terminologie: In seinem «Kampf» um die Ehre Gottes

schritt Zwingli von Gefecht zu Gefecht: Auf«Zwingiis Kampfmit den Täufern»10

folgte der «Kampf seines Lebens»", der Abendmahlsstreit mit Luther, und beim

Kampfgegen das «Bollwerk der alten heilsvermittelnden Kirche» ging es um eine

«Schlacht» «um das Ganze»11. Durchgehend wird Zwingli als Agressor skizziert,

was in Barths damaligen Augen einen durchaus positiven Zug darstellte. In der

Abendmahlsfrage habe Zwingli eine «Offensive [...] auf der ganzen Linie [...]

gegen Luther eröffnet» und stand schliesslich «dem lange gesuchten Gegner Auge

in Auge»1' gegenüber. Das ist allerdings, beim Wort genommen, historischer

Unsinn. Zwingli war auf Verständigung aus, nicht auf Konfrontation - dies gilt
gerade gegenüber Luther! Der von ihm angestrebte «Sieg» im Abendmahlsstreit

hätte - anders als bei Luther - nicht in einer Unterwerfung seines Gegners unter
seine Auffassung bestanden, sondern in einer gegenseitigen Anerkennung trotz
bestimmter Differenzen, wie dies innerhalb der eidgenössischen Reformation

den Normalfall bildete. Polemisiert und verketzert hat Luther, nicht Zwingli.
Der Zürcher Reformator hat Luthers Polemik mit Ironie beantwortet und die

Wittenberger stets als Glaubensgeschwister angesehen.'4

Wer von einer Vorlesung mit dem Titel «Die Theologie Zwingiis» eine

Beschäftigung mit theologischen Texten Zwingiis erwartet und also

davon ausgeht, dass Zwingli dieselbe Behandlung zuteilwird, wie sie für
andere Reformatoren und Gestalten selbstverständlich ist, wird auch bei Barth

10 Barth 2004: 231.

11 Barth 2004: 250.

12 Barth 2004: 253.

13 Barth 2004: 461.

14 Auch dies hat Barth zumindest zu Beginn seiner Vorlesung durchaus richtig gesehen und an¬

schaulich formuliert, vgl. Barth 2004: 37F.



Barths Zwinglideutung in seinen Vorlesungen 1922/23 241

enttäuscht werden. Der lange Schatten der Verketzerung Zwingiis durch Luther

prägt Barths Göttinger Vorlesung von Anfang an, und so begegnet Luthers

Name in einer Vorlesung über Zwingli kaum seltener als derjenige des Zürcher
Reformators. Das zeigt schon der Aufbau der Vorlesung. Sie beginnt mit «Zwingli
im Urteil des Luthertums», und geht weiter zum «Problem der Reformation

Zwingiis», wo Barth Thesen zu lutherischer Kritik an Zwingli formuliert. Zwar

will Barth dort Zwingiis Denken nicht, wie bei den lutherischen Autoren
üblich, «erstaunt und missbilligend» zur Kenntnis nehmen, sondern, sie «in ihrer

Notwendigkeit vorläufig zu verstehen»1S versuchen. Aber der Referenzrahmen

seiner relativen Apologie Zwingiis ist lutherisch vorgegeben. Der nächste längere

Paragraph (§ 3) ist wohl der beste Teil der Vorlesung. Er ist überschrieben mit
«Zwingiis Leben»'6 und bespricht die konfliktreichen ersten Jahre der Zürcher

Reformation. Dabei erwähnt Barth auch verschiedene Schriften Zwingiis kurz,
und ihre grundlegenden theologischen Gedanken werden treffend skizziert.

Barth konnte sie schon bei Staehelin'7 nachlesen. Das Kapitel endet mit einem

Abschnitt über die Täufer. Auch dieser Konflikt wird in etwa ausgewogen und

quellennah präsentiert. Dies alles erfolgt allerdings noch im Zeichen einer
geschichtlichen Darstellung des Wirkens Zwingiis.

Erst vom folgenden vierten Paragraphen an befasst sich Barth ausdrücklich

mit Zwingiis theologischem Denken. Der Titel: «Zwingiis Theologie im
Rahmen des Abendmahlsstreites» macht deutlich, dass nun wieder die lutherische

Fremdperpektive leitend ist.'8 So ist bereits vorgegeben, worauf Barths

Darstellung der Theologie Zwingiis hinausläuft: Will der Schweizer Barth auf
dem exotischen Lehrstuhl für Reformierte Theologie im lutherischen Göttingen
Zwingli nicht als Irrläufer der Wittenberger Reformation charakterisieren, muss

er ihn entweder als notwendige Ergänzung zu Luther oder als konsequente

Weiterführung der von Luther stammenden Einsichten präsentieren. Er
unternimmt Schritte in beide Richtungen. Das Recht, in seiner eigenen theologischen

15 Barth 2004: 85.

16 Barth 2004: 108-250.

17 Vgl. Staehelin 1895/1897.
18 Barth 2004: 254-463; 464-498.



241 Peter Opitz

Denkentwicklung wahrgenommen zu werden, erhält der Zürcher Reformator

allerdings so nicht.

Hatte Barth noch in seinem ersten, biographischen Teil etwa Zwingiis Uslegen

und Gründ der Schlussreden oder Artikel von 1523 mit ihre christologisch-versöh-

nungstheologischen Ausrichtung knapp, aber treffend referiert und gelobt," fällt
dies nun, ebenso wie alles, was Barth richtig zu den «Zürcher Disputationen»10,

zu Zwingiis Schrift über die Göttliche und menschliche Gerechtigkeit11 oder über

Zwingiis Einleitung11 gesagt hatte, unter den Tisch. Sein Versprechen, im zweiten,

systematischen Teil der Vorlesung gründlicher auf Zwingiis Uslegen als

einer ersten, umfassenden Darstellung von Zwingiis Denken einzugehen,15 löst er

nicht ein. Die entscheidende Quellenbasis für Barths Beschäftigung mit Zwingiis
Theologie bilden stattdessen einerseits Zwingiis mit gelegentlichen philosophischen

Anleihen versehene Argumentationen gegen die leibliche Realpräsenz

Christi in den Elementen, wobei die exegetische Basis von Zwingiis Anschauung,
zweifellos Zwingiis zentrales Argument, kaum in den Blick genommen wird.
Andererseits ist es Zwingiis in Marburg gehaltene Predigt Über die Vorsehung

(DeProvidentia).1*

Barths Darstellung der Abendmahlskontroverse ist auf weiten Strecken nicht
falsch, und die jeweiligen offenbarungstheologischen Kernanliegen Luthers bzw.

Zwingiis werden treffend herausgearbeitet. In Barths Fazit zum Kapitel über die

Abendmahlskontroverse dominieren dann aber die kritischen Züge: Zwingli
habe die theologische Pointe des Paradoxes der Inkarnation rationalistisch

aufgelöst, die Luther mit haarsträubenden, sich vernünftiger Menschenlogik
verweigernden, aber - so ist wohl zu interpretieren - gerade so eben doch «sachlich»

angemesseneren Sätzen verteidigt habe.15

Barths Fazit der Besprechung von Zwingiis Schrift Über die Vorsehung, die

Barth seltsamerweise als «krönende[s] Schlussstück der zwinglischen Theologie

im Rahmen des Abendmahlsstreits» behauptet,16 lautet noch kritischer: Zwingiis

19 Barth 2004:156-159.
20 Barth 2004:160-205.
21 Barth 2004:174-177.
22 Barth 2004:189-193.
23 Vgl. Barth 2004:172.
24 ZVI.3,1-230.
25 Vgl. etwa Barth 2004: 444h 492h
26 Barth 2004:464F.



Barths Zwinglideutung in seinen Vorlesungen 1922/23 243

Vorsehungsschrift sei zwar von bewundernswerter Einheitlichkeit und Klarheit,17

und es geht ihm, wie Barth anerkennend festhält, um die Freiheit und Majestät
Gottes.18 Ihre Stringenz in der Darstellung und Problembehandlung verdient
nach Barth höchstes Lob: Die Verstandesmässigkeit ist mit einem Glanz, einem

Pathos und einer Wärme gepaart, wie sie bei Luther und Calvin so nicht begegnen;1'

sie ist «technisch gesehen, einfach glänzend».'0 Gerade diese Rationalität,
verbunden mit der durchgehenden These Zwingiis von der letztlich alles

durchdringenden Güte Gottes, ist dann nach Barth aber auch das Problem dieser

Schrift. Nachdem Barth in der ersten Hälfte seiner Zwinglivorlesung noch
lobend betonen konnte, dass Zwingli wie kein anderer Reformator die Differenz
zwischen Gott und Mensch festgehalten habe, heisst es nun: Der Gott, von dem

hier, in der Vorsehungsschrift, die Rede ist, gerate in bedenkliche Nähe zu einem

alles durchdringenden «Prinzip» - ein allgemein beliebter Terminus der Zeit,
der auch in die liberale Zwingliforschung Eingang gefunden hat." Damit geht
aber der als freies Subjekt den Menschen anredende Gott verloren.'1 Barth fühlte
sich, wie er formuliert, unwiderstehlich an Schleiermacher erinnert. Er warf

Zwingli vor, mit seinem «gesunden», einheitlichen, kausal argumentierenden

Gedankengang das «Ärgernis» des Erscheinens Gottes in der Zeit zu umgehen,

und schliesslich gar den Unterschied zwischen Gottes Geist und dem menschlichen

Geist zu nivellieren." Beides fliesse bei Zwingli, so Barth, ineinander. Das

Evangelium als Botschaft und Anrede des unvordenklichen, freien Gottes wird
damit zur Erinnerung an das bereits Gegebene, der Glaube an Gottes Wort zur

Realisierung einer menschlichen Möglichkeit, des religiösen Apriori.'4 Zwingli,

27 Barth 2004: 491.
28 Barth 2004: 487.

29 Barth 2004: 487.

30 Barth 2004: 486.

31 Der von Barth in seiner Zwinglivorlesung öfter konsultierte August Baur etwa spricht vom
«evangelisch-reformierten Prinzip» in der Theologie und Weltanschauung Zwingiis, Baur

1889: 785. Vgl. auch Lang 1868: 58.

32 Barth 2004: 495.

33 Barth 2004: 493fr. Barth 1985: 91; dass gerade Zwingli «den unendlichen Abstand zwischen

Schöpfer und Geschöpf, das <finitum non capax infiniti> [...] besser als die meisten seiner

nachgeborenen Zensoren und Schulmeister» bedacht hat (Barth 1993: ijöf.), ist Barth in
diesem Moment nicht mehr im Blick. Das wird sich aber wieder ändern.

34 In eine ähnliche Richtung geht Barths Kritik an Zwingiis Abendmahlslehre und dem «sursum
corda» in der Theologie reformierter Bekenntnisschrifien-, nun wird aber deren «grosse,
unveräusserliche Wahrheit» betont, vgl. Barth 1998:262.



2.44 Peter Opitz

so Barths hartes Urteil am Ende der Vorlesung vom 26. Februar 192,3, war nie in
der Lage zu zeigen, «inwiefern Christus notwendig in seine Theologie gehörte»."
Es ist der Vorwurf, den Barth dann auch Schleiermacher machen wird.

Hintergrund von Barths Kritik an den besprochenen Zwinglitexten ist
zweifellos seine Paradox- und Inkognitotheologie, wie er sie im Römerbriefvon 1922

unter Berufung aufLuther, Kierkegaard und Overbeck dargelegt hatte, und also

sein Vorverständnis dessen, wie man sich dem «Problem der Offenbarung» zu

nähern hat: Unkenntlichkeit ist das Kennzeichen der göttlichen Offenbarung,
und Nichtverstehen das Kennzeichen des wahren Glaubens.50 Der Eindruck

drängt sich auf, dass die aktuellen Diskurse um das «Problem der Offenbarung»,
in die Barth bekanntlich engagiert involviert war, verbunden mit seiner direkten

«theologischen» Lektüre der ausgewählten Texte Zwingiis dazu führte, dass in
seiner Besprechung von Zwingiis Vorsehungspredigt weder ein Bezug zu anderen

Schriften Zwingiis noch eine Kontextualisierung der Schrift erfolgte.57

Auch Barths längst bestehende grosse Liebe zu Calvin - dem deutschen

Reformiertentum konform - wird in seinen Vorlesungen von 1522/23 stets

deutlich. So spricht er etwa von Aporien, in die Zwingli geraten sei - ebenfalls

Luther in seiner Weise - und die dann der grosse Calvin souverän gelöst habe,

und damit Zwingiis «verlorene Partie [...] siegreich durch- und zu Ende zu spielen»

vermochte.58 Gelegentlich wird der Genfer Reformator wie eine Art Deus

ex machina aus dem Hut gezaubert. Allerdings bewegt sich Calvin aus

theologiegeschichtlicher Sicht, auch wenn er manches prägnanter formuliert als der

Zürcher Reformator, in den von Barth verhandelten Fragen inhaltlich-theologisch

deutlich in Zwingiis Bahnen, was angesichts seines Freundeskreises und

Umfeldes auch nicht verwundert.59 Was Calvin etwa über die Präsenz Gottes

in der Schöpfung lehrt, unterscheidet sich wenig mehr als in Nuancen und in
der Sprache vom Zürcher Reformator. Formulierungen, über die sich Barth bei

Zwingli ärgert, etwa die Bezeichnung Gottes des Schöpfers als «numen», die

Berufung auf antike Schriftsteller wie Vergil, Platon, Seneca oder Plutarch als

35 Barth 2004: 496.

36 Barth 2019: 62h

37 Zwingiis Vorsehungspredigt ist als kritische Auseinandersetzung mit der unter zeitgenös¬
sischen Humanisten beliebten Stoa zu verstehen; sie erfolgt auf biblischer Grundlage mit
Christus als normativem Gotteszeugen (Mt 19,17; Mt 10,29F.), siehe Z VI.3, 71,1-4; 105,18-22.

38 Barth 2004: 462.

39 Vgl. Opitz 2009a: 34-59.



Barths Zwinglideutung in seinen Vorlesungen 1911/23 245

Zeugen, ja die Behauptung, dass es, recht verstanden, durchaus nicht unfromm

ist, Gott mit der Natur zu identifizieren {naturem esse deurn), all dies findet sich

auch in Calvins Institutio40 - was Barth zu diesem Zeitpunkt wohl nicht be-

wusst war.
So enden die letzten Vorlesungsstunden über Zwingiis Theologie

mit Äusserungen des Entsetzens und einer scharfen Kritik am Zürcher
Reformator. Trotz einigen versöhnlichen Schlussbemerkungen suggeriert die

Zwinglivorlesung Barths damit, dass er mit dem Zürcher Reformator, scheinbar

nach einer gründlichen Beschäftigung mit seiner «Theologie», endgültig
abgeschlossen hat. Künftig wird für die reformierte Theologie einzig Calvin den

theologischen Referenzpunkt Barths bilden.

2. Die Vorlesung über «Die Theologie reformierter Bekenntnisschriften»

und ein neuer Zugang zum «Problem der Offenbarung»

Aber dem ist nicht so. Schon in der Zwinglivorlesung, ebenso wie in der

Calvinvorlesung, erhält Zwingli von Barth immer wieder höchstes Lob, und öfter

zeigt Barth schon dort an, dass er Zwingiis theologische Anliegen nicht nur
verstanden hat, sondern auch teilt. Und Barth hat sich durchaus weiter mit Zwingli
beschäftigt, so gleich in der anschliessenden Vorlesung vom Sommersemester

1923 über Die Theologie der reformierten BekenntnisschrifienT1
Barths Beschäftigung mit der Theologie der reformierten Bekenntnisschriften,

die grundlegende theologische Weichenstellungen Zwingiis aufnehmen und
weiterführen, bildet einen wesentlichen Schritt in seiner Einarbeitung in die von

Zwingli initiierte und unter anderen von Calvin weitergegebene und mitgeprägte
«reformierte» Theologietradition. Beobachtungen aus seiner Zwinglivorlesung
(aber auch aus der Calvinvorlesung) werden hier aufgenommen und neu bedacht.41

Eine volle Auswertung dieser Vorlesung Barths vom Sommersemester 1923, auch

40 Vgl. Inst. 1.5.5, Calvin 1926-1952, Bd. III, 50,22-24.

41 Barth 1998.

41 Vgl. etwa Barth 1998:152-157. Auch Calvins Nähe zu Zwingli wird hier, in der Lektüre der Be¬

kenntnisschriften, deudicher erkannt als noch in der Zwinglivorlesung: Zwar hat Calvin mehr
Verständnis für Luthers Anliegen im Blick auf die Heilsgewissheit als die Zürcher, grundsätzlich

aber steht er mit ihnen auf demselbem Boden und es geht ihm «doch nur um das

Ausziehen einer bei den Oberländern etwas verkürzten Linie» (Barth 1998:155).



14-6 Peter Opitz

im Blick auf Barths spätere Theologie, würde den vorliegenden Rahmen
überschreiten. Einige Linien sollen aber gezogen werden.

Die Leitfrage nach dem «Problem der Offenbarung» bildete auch hier den

Hintergrund. Aber nun standen Schriften Zwingiis im Lokus und an der Spitze,

in denen der Zürcher Reformator seine Sicht des Problems der Offenbarung
darlegen konnte: Sein Verständnis des göttlichen Wortes und des redenden Gottes.

Entsprechend erklärt Barth zu Beginn seiner Darstellung der «positive [n] Lehre

vom Christentum»: «Als für das Ganze der reformierten Lehre bezeichnend

sind hier vor Allem heranzuziehen Zwingiis Einleitung von 1513 und der Berner

Synodus von 153z.»4'

Nahezu jeder von Barth herausgestellte Grundzug der Theologie der reformierten

Bekenntnisschriften nimmt seinen Ausgangspunkt bei einer Schrift Zwingiis,
oft bei den 67 Schlussreden von 1523 und deren Auslegung, der ersten reformierten

Bekenntnisschrift: überhaupt. Weitere Schriften Zwingiis und vom Zürcher

Reformator geprägte Bekenntnistexte werden dabei von Barth theologisch

ausgewertet: Dies gilt etwa für die zwinglischen Berner Thesen, die ausführlich

besprochen werden;44 der sachliche und gelegentlich auch explizite Bezug zu

ihnen zieht sich durch Barths späteres dogmatisches Oeuvre, angefangen bei der

Christlichen Dogmatik im Entwurfvon 1927 und der Kirchlichen Dogmatik I/i.4S

Dazu kommt eine ganze Reihe weiterer Bekenntnistexte aus der Zwinglischen
Tradition: Das Erste und das Zweite Helvetische Bekenntnis, der weitgehend von

Bullinger geprägte Heidelberger Katechismus, das Zürcher Bekenntnis von 1545

usw., bis hin zur Westminster Confession.

Mit Recht hat Eberhard Busch darauf hingewiesen, dass Barth in
seiner Beschäftigung mit den reformierten Bekenntnisschriften die Bedeutung
der «Kirche» für die Theologie entdeckt.46 Er beginnt sich damit von einem

Kierkegaardschen Ansatz zu lösen. Damit hängt zusammen, dass auch das von

Zwingli betonte theologisch-pneumatologische Verständnis der Kirche47 in den

Vordergrund rückt, und so eine Kirche, die primär im Bekenntnis der Gemeinde

43 Barth 1998: 129.

44 Barth 1998: u8f.; vgl. Barth 2004: 218-222.

45 Barth 1982: 59; KD I/i, 156.

46 Barth 1998: IXf.

47 Auch die von Barth Capito und Bucer zugeschriebene «pneumatochristozentrischfe]» Lehre

(Barth 1998:138) geht auf Zwingli zurück.



Barths Zwinglideutung in seinen Vorlesungen 1921/23 2-47

und nicht in Amtsvollzügen (recte docere, recte administrate) zu suchen ist.48

Dazu gehört auch das Zwinglische Verständnis von theologischer Lehre als

«menschliche Bekenntnisakte, denen die Offenbarung Gottes in der Schrift

immer wieder als ein Zweites gegenübersteht», wie dies Zwingli am Ende seiner

67 Schlussreden programmatisch festgehalten hat.49 Damit kann «reformierte

Theologie» nur in der Bewegung einer fides quaerens intellectum bestehen, und
die von Barth in Angriffgenommene Arbeit an der Kirchlichen Dogmatik musste
«als theologische Disziplin die wissenschaftliche Selbstprüfung der christlichen

Kirche hinsichtlich des Inhalts der ihr eigentümlichen Rede von Gott» sein.S0

Aus Barths Kritik an Zwingiis «Rationalismus» in seiner Zwinglivorlesung, weil
dieser damit das «Paradox» der Offenbarung auflöse, wird nun eine Würdigung

- auf dem Boden von Zwingiis Lehre von den «zwei Parallelen» oder «Ebenen»/1

So formuliert er in seiner Vorlesung über das Schottische Bekenntnis von
1938: «Aber gerade in Erkenntnis Jesu Christi dürfen wir hier nicht Halt
machen. Gnade ist nicht Willkür. Der Abgrund der göttlichen Güte ist nicht die

wunderliche Tiefe eines sogenannten Paradoxons. Die göttliche Freiheit ist keine

Tyrannenlaune [...] Indem Gott uns seine unbegreifliche Treue erweist, wird er

sich selbst nicht untreu. [...] Gott ist gerecht, indem er barmherzig ist. Gott handelt

nach seiner eigenen unverbrüchlichen Ordnung, indem er Wunder tut.»52

Die konstitutive Grundlage für reformiertes Bekennen schlechthin erkennt

Barth nun im Schriftprinzip/' und dies in einer ganz bestimmten Weise. Das

«Axiom» und die «Ratio der reformierten Reformation» wie Barth formuliert,
entnimmt er einem Satz Zwingiis (aus dessen Christliche Einleitung yon 1523):

«So der allmächtige Gott sein Wort öffnet, so muss der Mensch sehen, wie er ihm

nachkomme, oder er wird den Zorn Gottes auf sich laden.»54 Und unter Bezug

48 In der Confessio Auguscana ist der Artikel über die Kirche (als «congregatio») bekanntlich
der Lehre vom «ministerium docendi evangelii et porrigendi Sacramenta» nachgeordnet,

Dingel 2014: ioi.if.; 103,5-7.

49 Barth 1998: 34,39; vgl. den Zusammenhang 32-42.
50 KD I/i,I.
51 Siehe unten bei Anm. 63. Dass sich dabei Begriffe wie «Analogie» oder «Gleichnis» (beide

schon im Römerbriefgerne verwendet, vgl. Barth 2010: 195.77 usw.) neu interpretiert, anbieten,

liegt auf der Hand.

52 Barth 1938: 97.

53 Vgl. Barth 1998: 42-103. Es ist einer «der elementarsten Grundsätze der Verkündigung unse¬

rer reformierten Kirche» (Barth 1990: 504) und will gerade als scheinbare nur formales Prinzip

der «Sache» Raum verschaffen - ein grundlegender Zwinglischer Gedanke.

54 Barth 1998: 68.



248 Peter Opitz

auf Zwingiis erste der 67 Schlussreden von 1523 formuliert Barth die These: «Die

Kirche erkennt die Regel ihrer Verkündigung allein im Worte Gottes und findet

das Wort Gottes allein in der Heiligen Schrift.» Im Begriff der «Regel» liegt
eine konstitutive Einschränkung: «Die Verkündigung ist nicht selbst das Wort
Gottes, sondern durch das Wort Gottes geregeltes, von ihm abhängiges, darauf

begründetes, nach ihm gerichtetes Menschenwort.»55 Nicht überraschend zitiert
Barth gleich im Anschluss die Erste Berner These.56

Damit sind die Weichen gestellt, wie Barth künftig das «Problem der

Offenbarung» bearbeitet: Hatte Zwingli in einer Predigt über Die Klarheit und

Gewissheit des Wortes Gottes programmatisch den sich durch das Medium der

biblischen Zeugnisse den Menschen in seinem lebendigen Wort frei zuwendenden

Gott als Anfang und Grundlage aller Gotteserkenntnis behauptet, so

entwirft Barth nun eine Lehre vom Wort Gottes in seiner dreifachen Gestalt. Nach

ersten Anläufen bildet sie bekanntlich die Grundlage der Kirchlichen Dogmatik,
und die bei Zwingli entdeckte Grundbewegung christlichen Bekennens und

theologischen Denkens wird zur Grundbewegung von Barths gesamter künftiger

Theologie. Es ist nichts anderes als eine Paraphrase von Sätzen Zwingiis,

wenn Barth 1927 zu Beginn der Christlichen Dogmatik im Entwurf formuliert:

«Diese Zuwendung Gottes zu uns, der unsererseits keinerlei Anspruch

an ihn entsprechen kann, in der er sich selber dem Menschen gibt, in der er die

Zusammenstellung <Gott und der Mensch> möglich und wirklich macht, sie

ist [...] in der Predigt Gegenwart, Ereignis, Tat. Aber eben: Gottes Gegenwart,

Ereignis seines Handelns, seine Tat. Sie ist in keinem Sinn darum in der Lage,

von ihm zu reden, weil sie über ihn verfügte, sondern allein darum, weil er über

sie verfügt [...] Nur daraufhin kann die Kirche von Gott reden, dass Gott (auch

zur Kirche und auch für die Kirche!), selbst redet.»57 Diese Einsicht hat Zwingli
nicht nur gegen Rom, sondern auch gegen Luther und gegen die Täufer geltend

gemacht, ebenso wie später Bullinger gegen Calvin.

Barth hat sie im Verlauf seines Werkes zunehmend konsequenter zur

Geltung gebracht, und etwa das in der lutherischen Tradition so wichtige

Verkündigungsamt, das so leicht zu einer neuen ekklesialen Nostrifizierung des

Redens Gottes mutiert, relativiert. So ist Barth auch einer der wenigen, die das

55 Barth 1998: 67.

56 Barth 1998: 73.

57 Barth 1982: 59.



Barths Zwinglideutung in seinen Vorlesungen 1922/13 249

berühmte Marginal aus Bullingers Zweitem Helvetischen Bekenntnis richtig
verstanden haben; zwar erst der späte Barth, aber immerhin. In seiner Vorlesung

Einführung in die evangelische Theologie weist er darauf hin, dass Bullinger in
dem mit dem berühmten Marginal versehenen Abschnitt: «Praedicatio verbi Dei

est verbum Dei» gerade nicht eine Identität zwischen Gotteswort und menschlichem

Verkündigungswort behauptet, sondern ganz im Gegenteil die Differenz
betont: Menschliche Verkündigung kann höchstens «Ankündigung» (annuncia-

tio) des göttlichen Wortes sein, heisst es dort/8 Es spricht für Barth, dass er im
Unterschied zu vielen Interpreten des Zweiten Helvetischen Bekenntnisses nicht

nur die Marginale, sondern auch den Text Bullingers selber gelesen hat.

Könnte man sich für all dies aber nicht auch auf Luther berufen? Barth hat

es immer wieder getan, und damit hat er Luthers Texte in reformiertem Licht
gelesen und entsprechend akzentuiert. Die bei Luther durchgehend bemerkbare

Anthropozentrik und busstheologische Wendung seines Wort Gottes-

Verständnisses wird dabei in den Hintergrund gerückt, so wie dies schon die

«reformierten» Zeitgenossen Luthers taten. In der Zwinglivorlesung charakterisiert

Barth Zwingli nicht unzutreffend so, dass dieser als «Renaissancemensch»

Luthers Anliegen von vorneherein nicht im engen Kreis eines Mönchs und

Mystikers, der Luther stets blieb, zur Geltung gebracht habe, sondern eben in
einem weiten Kreis. Genau dies tut Barth auch/9

In der Vorlesung über Die Theologie der reformierten Bekenntnisschrifien zitiert
er Zwingli und kommentiert: «Das ist unzweideutig der humanistisch-ethische

Ansatz der reformierten Theologie, der im Wunder Gottes, so streng und absolut

es verstanden wird, nun eben doch ganz nüchtern auch die Antwort auf das

Problem des Menschen findet.6"

Dieselbe Zwinglische Bewegung findet man bei Barths Umgang mit der

Lehre von den Sakramenten. In der Vorlesung über Zwingli hatte Barth ja die

Sakramentsfrage als Brennpunkt der frage nach dem Problem der Offenbarung
benannt und sie entsprechend auch fokussiert. Das Missverständnis, dass sich bei

Zwingli Gottesgeist und Menschengeist letztlich nicht klar trennen lassen, wie es

58 Barth 2010: 207f. Vgl. Bullinger 2009: 273,28-274,4.

59 Vgl. Barch 2004: 75h Auch Barths treffende Charakterisierung Zwingiis, der im Unterschied

zu Luther «gar nicht oder fast gar nicht Mystiker» war, sondern «entschlossener Ethiker», dem

es schlicht um «Gehorsam» ging (Barth 2004: 89), kann durchaus als Selbstbeschreibung
gelesen werden.

60 Barth 1998:145.



250 Peter Opitz

Barth in der Besprechung von Zwingiis Vorlesungslehre im Februar 1913 geäussert

hatte, hielt sich noch eine Weile durch, und damit verbunden auch die Kritik
an Zwingiis Sakramentslehre. In einem Aufsatz von 1929 über Die Lehre von den

Sakramenten (um nur ein Beispiel zu nennen) kritisiert er in der Linie Luthers

Zwingli als Leugner der objektiven Wirkung der Sakramente, weil der Glaube

ja schon vorher zu deren rechten Gebrauch da sein muss, und stellt ihn einmal

mehr in eine Reihe mit dem liberalen Schweizer Hegelianer Alois Biedermann.6'

Im selben Zusammenhang rühmt Barth Calvin, der eine Vermischung von

Menschengeist und Gottesgeist, wie sie Zwingli vertrete, vermieden habe. Diese

Einschätzung Barths ändert sich im Verlauf der Zeit. In der Versöhnungslehre

kritisiert Barth die kirchliche Sakramentslehre grundsätzlich im Kontext des

Kampfes gegen eine falsche «unio mystica»: Christus selbst ist das «einzige,

ein für allemal vollzogene Sakrament». Durch Taufe und Abendmahl soll die

Gemeinde diesen Christus und seine ein für allemal vollzogene Versöhnung

«bezeugen».61 Subjekt von Taufe und Abendmahl ist damit, wie bei Zwingli,
zunächst die Gemeinde, die eine ihr gebotene Zeichenhandlung vollzieht.

Schon in seiner Vorlesung über den Heidelberger Katechismus von 1948 vertrat

Barth der Sachen nach klar Bullingers Sakramentsverständnis und nicht

dasjenige Calvins: Die Relation zwischen dem irdischen Essen und der geistlichen

Teilhabe am Leib Christi wird einzig durch das Wirken des Geistes

hergestellt. Bereits in der Zwinglivorlesung hatte Barth immer wieder auf Zwingiis
«Lehre von den Parallelen» bzw. den zwei Ebenen hingewiesen, die sich eben

nicht durch einen kirchlichen Ritus zum Schneiden bringen lassen, und diese

Lehre Zwingiis ausdrücklich gelobt.6' Sie wurde zu einem Grundzug seines

gesamten theologischen Denkens, nicht nur im Sakramentsverständnis, aber dort

begegnet sie in in exemplarischer Deutlichkeit. Das Abendmahl ist nach Barth

1948 ein «ereignismässiges Zeugnis», «das Gleichnis, das Homoioma des Lebens

Jesu Christi».64 Um genau dies nicht durch eine missverständliche Terminologie

zu verdunkeln, hatte schon Bullinger gegen Calvin darauf insistiert, jede

«Substanzterminologie» zu vermeiden.6' Das war alles andere als eine «Kinderei»,

wie Barth in seiner Vorlesung über die reformierten Bekenntnisschriften noch

61 Barth 1994: 429fr. Vgl. die Kritik an Biedermann, KD IV/i,60-62.
61 KD IV/2,59f.
63 Barth 2004: 167t, 289, 318-321, 346, 355, 358. 361, 424fr.
64 Barth 1948: 99.

65 Vgl. Opitz 2009b.



Barths Zwinglideutung in seinen Vorlesungen 192.1/13 151

formulieren zu dürfen meinte,66 und damit doch nur seine damalige unzureichende

Kenntnis der Genese des Consensus Tigurinus beweist. Dass Barth in seiner

Vorlesung über den Heidelberger Katechismus von 1948 Zwingiis und Bullingers
Sakramentsverständnis vertritt, ist allerdings nicht ganz überraschend, denn der

Heidelberger Katechismus vertritt ja selber Bullingers Sakramentsverständnis

und nicht dasjenige Calvins.

Blicken wir auf die Abendmahlslehre des späten Barth, etwa in Das christliche

Leben, sehen wir diese zwinglische Linie in unmissverständlicher Deutlichkeit

ausgezogen. Unter wörtlicher Aufnahme von Zwingiis Argumenten und unter
wörtlicher Bestreitung von Calvins Abendmahlsverständnis als «Versiegelung»

heisst es hier: «Gott erweckt und schafft sich mit dem, was er tut und sagt, Zeugen,
keine Stellvertreter, keine Repräsentanten und Garanten, keine Instrumente,
Vehikel, Kanäle, Medien seiner Gnade [...] Auch Taufe und Abendmahl sind keine

Emanationen, Wiederholungen oder Fortsetzungen, keine Aktualisierungen,

Vermittlungen oder gar Verwirklichungen, aber auch keine Gewährleistungen
und Versiegelungen seines Werkes und Wortes.»67 Das Abendmahl, so heisst es

weiter, ist ein «menschliches Tun».68

Barths späte Tauflehre, in der er explizit an Zwingli anknüpft, zwischen Wasser-

und Geisttaufe unterscheidet und die Taufe als Beginn eines christlichen Lebens

eines Menschen als aktiven Partner Gottes beschreibt, ist bekannt.6' Zwingli
hatte die Taufe in etymologischer Auswertung des lateinischen «sacramentum»,
als «Fahneneid» eines Soldaten bezeichnen können.70 Spät, aber immerhin ist
auch Barth zu der Einsicht gekommen, die Zwingli bereits 1525 vertreten hatte.

Die Sakramentslehre des alten Barth ist eine spät gezogene Konsequenz seiner

«Zwinglischen» Lehre vom Wort Gottes, und dass es sich in der Sakramentsfrage
nicht einfach um einen von den anderen Loci isolierbaren Einzeltopos handelt,

sondern das Ganze des menschlichen Gottesverhältnis auf dem Spiel steht, hatte

Barth schon in seiner Zwinglivorlesung erkannt.

Zwingiis Name taucht in der Kirchlichen Dogmatik verhältnismässig
selten auf, im Unterschied zu Luther und Calvin. Dennoch lassen sich über die

Sakramentslehre hinaus zahlreiche Motive und theologische Entscheidungen

66 Barth 1998:172.

67 Barth 1976: 495.
68 Barth 1976: 496.
69 KD IV/4, 3of.

70 Z III, 758,zof.



Peter Opitz

entdecken, die gleichsam Zwinglischen Geist atmen. Ich muss mich mit einigen
Hinweisen begnügen:

Vollständig Zwinglischen Geist atmet deutlich die Barmer Theologische

Erklärung, auf die Barth bekanntlich auch in der Kirchlichen Dogmatik
zurückkommt. Dies gilt nicht nur in der ersten, explizit Zwingli aufnehmende These,

sondern durchgehend. Es ist Zwinglischer Geist, nicht Calvinischer, wenn hier

die Weite und befreiende Wirkung des göttlichen Wortes beschrieben wird, die

als solche auch verpflichtet, die Kirche als hörende Gemeinde betont und gleichzeitig

die Grenze zwischen Kirche und Welt relativiert wird. Letztlich ist das

Hören auf Gottes Wort in der Gemeinde das einzige nota ecclesiae. Des Weiteren

bekennt sich Barth an wichtigen Gelenkstellen der Kirchlichen Dogmatik zur

zwinglischen Tradition: Er führt die Soteriologie als Versöhnungslehre durch,
anders als Luther und auch anders als Calvin, aber in der Linie von Zwingiis 67

Schlussreden von 15x3. Er verbindet Versöhnungslehre und Bundestheologie und

interpretiert den Bund als den einen Gnadenbund auf die gesamte Menschheit

bezogen. Damit führt er systematisch aus, was bei Zwingli und vor allem bei

Bullinger (nicht aber bei Calvin) im Kern angelegt ist.71 «Das grundsätzlich
Interessante in Zwingiis Konzeption ist aber - von ihrem christologischen
Gehalt zunächst noch abgesehen - der universale Sinn, den er dem Bundesbegriff

geben wollte.»71

Wenn Barth in der Erwählungslehre darauf hinweist, dass gerade die

reformierte Theologie sich um ein christologisch bestimmtes und nicht metaphysisches,

sondern kerygmatisch geprägtes Verständnis bemüht hat (wenn auch in
seinen Augen nicht wirklich erfolgreich), hindert ihn zwar seine Fixierung auf

Calvin und umgekehrt seine begrenzte Vertrautheit mit Zwingli und seine

spärlichen Kenntnisse der Schriften Bullingers daran, deren Ansätze angemessen zu

würdigen; immerhin vermochte er sie zu erkennen und konnte dabei Bullinger
auch zitieren.7' Das Rückgrat der Bundes- und Erwählungstheologie in der

71 Zu Zwingli vgl. Z VI.1,164,26-165,1; zu Bullinger: Bullinger 2004-2007, Bd. I: 49-102 bzw.

171-258.

72 KD IV/i, 60.

73 Vgl. zu Zwingli KD II/2, 86; zu Bullinger KD II/2, 66. Entschieden deutlicher als Calvin (von

1539 an), waren es die Zürcher Reformatoren, welche «sehr eindringlich» darauf hingewiesen

haben, «dass die Erwählungslehre weder in abstracto mit dem Begriff eines erwählenden

Gottes noch in abstracto mit dem eines erwählten Menschen, sondern konkret mit der

Erkenntnis Jesu Christi [...] anzufangen hat» (KD II/2, 81). Barths Satz: «Die Erkenntnis der

Erwählung ist nichts Anderes als eine bestimmte Form der Erkenntnis Jesu Christi.» (KD



Barths Zwinglideutung in seinen Vorlesungen 192.2./2.3 2-53

Kirchlichen Dogmatik lebt von entscheidenden Impulsen der beiden Zürcher
Reformatoren.

Barths Leitsätze zur Ethik nehmen offensichtlich Zwingiis anliegen auf, wenn
Barth etwa formuliert: «Die Ethik als Lehre von Gottes Gebot erklärt das Gesetz

als die Gestalt des Evangeliums, d.h. als die dem Menschen durch den ihn
erwählenden Gott wiederfahrende Heiligung. Sie ist darum in der Erkenntnis Jesu

Christi begründet ...»7+

Eng mit einer theologischen Ethik verbunden ist natürlich eine theologische

Anthropologie. Eberhard Jüngel hat einmal in einem Vergleich zwischen

Luther und Barth eine treffende Bildlichkeit benutzt: Während nach Luther
das Verhältnis zwischen Gott und Mensch als ein «Konvex-Konkav-Verhältnis»

vorzustellen ist, ist der Mensch nach Barth eher als «paralleles Gleichnis» zum
Sein Gottes zu denken." Letzteres gilt aber bereits für Zwingli - was Barth ja
schon 192.2. wahrgenommen hat,76 für den der Mensch ohne Verdunkelung der

Gnadenlehre als Gottes Geschöpf und Ebenbild stets Täter ist, der sein Leben

und die Gesellschaft in Verantwortung gestaltet.
Und auch in der Christologie im engeren Sinn wendet sich Barths

Zwingliinterpretation ins Positive. In der Zwinglivorlesung hatte er Zwingiis
Betonung des «unvermischt» im Chalcedonense zwar als berechtigt, aber

doch nur als «Randbemerkung» zu dem von Luther behaupteten Paradox77

gelten lassen wollen. Schon in der Vorlesung zur Theologie der reformierten

Bekenntnisschriften ist dies anders: Hier stellt sich Barth hinter das Anliegen
des Zürcher Bekenntnisses in seiner Interpretation der Zweinaturenlehre, welche

die Indirektheit der gemeinsam mit Luther behaupteten Identität der göttlichen

II/z, 64) knüpft an Bullingers Formulierung in der Confessio Helvetica posterior an, die keine

Verwerfungslehre enthält: «Improbamus illos, qui extra Christum querunt: An sint electi? Et

quid ante omnem aeternitatem de ipsi statuerint Deus? Audienda est enim praedicatio evan-

gelii, eique credentum est, et pro indubitato habendum: si credis ac sis in Christo electum te

esse. Pater enim praedestinatiionis suae aternam sententiam in Christo nobis aperuit [...]
Christus itaque sit speculum, in quo praedestinationem nostram nobis sit revelatus.» KD II/1,
66. Das ist zweifellos auch eine Kritik an Calvin (Institutio III 11) und an der von Theodor
Beza entworfenen, von Calvin gutgeheissenen «Tabula praedestinationis» von 1555.

74 KD II/z, 564 (Leitsatz zu § 36); vgl. Z II, 79,11^5.

75 Jüngel 198z: zo6.

76 Die «untere Parallele» ist natürlich der gesamte Bereich des «Äusserlich-Irdisch-Menschli-

che[n]», Barth Z004: 3Z0; vgl. beispielsweise Barth 1976: Z94.

77 Barth Z004: 444.



254 Peter Opitz

mit der menschlichen Natur betont.78 Barth erkennt darin eine «Verwandtschaft

der reformierten Christologie mit dem reformierten Gottesgedanken und

Geistgedanken».79 Zwingli Akzentuierung des Chalcedonense wird nun positiv
interpretiert, er wird zum Vorkämpfer für das «dialektische Verhältnis der zwei

Grenzmöglichkeiten»80 und damit zum Vorbild für einen sachgemässen Umgang
mit dem «Problem der Offenbarung».

Nicht nur Calvin, auch Barth war reformierter Theologe und stand damit in
der von Zwingli initiierten und in den Grundzügen geprägten theologischen
Tradition. Während Barths Begegnung mit Zwingli 19x1 nur sehr eingeschränkt
als geglückt bezeichnet werden kann, hat er sich von 1923 an sukzessive in die

zwinglisch-reformierte theologische Tradition nicht nur eingearbeitet, sondern

sich in sie eingefügt. Aber was schon für das 16. Jahrhundert galt, gilt für das 20.

Jahrhundert noch stärker: Wer von Zwingli Impulse erhalten hat, wird nicht
einfach zum «Zwinglischüler» der die theologischen Gedanken des Zürcher

Reformators kanonisiert; er wird sie in eigener Verantwortung aufnehmen und

weiterverarbeiten, und wird so zu einem selbständigen Mitstreiter in der gemeinsamen

Sache. Hatte Zwingli in seiner Zeit gegen das «Bollwerk der alten

heilsvermittelnden Kirche» gekämpft ebenso wie gegen dessen subjektives Spiegelbild,
den «Glanz eines religiösen Besitzes», und stattdessen «rücksichtslos eine Kirche
des Zeugnisses» angestrebt,81 so prägt dieses Anliegen, unter den Bedingungen
der Neuzeit aufgenommen, alle Phasen von Barths Denkweg zwischen 1919 und

1968.

78 Barth 1998: i6off.
79 Barth 1998: 260.

80 Barth 1998: 260.

81 Barth 2004: 253.



Barths Zwinglideutung in seinen Vorlesungen 1911/13 155

Bibliografie

Barth, K., 1938. Gotteserkenntnis und Gottesdienst

nach reformierter Lehre. Zollikon.

- 1948. Die christliche Lehre nach dem

Heidelberger Katechismus. Zollikon-Zürich.

- 1976. Das christliche Leben. Die Kirchliche

Dogmatik IV, 4, Fragmente aus dem Nach-

lass, Vorlesungen 1959-1961. Hg. von H.-A.
Drewes/E. Jüngel. Zürich.

- 1981. Die christliche Dogmatik im Entwurf.
Erster Band: Die Lehre vom Wort Gottes.

Prolegomena zur christlichen Dogmatik
1927. Hg. von G. Sauter. Zürich.

- 1985. Unterricht in der christlichen Religion.

Erster Band. Prolegomena 1914. Hg. von
H. Reiffen. Zürich.

- 1990. Vorträge und kleinere Arbeiten 1922-

1915. Hg. von H. Finze. Zürich.

- 1993. Die Kirchliche Dogmatik. Zürich [Si-

gel: KD],
- 1993. Die Theologie Calvins 1912, hg. von H.

Scholl. Zürich.

- 1994. Vorträge und kleinere Arbeiten 1925-

1930. Hg. von Hermann Schmidt. Zürich.

- 1998. Die Theologie der reformierten
Bekenntnisschriften. Vorlesung Göttingen
Sommersemester 1923. Hg. von E. Busch.

Zürich.

- 2004. Die Theologie Zwingiis 1922/1923.

Hg. von M. Freudenberg. Zürich.

- 2010. Einführung in die evangelische Theologie.

7. Auflage. Zürich.

- 2019. Der Römerbrief (Zweite Fassung)

1922. 21. Auflage, hg. von C. van der Kooi/
K. Tolstaja. Zürich.

Baur, A., 1889. Zwingiis Theologie. Ihr Werden

und ihr System. Zweiter Band. Halle.

Bullinger, H., 2004-2007. Heinrich Bullinger
Schriften, 7 Bände, hg. von E. Campi et al.

Zürich.

- 2009. Confessio Helvetica posterior. A.
Mühling/P. Opitz, (Hg.), Reformierte
Bekenntnisschriften Bd. 2/2. Neukirchen-

Vluyn, 243-345.
Calvin, J., 1926-1952. Ioannis Calvini Opera

Selecta. 5 Bände, hg. von P. Barth et al.

München.

Dingel, I. (Hg.), 2014. Die Bekenntnisschriften

der Evangelisch-Lutherischen Kirche.

Vollständige Neuedition. Göttingen.
Freudenberg, M., 2006. «... und Zwingli vor

mir wie eine überhängende Wand». Karl
Barths Wahrnehmung der Theologie Hul-
drych Zwingiis in seiner Göttinger
Vorlesung von 1922/23. Zwingliana XXXIII,
(2006), 5-27.

Jüngel, E., 1982. Barth-Studien. Zürich/Köln/
Gütersloh.

Lang, H., 1868. Versuch einer christlichen

Dogmatik allen denkenden Christen
dargeboten. Zweite Auflage. Berlin.

Opitz, P., 2009a. Leben und Werk Johannes
Calvins. Göttingen.

- 2009b. Calvins und Bullingers Exegesen
der neutestamentlichen Abendmahlstexte.
E. Campi/R. Reich, Consensus Tigurinus.
Zürich, 43-69.

Staehelin, R., 1895/1897. Huldreich Zwingli.
Sein Leben und Wirken nach den Quellen
dargestellt, 2 Bde, Basel.

Stephens, W. P., 1986. The Theology of Hul-
drych Zwingli. Oxford.

Zwingli, H., 1905-2013. Huldreich Zwingli
sämtliche Werke. Hg. von Emil Egli u.a.

Berlin/Zürich [Sigel: Z],



Peter Opitz

Abstracts

Barths Vorlesung über Die Theologie Zwingiis von 1922/1923 erfolgte auf dem Höhepunkt

seiner dialektisch-theologischen Phase. Dies war ein wichtiger Grund dafür, dass

Barth Zwingli nicht gerecht werden konnte. Wenig später, während Barths Vorlesung
über Die Theologie der reformierten Bekenntnisschrifien vom Sommersemester 1923,

begann sich dies zu ändern. Zunehmend nimmt Barth Grundmotive Zwingiis in seine eigene

Theologie auf und bringt sie - natürlich in seiner Weise, zur Geltung, auch wenn der

Name Zwingli in der Kirchlichen Dogmatik eher selten begegnet.

Barths lecture on the Theology ofZwingli from 1922/1923 took place at the height of
Barth s dialectical theological phase. This was a significant reason why Barth could not do

justice to Zwingli. However, shortly thereafter, during Barths lecture on the Theology of
the Reformed confessions in the summer semester of 1923, this started to change. It can be

shown how Barth increasingly incorporated fundamental motifs of Zwingli into his own
theology, even though the name Zwingli rarely appears in the Church Dogmatics.

Peter Opitz, Zürich


	Barths Zwinglideutung in seinen Vorlesungen 1922/23

