
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 79 (2023)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Johannes Greifenstein [Hg.], Predigt als Bibelauslegung. Praktische Hermeneutik in
interdisziplinären Perspektiven. Tübingen: Mohr Siebeck 202z. VIII, 276 S. Praktische

Theologie in Geschichte und Gegenwart. Kart. EUR 79,00. ISBN 9783161600043.

In Predigten werden Bibeltexte ausgelegt. Dies stellt im Rahmen evangelischer
Gottesdienste eine Selbstverständlichkeit dar. Wer indes damit befasst ist, Studierenden

im Rahmen eines Homiletik-Seminars die spezifischen Anforderungen an die Auslegung

von Bibeltexten für die Predigt zu erläutern, erfährt immer wieder, wie anspruchsvoll
dies ist. Wie kann das, was im AT-Proseminar oder in der Paulus-Vorlesung erlernt
wurde, für die Predigtaufgabe fruchtbar werden? Worin besteht die Eigenart «homiletischer

Exegese»? Wie lässt sie sich erlernen und einüben? Was alles schiefgehen kann,

zeigen Homiletik-Arbeiten, in denen etwa der Entstehungshintergrund eines Bibeltextes

referiert wird, ohne dass diese Information irgendeine Funktion für die Plausibilität und
Relevanz der Botschaft der Predigt enthält. Zugleich stellt die homiletische Exegese eine

der zentralsten Aufgaben des protestantischen Pfarramtes dar. Dies zeigt sich auch an den

Inhalten des Theologiestudiums. Die Predigt steht im Fluchtpunkt des Fächerkanons

protestantischer Theologie. Dem hier zu besprechenden Band kommt das Verdienst zu,
nicht nur die Eigenart homiletischer Bibelauslegung auszuleuchten und sie mit anderen

Formen praktischer Bibelauslegung in liturgischen und Bildungskontexten zu vergleichen,

sondern diese im Kanon theologischer Fachdisziplinen zu reflektieren, sie religions-

und kulturwissenschaftlich zu perspektivieren und sie mit säkularen Formen
praktischer Exegese - in den Literaturwissenschaften oder derJurisprudenz - zu vergleichen.

Johannes Greifenstein, der den vorliegenden Tagungsband herausgibt, leitet kundig,

strukturiert und verständlich in den komplexen Gegenstand ein und erläutert die

Systematik der folgenden Beiträge. Im Eröffnungsbeitrag verfährt Greifenstein empirisch,

indem er am Beispiel einer Perikope (Mt 4,12-17) drei verschiedene Typen des

homiletischen Bibeltextbezugs postuliert und an exemplarischen Predigten demonstriert:

Bibelauslegung vor der Predigt, in der Predigt und durch die Predigt, wobei er die größten

Sympathien für den dritten Typus hegt. Die Exegese vor der Predigt belegt er etwa
mit den Göttinger Predigtmeditationen und summiert treffend: «Die Bibelauslegung
tritt nicht als Texterklärung auf, sondern als persönliche Rechenschaft im Anschluss

an einen Text» (28). Die Bibelauslegung versteht Greifenstein denn auch nicht als

«primäre Aufgabe» der Predigt (50). Diese sieht er vielmehr in der «Erbauung». Er schließt

seinen Beitrag mit einem Plädoyer für eine erhöhte Reflexivität des Zusammenhangs

von textauslegendem Predigtvollzug und den dabei zur Anwendung gelangenden



Rezensionen 185

hermeneutischen Prinzipien. Seine empirisch fundierte Typologie verschiedener
homiletischer Verfahren und Formen der Bibelauslegung stellt dazu einen trefflichen Beitrag
dar.

Ruth Conrad fragt nach einer «Bibelhermeneutik» im Kontext der Liturgie und
entwickelt diese im Gespräch mit zwei Schriftstellern: Fîanns-Josef Ortheil und
Friedrich Christian Delius. Deren biographisch inspirierte Schilderungen von
Gottesdiensterlebnissen führen Conrad zu der an Johannes Anderegg orientierten
Unterscheidungvon instrumentellem und medialem Sprachgebrauch, wobei Conrad den

instrumenteilen Sprachgebrauch mit den in den literarischen Beispielen geschilderten
Predigten und den medialen Sprachgebrauch mit dem liturgischen Geschehen insgesamt
verbindet. Diesen Gegensatz überführt sie in das normativ grundierte Fazit: «Eine
praktische Bibelhermeneutik in liturgischer Perspektivierung ist insofern eine sprachästhetische

Hermeneutik, als dass sie auf eine erhellende, durchlässige Sprache des Glaubens

und damit aufVerwandlung zielt. [...] Dann aber geschieht in der Predigt nichts anderes

als in der Liturgie - Epiphanie, Erhellung, Transformation.» Dieses Programm an
konkreten Liturgien und gefeierten Gottesdiensten empirisch zu überprüfen und daraus

Kriterien für die liturgische und homiletische Inszenierung biblischer Texte zu gewinnen,

wäre ein lohnendes Unterfangen.
Bernd Schröder erstellt in seinem Beitrag eine Kartographie der Bibelhermeneutik

als Praxis und Theorie bzw. Programm der Religionspädagogik. Dem Uberblick
über das komplexe Feld dient die Differenzierung zwischen (a) impliziter praktischer
Bibelhermeneutik, (b) expliziter praktischer Bibelhermeneutik und (c) der Modellierung
praktischer Bibelhermeneutik, jeweils unterschieden in Praxis und Fachdiskurs.

Schröder macht deutlich, dass und in welchem Umfang die Religionspädagogik (und
nicht die Exegese!) zum Aufbau bibelhermeneutischer Kompetenzen der Lehrpersonen
beiträgt und dass empirische Sondierung bibelhermeneutischer Prozesse einzig von der

Religionspädagogik geleistet wird. Als gewichtigen Beitrag der Religionspädagogik zur
Bibelhermeneutik benennt Schröder den lebensgeschichtlichen (Relevanz-)Bezug, die

Vielstimmigkeit und die Eigenständigkeit der Aneignung biblischer Texte und Gehalte

in Bildungskontexten. Der Homiletik anempfiehlt er die Vertiefung didaktischer

Aspekte der Bibelhermeneutik.
Friedhelm Hartenstein rekonstruiert, orientiert an Paul Ricceurs Metapherntheorie,

das ambivalente Verhältnis der lutherischen Predigt zum Alten Testament - bei den

Reformierten liegen die Dinge bekanntlich etwas anders - und formuliert «leitende

Gesichtspunkte», die mir homiletisch überaus hilfreich scheinen. Verblüffend evident ist
sein Vorschlag, AT-Predigten als Teil der Auslegungsgeschichte und damit als «produktive

Teilnahme im kanonischen Prozess» zu verstehen (115). Sein Beitrag ist, auch wenn
hier nur knapp referiert, eine Perle untern den Beiträgen.

Eva-Marie Becker identifiziert grosse Uberlappungsflächen zwischen exegetischer

und homiletischer Hermeneutik. Die Predigt bewege sich «in der dynamischen

Wechselwirkung von Textrezeption und Textproduktion, die sich in einem

stetigen Prozess von Aneignung und Dekonstruktion des Textverstehens» vollziehe.



i86 Rezensionen

Neutestamentliche Texte deutet sie als Modelle sowohl für die exegetische als auch für
die homiletische Hermeneutik. Der verkündigende, kerygmatische Gestus sei ihnen

durchgängig eingeschrieben.
Patrick Bahl fragt nach dem Nutzen der Kirchengeschichte für die Predigt und

begründet mit historischen Beispielen einen dreifachen: historische Predigten
dokumentieren wie kaum eine andere Gattung Wirkungsgeschichte und Auslegungsweisen

(Motive, Argumentationsfiguren) einer Perikope und stellten zudem ein unerschöpfliches

«Spracharchiv» für die Predigt dar, das explizit oder implizit angezapft werden
kann.

Im letzten Beitrag des Bandes nimmt die Religionswissenschaftlerin Anna-Katharina

Höpflinger die Predigt kulturwissenschaftlich in den Blick und stellt dafür ein

Analyseraster vor, den circuit of culture, den sie im Anschluss an Stuart Hall und andere

für religiöse Vollzüge weiterentwickelt und aufdie Predigt anwendet. Es sind die Aspekte
der Repräsentation, der Produktion, der Rezeption, der Regulierung, der Identität und
der Emotion, die in einem interdependenten Verhältnis stehen und nach Höpflinger die

Möglichkeit eröffnen, die Predigt nicht nur als Text oder Rede zu interpretieren,
sondern als religiöse Praxis, die sich mit erheblichem Differenzierungsgewinn in Bezug auf
die genannten Aspekte analysieren lässt.

Es lässt sich schliessen: Der von Johannes Greifenstein herausgegebene Band traktiert
eine für sämtliche theologischen Fächer und weitere Disziplinen - wie die Jurisprudenz,
Literatur- und Kulturwissenschaft - hochrelevante Thematik in einer vielfältig anregenden

und immer wieder überraschenden Weise.

David Plüss, Bern

GeorgNeugebauer, Constantin Plaul, Florian Priesemuth (Hrsg.), Gott gebe Wachstum.
Historische und systematische Studien zur protestantischen Wirtschaftsethik
nach Max Weber. Walter de Gruyter, Berlin/Boston 2.02.1. 300 S., EUR 69,95, ISBN
9783110705560.

Der vorliegende Sammelband umfasst überwiegend Beiträge, die beim Reformierten
Forums am 2.5. und 26. Oktober 2019 in Halle (Saale) vorgestellt wurden. Der Band

unternimmt den spannenden und relevanten Versuch, die weit verbreitete und vielfach
diskutierte Weber-These sowohl historisch zu kontextualisieren als auch systematisch,
«insbesondere unter den Bedingungen des modernen Kapitalismus» (4-5), in theologischer

Perspektive weiterzuführen. Max Weber (1864-1920), «bekanntlich einer der

maßgeblichen Mitbegründer der modernen Soziologie» (3), der «der wirtschaftsethischen

Fragestellung massiv Vorschub geleistet hat» (3), so die Herausgeber in der Einleitung,
hat als einer der ersten die Frage nach dem Verhältnis von Wirtschaft und Religion
aufgeworfen und damit die Wirtschaftsethik als Bereich innerhalb der Theologie



Rezensionen 187

ermöglicht. Seine These, die in seinem Buch Die protestantische Ethik und der «Geist»

des Kapitalismus (1904/1905) am deutlichsten zum Ausdruck kommt, lautet, dass «die

Mentalität, die für die Entstehung des modernen Kapitalismus erforderlich gewesen
ist, in der Religion, insbesondere in der reformierten Frömmigkeit angelsächsischer
Provenienz beheimatet war» (1).

Der Band bietet umfassende und durchaus lesenswerte Analysen. Insgesamt gibt es 14

Beiträge: 7 historische und 7 systematische. Den Beiträgen vorangestellt ist eine kurze

Einleitung der Herausgeber, und am Ende des Bandes befindet sich ein Personenregister.
Eine kurze Auflistung der Personalien und Expertisen der Autoren hätte vielleicht
geholfen, die Beiträge selbst ein wenig zu kontextualisieren und damit die Themenwahl der

Beiträge motiviert.
Die historischen Beiträge kontextualisieren sowohl die Frage nach dem Verhältnis

von Religion und Wirtschaft, selbstverständlich unter Berücksichtigung der Frage nach

Rechtfertigung und Heiligung (z.B. Schroeter), als auch Weber und seiner Zeit. Von großer

Bedeutung ist dabei, wie die Geschichte aufder Grundlage neuer Quellenforschung
neugeschrieben wird (z.B. Pohles Forschung zu Lexika des 19. Jahrhunderts). Dabei

kommt es manchmal zu Überschneidungen der Beiträge, was beim Lesen des gesamten
Bandes ein wenig stört. Besonders interessant ist der Beitrag von Michael Murrmann-
Kahl zur Beantwortung der Frage «Stimmt Max Webers Kapitalismusthese?» (125-145)

Eine eindeutige Antwort auf diese Frage scheint es nicht zu geben. Wie auch die vorherigen

Beiträge gezeigt haben, spielen mehrere Aspekte im Verhältnis zwischen Religion
und Wirtschaft eine Rolle.

Unter den systematischen Beiträgen sind interessante Themen, zum Beispiel wie

Arbeit zum sinnstiftenden Beruf werden und welche Rolle eine religiöse Perspektive
darin spielen kann (Plaul), wie der Vergleich von Geld mit Gott zu einer ideologischen

Kapitalismuskritik führen kann (Dierken), Work-Life-Balance und
protestantisch-ethischen Bemerkungen dazu (Krüger), und Kapitalismus in Hinblick auf

Anerkennungstheorie (Tetzlaff). Zutreffend ist die Bemerkung von Malte Dominik
Krüger, dass es bei der Work-Life-Balance um ein ausgewogenes individuelles Verhältnis
zwischen Arbeit und Freizeit geht, obwohl es eigentlich um «die soziale und sinnvolle

Bildung von Anerkennung» in Arbeit sowie in Freizeit gehen sollte. Constantin
Plauls Beitrag schließt daran an, wenn er für einen sinnstiftenden Beruf plädiert (263).

Er spricht auch das Problem an, wie ein Beruf sinnvoll sein kann, wenn «ein Gros der

Zeitgenossen ihre Arbeitserfahrung durch zunehmend gesteigerte Leistungs- und

Effizienzanforderungen, Fremdbestimmtheit und Hektik mit entsprechendem Druck-
und Erschöpfungsgefühl geprägt finden, woraus vielfach ein Wunsch nach weniger
Arbeit und mehr Freizeit resultiere» (262-263).

Der Band spricht also wichtige Themen an, die zu den neueren Fokus auf Arbeit
oder Beruf und Sinn, Burnout-Kultur, und Work-Life-Balance passen, sowie

Kapitalismuskritik und neue digitale Entwicklungen mit Bezug aufGeld und Wirtschaft
(z.B. Bitcoins). Dabei fällt auf, dass sich die Beiträge praktisch nur aufden europäischen
und insbesondere den deutschen Kontext beziehen (heutige Autoren außerhalb dieses



i88 Rezensionen

Kontexts werden kaum zitiert). Wenn Arbeit heutzutage zunehmend in einem globalen

Kontext (z.B. in internationalen Unternehmen) stattfindet, und alle eben genannten
Themen sich nicht auf den deutschsprachigen Raum beschränken, stellt sich die Frage,
ob eine internationalere Perspektive nicht geeigneter gewesen wäre. In jedem Fall wäre in

zukünftigen Forschungen eine solche Perspektive eine Bereicherung.
Der Sammelband bietet sicherlich anregende Perspektiven, die auf eine weitere

Ausarbeitung und Aktualisierung der Themen Arbeit, Beruf, Geld und Wirtschaft,
gerade auch in theologischer Perspektive, hoffen lassen. Denn wie viele Beiträge zeigen, zum
Beispiel der von Jörg Dierken: «Nicht moralisieren gegen Geld und Kapitalismus,
sondern Ideologiekritik im Zeichen ihrer ureigensten Gehalte ist die Aufgabe der Religion
im Kapitalismus» (138). Auf diese Art und Weise haben Theologie und Religion ein
Wort mitzureden, wenn es darum geht, wie wir über gute Arbeit für alle zur Förderung
der Humanität nachdenken können und wie diese gestaltet werden kann.

Sabine Wolsink, Wien

Hartmut Raguse, «... und hat es doch erhellt». Texte zu Psychoanalyse, Theologie
und Seelsorge, tvz, Zürich zozi. 247 S., SFR 37.80. ISBN 978-3-290-18374-5.

Hartmut Raguse, Seelenräume. Psychoanalytische Hermeneutik und seelsorgerliche

Reflexion. Kohlhammer, Stuttgart 2.022. 304 S., EUR 39. ISBN 978-3-17-041080-0.

Gut dreissig Beiträge des Lehrpsychoanalytikers und habilitierten Neutestamentiers, die

weit zerstreut in den letzten drei Jahrzehnten erschienen, werden in diesen zwei Bänden

bequem zugänglich gemacht. Für die Edition verantwortlich zeichnen Regine Münz
und Ulrich Dällenbach; diese leiten hilfreich ein in die theologische Relevanz der einzelnen

Beiträge und geben so ein Dankeszeichen zum 80. Geburtstag ihres Lehrers. Zudem

steuern von psychoanalytischer Seite Susanne Richter und Joachim Küchenhoff jeweils
ein Vorwort bei. Beide Bände enden mit einem ausführlichen Sach- und Namensregister.
Der erste Band vereinigt mehrheitlich bibelexegetische und seelsorgerliche Aspekte,

wogegen der zweite Band vermehrt systematische und hermeneutische Überlegungen

bringt. Einige wenige Beiträge sollen hier exemplarisch vorgestellt werden.

In seiner psychoanalytischen Untersuchung des Hiob-Buches - nicht des Menschen

Hiob! - richtet Raguse seine Aufmerksamkeit auf die Textsignale im Sinne der

«Leserlenkung» sowie auf die Reaktionen der heutigen Leser. Dem Unglück eines

Schuldlosen irgendwie einen Sinn zu geben, ist eine Versuchung, welcher Hiobs Freunde

und ebenfalls moderne Leser anheimfallen können, damit die gewohnte Ordnung
wiederhergestellt ist. Die literarische Gestalt des Hiob erfährt Gott hingegen als grausamen
und willkürlichen Verfolger, der als Dämon in die Zeit einbricht und deren Kontinuität
zerstört. Hier bringt Raguse die «Objektbeziehungstheorie» von Melanie Klein ins Spiel:
Eine Person - hier ist es Gott selber - kann sowohl als lieb wie auch als böse erfahren

werden, was Wut auslöst. Dieses gespaltene Gottesbild kann durch Hiobs Appell an eine



Rezensionen 189

(gerechte) Drittperson, den «Löser» (Hi 16,19), entlastet werden. Gottes Antwort wird
vorbereitet durch Elihu, welcher kaum mehr das moralische Weltbild der drei Freunde

bemüht, sondern Gottes Souveränität betont. Die Anerkennung der Geschöpflichkeit
des Menschen ermöglicht es Hiob, Gott nicht mehr als Dämon zu erfahren, sondern

die Abhängigkeit anzunehmen. Raguse findet in Hi einige seiner psychoanalytischen
Grundüberzeugungen bestätigt; hingegen sieht er C.G. Jungs berühmte Antwort auf
Hiob als eine Gegengeschichte, die im Gegensatz zur biblischen Lösung das Verhältnis

von Gott und Mensch umkehrt,, so dass der Mensch zu Gottes Richter wird.
Mindestens fünf Beiträge befassen sich mit verschiedenen Aspekten der Johannes-

Apokalypse. Im Gegensatz zu Eugen Drewermann, der die erbarmungslosen
Gerichtsaussagen zu einer Jung'schen Individuation uminterpretiert und dadurch das

Entsetzliche zumVerschwinden bringt, nimmt Raguse das Entsetzliche ernst als Aussagen
über Gott und als Trost für die unter Repressionen leidende Gemeinde. Psychoanalyse

zeigt, dass solche Aussagen entstehen, wenn Bedrängnisse zur Verzweiflung und der
Gefahr des Abfalls führen. Die Texte können ermöglichen, dem Hass wenigstens in
der Phantasie eine Sprache zu verleihen, damit er nicht stumm bleiben muss. Schärfere

Bedenken zeigt Raguse gegenüber den absoluten Reinheitsforderungen der Apokalypse,
die in starkem Kontrast zu den sadistischen Gerichtsaussagen derselben Verfasser
stehen. Die Spaltung in Gut und Böse, Rein und Unrein ist verhängnisvoll, wie dies auch

die Wirkungsgeschichte zeigt, vor allem wenn aus der Position äusserer Stärke oder

aus der Angst vor den Fremden agiert wird. Ebenfalls verhängnisvoll auswirken kann
sich die Rede vom Zeitenende. Zwischen der beklagten Gegenwart und der idealen

Zukunftsutopie bestehen oft paradoxe Ähnlichkeiten: Ewiges Feuer ist nötig, um die

ewige Seligkeit, so wie der Apokalyptiker sie sieht, zu ermöglichen. Bei aller Kritik sieht

Raguse jedoch auch ein gewisses Recht solcher Aussagen zur Festigung der bedrohten

eigenen Identität; die Texte erlauben regressive und prospektive Lesarten.

Mit letzterem Endzeit-Beitrag sind wir schon in Raguses zweitem Band angelangt.
Dieser wendet sich stärker an ein Fachpublikum im Grenzbereich von Tiefenpsychologie
und Seelsorge mit deren unterschiedlichen Zielrichtungen («um Grenzen übertreten

zu können, muss es Grenzen geben», 265). Brücken zu bauen und Gemeinsamkeiten

zu entdecken, wird hier auf vielfältige Weise unternommen, ebenfalls gegenüber

Sprache, Poesie und bildender Kunst. Als Beispiel für die Verbindung unterschiedlicher

Fragestellungen diene hier der Beitrag «Leserlenkung und Übertragungsentwicklung.
Hermeneutische Erwägungen zur psychoanalytischen Interpretation von Texten».

Verbindendes und zu Unterscheidendes sind ebenso wichtig; so ist etwas zwischen

Interpretation einerseits und Hermeneutik als einer reflektierenden Disziplin anderseits

zu unterscheiden. Die psychoanalytisch unentbehrliche Kategorie der Übertragung
und Gegenübertragung wird in Analogie zum Lesen eines Textes gesehen: So wie der

Leser sich einen impliziten, d.h. imaginären Autor konstruiert, so erschafft sich der

Psychoanalytiker ein (in Veränderung begriffenes) Bild seines Analysanden. Wird
zusätzlich noch ein Supervisor hinzugezogen, so wird die Interpretation gesicherter. Für
die psychoanalytische Textinterpretation übernimmt die Wirkungsgeschichte diese



190 Rezensionen

Funktion. Die empirische Untersuchung von Leserreaktionen lässt Rückschlüsse auf
die im Text angelegten Strategien zur Leserlenkung zu - in ähnlicher Weise, wie die

Reflexion aufdie Gegenübertragung Hinweise aufdas im «Text» des Patienten angelegte

Übertragungspotential erlaubt.

Als verdeutlichendes praktisches Beispiel dazu dient einmal mehr die Johannes-

Apokalypse. Raguse betont (und überschätzt?) die Gewalt des kompromisslosen Textes,

die sich in der Wirkungsgeschichte als Überwältigung der Leser zeigt. Bis hin zu

Drewermanns wutgeladener Polemik gegen alle, welche die «Reinheit» seiner (tendenziell

weichspülenden) Interpretation infrage stellen. Wenn Raguse darin einen späten Sieg

des Apokalyptikers über seine Ausleger sieht, so bleibt die ursprüngliche Trostesbotschaft
des biblischen Buches auf der Strecke. Wird diese Leserlenkung des Johannes unwirksam,

wenn Leser in gesicherten Verhältnissen diesen Trost meinen entbehren zu können?

Diese kritische Rückfrage soll nicht die Dankbarkeit für die Fülle von Anregungen
für einen nachdenklichen Leser verdunkeln. Der Autor ist in seinen psychoanalytischen

Hypothesen meistens behutsam und vorsichtig, was sich z.B. an seiner mehrmaligen
Kritik an ödipalen Interpretationen von Bibeltexten zeigt. Der Dank gilt ebenfalls den

editorischen Bemühungen, welche den Anliegen des Autors diese Plattform
ermöglichten. Es zeigt ein «Menschenbild, welches Ambivalenzen und Zweideutigkeiten des

Menschen offenlegt und Spannungen und Widersprüche aufdeckt, ohne sie harmonisch
aufzulösen» (2.0).

Edgar Kellenberger, Oberwil

Hermann Spieckermann, Psalmen. Band 1: Psalm 1-49. Das Alte Testament
Deutsch. Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen 2023. XX+472 S., EUR 99. ISBN

978-3-647-51646-2.

Der emeritierte Göttinger Ordinarius kommentiert in der traditionsreichen Reihe

ATD den ersten Drittel des Psalterbuchs. Sein Ziel lautet: Er «will sowohl theologisch
Interessierten als auch fachlich Geschulten eine Grundorientierung über den Psalter und
die einzelnen Psalmen vermitteln» (IX). Für die Gelehrtenzunft bestimmt ist reichlicher

Kleindruck.
Die informationsreiche Einleitung in acht Kapiteln (1-93) beginnt überraschend

mit tiefgründigen Bemerkungen über Sinn und Wert des Betens (1-6). Betende sind

Grenzgänger und überschreiten Grenzen. Anschliessend geht es streng historisch zu,

wenn Spieckermann den Kontext altorientalischer Gebetsliteratur als Hintergrund
der Psalmen umreisst (7-24) und den Charakter der Gebetsformulare betont.

Textgeschichtliche Fragen zum Verhältnis von MT, LXX und Qumran (25-34) werden

differenziert angegangen. Das Kapitel «Forschung» skizziert auf sieben Seiten eine

Forschungsgeschichte ab Gunkel und Mowinckel. Spieckermann steht den Versuchen,

den Sitz im Leben eines Psalms zu rekonstruieren, sehr kritisch gegenüber. «Dieser



Rezensionen 191

Zugang ist mit zu grosser Unsicherheit belastet, da die Texte über lange Zeit hin tradiert
und verändert worden sind, so dass sie in der Regel Spuren unterschiedlichen Gebrauchs

bewahrt haben» (41). Stattdessen schliesst er sich lieber der redaktions- und
kompositionsgeschichtlichen Forschungsrichtung an.

Bei den Erläuterungen der poetischen Formen (43-57) betont er die fliessenden

Ubergänge, wie in einem Psalm Du- und Er-Stil sowie Bitte und Lob aufeinander

folgen können. Dadurch relativiert sich die Etikettierung mittels Gattungsbezeichnungen.
Zudem wollten nachexilische Tradenten die Psalmen auch für die synagogale Diaspora
offengehalten, was das weitgehende Opferschweigen der Psalmen erklären kann. Das

Kapitel «Der Psalter im Werden» (58-77) widmet sich den Spuren editorialer Tätigkeit
(Präskripte etc.) und dem Wachsen der Psalmensammlungen, wobei mit einem

jahrhundertelangen Prozess zu rechnen ist. Dadurch wird es schwierig, die Reihenfolge
innerhalb einer Sammlung als kunstvolle Komposition mit einer einheitlichen Absicht
nachzuweisen. Dieses nüchterne Urteil dämpft manche Hoffnungen einer aktuellen

Forschungstendenz; gleichwohl beteiligt sich Spieckermann ebenfalls mit zahlreichen

eigenen Vermutungen über Absichten der Sammler. So versteht er z.B. die Doxologie in
89,53 als Sicherstellung, dass Ps 88-89 mit ihren bitteren Anklagen - kein volltönender
Abschluss einer Sammlung! - als Appendix der Asaph-Sammlung zugerechnet werden.

Auf das kürzere Kapitel «Autoritäten, Autoren, Trägerkreise» folgt als krönendes

Schlusskapitel «Theologie der Psalmen und des Psalters» (84-93). «Bedienen

wir uns beim Beten der Psalmen, geschieht es mit Worten Unbekannter aus ferner

Vergangenheit, gefügt in einer anderen Kultur und Sprache.» Die Wirkungsgeschichte
in Judentum und Christentum über Jahrtausende ist «ein Sprachgeschenk, wenn nicht

gar ein Sprachwunder» (84). «Der Hymnus ist die theologische Grundform des Gebets,

weil der den Grund benennt und bedenkt, der überhaupt das Beten ermöglicht» (87).

«Die Dominanz von Klage und Bitte spiegelt wider, dass auch die der Liebe Gottes
Gewissen immer Angefochtene sind.» Weitere bedenkenswerte Bemerkungen zu einzelnen

Psalmpassagen finden sich unter den Unterkapiteln «Die Not des Betens», «Betend

denken» und «Die theologische Summe des Psalters».

Für die anschliessende Einzel-Erklärung der 49 Psalmen stehen fast 400 Seiten zur
Verfügung. Die Struktur ist für jeden Psalm gleich: Auf einen von Spieckermann
gewählten Kurztitel folgt eine in Stichoi und Strophen gegliederte Ubersetzung mit
ausführlichem Fussnotenapparat (Sprachliches und Textkritik). Die Erklärung gliedert
sich in den Dreischritt «Kontext / Komposition / Kommentar». Da eine graphische

Hervorhebung der Versziffern fehlt, ist die Lektüre des Ganzen ratsam.

Exemplarisch soll die Eigenart der Erklärung an Ps 2.2 (Titel «Vertrauen und

Anfechtung») gezeigt werden (266-278). Innerhalb der Teilsammlung 20-29 ist 12 «ein

sperriger Text», mit einer «kaum zu überbietenden Spannungzwischen Gottverlassenheit
und Vertrauen». Die theologisch bedachte Grundfassung 2-26 aus frühnachexilischer
Zeit zeigt - in ungleichmässiger Strophenlänge - einen viermaligen Wechsel von Klage



192. Rezensionen

und Vertrauen, eine abschliessende Bitte, ein Lobversprechen samt Lobgesang. Ab 27
führen verschiedene Nachträge die Thematik von 23-26 visionär weiter.

Der Kommentar ist dankenswerterweise für beide intendierte Adressatenkreise, die

Interessierten und die fachlich Geschulten, gleichermassen instruktiv. Mit der freudigen

Erwartung der Folgebände verbindet der Rezensent den Wunsch einer Entschlackung
von Informationen, die für Interessierte fruchtlos sind, wogegen Fachleute es wissen oder

anderweitig nachschlagen können (z.B. 244 Anm. 11: ungewöhnliche Pleneschreibung).
Dies gilt auch für die oft zu ausführlichen Bibliographien sowie Verweise auf

Wörterbucheinträge; und Verweise nur mit Autorenname (z.B. 199 Anm. 17) sind oft
bloss für Spezialisten entschlüsselbar.

Der Kommentar hält, war er als Ziel der kritisch-methodischen Auslegung verspricht:
den theologischen Dienst, den die Auslegung den Texten und den Menschen schuldet,
die mit und aus ihnen leben (42).

Edgar Kellenberger, Oberwil


	Rezensionen

