
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 79 (2023)

Heft: 2

Artikel: Johannes Chrysostomus als antiochenischer Theologe : drei Aspekte
seiner Bibelauslegung

Autor: Brändle, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1049396

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1049396
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Johannes Chrysostomus als antiochenischer Theologe

Drei Aspekte seiner Bibelauslegung1

RudolfBrändle

Antiochien am Orontes (heute Antakya in der Türkei) war in der Spätantike
ein bedeutendes wirtschaftliches und geistiges Zentrum.1 Die christliche Kirche

rühmte sich ihrer Entstehung in den Anfangszeiten der Ausbreitung des neuen

Glaubens und des Wirkens von Petrus und Paulus in ihrer Stadt. Im dritten und

vor allem im vierten Jahrhundert bildete sich die antiochenische Schule, die sich

um die Erstellung eines zuverlässigen biblischen Textes bemühte', am Literalsinn
der Heiligen Schrift festhielt und sich gegen die allegorische Auslegung der

alexandrinischen Schule wandte.4 Ihre Hauptvertreter waren Diodor von
Tarsus, Basilius der Grosse (gest. 379)', Theodor von Mopsuestia6 und Johannes

Chrysostomus (gest. 407).7

Basilius der Grosse formulierte in seinen Homilien zum Hexaemeron

(Sechstagewerk) knapp die Ziele der antiochenischen Exegese: «Wir müssen aber

auch gegen einige Kirchenschriftsteller etwas über die Scheidung der Gewässer

sagen. Unter dem Yorwand höherer Erleuchtung und erhabenerer Einsicht haben

sie zur Allegorese ihre Zuflucht genommen und behaupten, unter den Wassern

seien bildlich geistige und körperliche Kräfte zu verstehen. Doch solcherei

Reden weisen wir als Traumgebilde und Altweibergeschwätz ab, verstehen unter
Wasser Wasser».8

i Dieser Text gibt einen Vortrag wieder, den ich im Rahmen einer von der Schweizerischen Pa¬

tristischen Arbeitsgemeinschaft in Freiburg/Ue. zum Thema «L'Ecole théologique d'Antioche

et son exégèse» organisierten Tagung am 19. April zozz hätten halten sollen. Das war mir aus

gesundheitlichen Gründen nicht möglich. Er erscheint hier in nur leicht modifizierter Form.

Zur Schweizerischen Patristischen Arbeitsgemeinschaft s. Rordorf 1973: 393.

z Kondoleon zooo.
3 Hier ist vor allem Lukian zu erwähnen, auf ihn wurden seit Hieronymus verschiedene Rezen¬

sionen von beiden Teilen der griechischen Bibel zurückgeführt. Markschies 1999: 501.

4 Markschies 1996: 766. Schäublin 1974.

5 Hauschild 1980.

6 Bultmann 1984. Bruns 2001.

7 Brändle 1998.

8 Hexaemeron 3,9 (SC z6,134-36), deutsche UbersetzungBKV 47 1915, 405.

ThZ 2/79 (2023) S. 166-175



Johannes Chrysostomus als antiochenischer Theologe 167

Die antiochenische Christologie legte den Hauptakzent auf die zwei Naturen

vonJesus Christus, die vereint sind kraft: überragenden göttlichen Wohlgefallens.9
Sie betonte aber die volle, ungeschmälerte menschliche Natur Jesu Christi. Jesus

hatte sowohl eine menschliche Seele wie auch ein menschliches Geistesleben.

Nur so kann an den evangelischen Aussagen festgehalten werden, dass Jesus

menschliche Schwächen und Leiden wie Hunger, Durst, Verzagtheit gekannt
hatte.Theodoret von Cyrus formulierte in seinem langen Brief an die Mönche:

«In dem einen Christus sehen wir die Menschheit in dem Leiden und erkennen

die Gottheit in den Wundern»11. Vereinfacht gesagt: die alexandrinische

Christologie löste die Menschlichkeit Christi im göttlichen Logos auf, das Werk

Christi ist für sie erst mit der Vergottung des Menschen erfüllt. Antiochien

hingegen betonte die unaufhebbare Kluft zwischen Gott und Mensch. Das Wunder
ihrer vollkommenen Einheit in Christus ist eine singuläre Tat Gottes um der

Erlösung des Menschen willen. Der erlöste Mensch ist der wiederhergestellte
Mensch der Schöpfung und niemals der gottgewordene Mensch.12

Nachstehend wird an drei Aspekten der Bibelauslegung von Johannes

Chrysostomus die Besonderheit der antiochenischen Exegese aufgezeigt.

7. Sygkatabasis als hermeneutisches Prinzip13

Das Substantiv Eu-yKaraßAai? das Verb cruyKaraßalvtiv sowie davon abgeleitete

Wörter begegnen nach Auskunft des Thesaurus Linguae Graecae in der griechischen

Literatur der Antike und Spätantike rund 500 mal.'4 Beide werden meist

nicht im wörtlichen Sinn des Herabsteigens gebraucht. Der Begriff kann die

Bereitschaft zur Tributzahlung bezeichnen oder auch die Anpassung des Redners

an das Niveau seiner Zuhörer. Wir wollen das hier nicht weiter ausführen,
sondern uns Johannes Chrysostomus zuwenden. Bei ihm finden sich auffälligerweise

von den rund 500 nicht weniger als 410 Belege. Das ist eine sehr hohe Zahl, auch

9 Drewery 1978: 108.

10 Zur Formulierung s. Lohse 1983: 91.

11 Ep. IV,4, (SC 419,118).

11 Drewery 1978: io8f.

13 Dieser Abschnitt folgt meinem in der nächsten Anmerkung genannten Aufsatz.

14 S. auch Lampe 1988 s. v. XjyKccTaßÄcri? und cruyKaTaßaiveiv; Brändle 1999b.



i68 RudolfBrandie

wenn wir in Rechnung stellen, dass Johannes sehr viel geschrieben hat und nicht

weniger als 18000 Zitate aus der Bibel bringt.IS

Das Alte Testament ist in der Sicht von Johannes die Zeit der Kondeszendenz

Gottes. «Gott wusste von Anfang an, dass das Menschengeschlecht einer grossen

ZuyKaraßäai? bedarf». Darum stieg er zu unserer Schwachheit hinab mit dem

Ziel der Erziehung des Menschengeschlechts."5 In der Schrift findet sich

allenthalben ZuyicaTaßacng mit pvjpaxa Kai 7tpaypaxa. Gott lässt zu, dass in anthropo-

morphen Bildern von ihm gesprochen wird. «Uberall sieht er nicht aufdie eigene

Würde, sondern darauf, was uns hilft».'7 Menschliche Väter denken nicht an ihre

Würde, sondern stammeln mit ihren kleinen Kindern. Gott tut das noch viel
mehr.

Chrysostomus sieht die gesamte Heilsökonomie durch ZiiyKaraßaaip
bestimmt.'8 Die Inkarnation, das Leben Jesu Christi ist für ihn nur mit Hilfe des

Gedankens der ZuyKaxaßäcrK; zu verstehen. Seine «niederen» Worte, das Gebet

im Garten Gethsemane sind Ausdruck davon.'9 Das Konzept der XuyKaxaßaffK;

hilft Chrysostomus, den ihn an sich irritierenden Umstand verständlich zu
machen, dass die Apostel und auch Paulus das Gesetz als vorläufig noch in Kraft
stehend angesehen haben. Paulus bedient sich der Beschneidung und lässt sich sein

Haupt scheren.10 DenJuden wird Paulus wie ein Jude. Für die, welche ohne Gesetz

sind, ist Paulus, als ob er ohne Gesetz wäre.11 Johannes ermahnt seine Hörerinnen
und Hörer: sieh es nicht als Erniedrigung an, wenn du um eines Bruders willen

etwa Niedriges erduldest, «denn das heisst nicht erniedrigt werden, sondern

herabsteigen».11 Im cvyKatTaßaiveiv besteht die höchste Vollkommenheit. Paulus

lehrt uns die rechte Zeit für diese Vollkommenheit und dieses Herabsteigen.1'

Die Starken in Rom aber ermahnt er, die Schwachen nicht zu zwingen ihren
Brauch aufzugeben.14 Den Korinthern ruft Paulus eindringlich in Erinnerung,
dass Christus um des (schwachen) Bruders willen gestorben ist.

15 7000 aus AT, 11000 aus NT. Kein Zitat aus der Apokalypse.
16 Horn. 67 in Gen. 3,2 (PG 53,34).

17 Horn, in Tit. 3,2 (PG 62,678); hom. 67 in Gen. 15,2; 18,1 (PG 53,121.150).

18 Horn, in Col. 4,2 (PG 62,328).

19 Hom. in Hebr. 8,1; 27,4 (PG 63,69.189). Weitere Stellen bei Brändle 1999b: 139.

20 Apg 16,3. Zum ganzen Abschnitt s. Brändle 1999b: 140h

21 Horn, in I Cor. 22,3 (PG 61,184).

22 Horn, in I Cor. 22,3 (PG 61,185).

23 Horn, in I Cor. 23,1 (PG 61,187).

24 Hom. in Rom. 26,1 (PG 60,637).



Johannes Chrysostomus als antiochenischer Theologe 169

Wir wenden uns im Folgenden der Erklärung zu, die Johannes Chrysostomus
dem Abschnitt Gal 2,11-14 gibt, dem sog. Antiochenischen Zwischenfall.15 Die

Predigt in faciem ei restiti stellt sicher ein Meisterstück antiochenischer Exegese

dar.16 In diesem Text finden sich nicht weniger als zwölf Belege für die Begriffe

XuyKaraßäcrn; oder auyKaxaßalveiv. Der Streit der Apostel in Antiochien, also

in der Stadt, in derJohannes Chrysostomus als gefeierter Prediger wirkte, bedeutete

für seine Hermeneutik, wie auch für die anderer Kirchenväter, eine grosse

Herausforderung. In seiner Homilie geht Johannes auf den Anstoss ein, den der

durch den Bericht des Paulus bewirkte Eindruck eines Konflikts zwischen Petrus

und Paulus bei Christen und Heiden auslöste.17 Seine Hauptthese hat das der

Homilie vorangestellte Vorwort, das wohl nicht von Johannes stammt, korrekt

zusammengefasst: Was in Antiochien geschah, war nicht avriaraenç, sondern

oucovopla.18

2. Die ethische Dimension der Sygkatabasis

In diesem zweiten Abschnitt gehen wir ein auf die Verknüpfung von hermeneu-

tischen mit ethischen Aspekten. Die Interpretation, die Johannes Chrysostomus
der Perikope Matth 25,31-46 zuteil werden lässt, ist dafür ein gutes Beispiel. Die

SuyKaraßacn; Gottes macht auch für den Menschen das (juyKaraßalvsiv, die

Hilfe für die Notleidenden zur höchsten Vollkommenheit.19 Denn Gott selbst

empfängt in der Person des Bettlers das Almosen. Die Diener Gottes können

nicht Christus, der sich um ihretwillen so grosser Herrschaft entäussert hat,

das Brot verweigern.'0 Sie werden vielmehr zu den Armen und Verachteten,

die im Feuerofen der Armut schmachten, herabsteigen. So werden auch sie

die Stimme Christi zu hören bekommen: «Ihr habt mich hungern sehen, und

ihr habt mich genährt.»'1 Die chrysostomische Interpretation erscheint uns

15 Wir beziehen uns hier vor allem aufdie Predigt zu Gal 2,11 infaciem ei restiti (PG 51,371-388).

S. ferner auch seinen in epistulam ad Galatas commentantes (PG 61,611-681).

26 Dazu eindrücklich Overbeck 1877.

27 Horn, in Gal. 2,11,2 (PG 51,373h). Porphyr misst diesem Abschnitt in seiner Polemik gegen die

Christen grosse Bedeutung zu, s. Hennings 1994.
28 PG 51,371h Ähnlich Comm. in Gal. 2,5 (PG 61,641).

29 Horn, in I Cor. 23,1 (PG 61,187)

30 Horn, in II Cor. 17,3 (PG 61,522).

31 Horn, in illud: Vidua eligatur 15 (PG 51,335); hom. in Matth. 4,12 (PG 57,53). Weitere Stellen

bei Brändle 1999b: 146.



RudolfBrandie

heute als selbstverständlich. Sie hat eine lange Tradition. Die sechs Werke der

Barmherzigkeit werden zu einer Leitidee der mittelalterlichen Kirche, die

ihren Niederschlag auch in der darstellenden Kunst gefunden hat.'1 Die ethische

Interpretation von Matth 15,31-46 war indes für die frühe Kirche nicht die erste

Wahl. Für Origenes ist diese Perikope nicht primär ein ethischer Text. Christus,
der Logos, sucht für ihn Aufnahme in den Seelen der Menschen. Origenes
braucht andere Texte des Neuen Testaments, um die Hilfe für die notleidenden

Menschen zu begründen."

3. Das Marienbild des Chrysostomus aufdem Hintergrund
seiner antiochenischen Theologie

Ein deutscher Kollege, Winfried Stoellger, hat 1973 in Heidelberg eine

Dissertation zum Marienbild des Johannes Chrysostomus eingereicht, die nicht

publiziert wurde. Er eröffnet seine Darstellung mit dem Satz: «Die Äusserungen
des Chrysostomus über die Mutter Jesu gelten wegen ihrer Härte als einzigartig».'4

Wir werden sehen, dass sie in engem Zusammenhang mit seiner antiochenischen

Theologie stehen.

Im Folgenden stelle ich ein paar seiner Aussagen zu Maria zusammen, dann

lasse ich einige Reaktionen auf seine Aussagen folgen und frage schliesslich nach

den theologischen Hintergründen seines Marienbildes.

Johannes hatkeinen längeren Text zu Mariaverfasst. Aussagen zur Gottesmutter
finden sich an verschiedenen Stellen seines Riesenwerks, das ja nicht weniger als

17 Bände in der Patrologie graeca von J.P. Migne umfasst." Einer meiner Pariser

Lehrer, André-Jean Festugière (1898-1982), hat etwas respektlos formuliert:

«Chrysostome est verbeux, il a trop écrit... on ne le lit plus guère». Er fügt aber

an: « et c'est dommage».'6

Ich beschränke mich aufStellen aus seinen Homilien zum Matthäusevangelium
und zum Johannesevangelium, den grossen Reihen, in denen er diese

beiden Evangelien in 90 resp. 88 Homilien ausgelegt hat. Zu den beiden

32. Prominentes Beispiel ist die Galluspforte des Basler Münsters. Die sechs Werke wurden später
mit dem Gebot der Bestattung der Toten zur Siebenzahl komplettiert.

33 Zum ganzen Abschnitt s. Brändle 1999c.

34 Stoellger 1973:1.

35 PG 47-64
36 Festugière 1959: 344.



Johannes Chrysostomus als antiochenischer Theologe 171

anderen Evangelien hat er nur einzelne Predigten gehalten. Für die Alte Kirche

gilt generell, dass sie das erste und das vierte Evangelium besonders hochschätzte.

Vereinfachend gesagt sah sie im Matthäusevangelium'7 die menschliche, im

Johannesevangelium dagegen die göttliche Natur repräsentiert.
In der vierten Matthäushomilie lobt Johannes Chrysostomus die Tugend

Josephs und stellt dann die Frage, warum der Engel der Jungfrau vor der

Empfängnis erschienen sei, Joseph aber erst nachher. «Das war notwendig, meint

er, weil sonst die bewunderungswürdige Jungfrau> sich gar nicht hätte erklären

können, wieso sie auf einmal Mutter geworden und dann gar aus Scham <einen

unheilvollen Entschluss gefasst und entweder zum Strick oder zum Schwert

gegriffen hätte>».'8

In der Auslegung der Szene mit den wahren Verwandten Jesu in Mt 11,46-50

und der Perikope von der Hochzeit zu Kana (Joh 2,1-12) erscheint Maria nicht
mehr als unerfahrenes, hilfloses Mädchen, sondern als selbstbewusste Frau und
Mutter. Erstaunlich kritisch zeichnet Chrysostomus sie in ihrem Verhalten

gegenüber ihrem Sohn." Aus massloser Ehrsucht (tjjiloTipla) habe sie den Herrn in
seiner Predigt unterbrochen. Sie wollte dem um ihn gescharten Volk beweisen,

dass sie über ihren Sohn uneingeschränkt verfügen könne. Sie hatte nicht die

geringste Ahnung von seiner Grösse. Deswegen auch, und also absichtlich, wie

Chrysostomus zu verstehen gibt, kam sie zu ungelegener Zeit. Eine Anmassung
(àirovia). Maria und die GeschwisterJesu hätten hineingehen und mit der Menge
zuhören oder abwarten sollen, bis der Herr seine Rede beendet hätte. Sie aber

riefen ihn im Gegenteil heraus, um zu zeigen, dass sie ihm nach Belieben befehlen

konnten. Damit bewiesen sie ihre hemmungslose Ehrbegier: cjuloTiplav 7r£piTTV]v.

Darum habe sie der Herr gebührend getadelt, um sie zu heilen von der Krankheit
der Eitelkeit (KtvoSo^ia).40

Tadelnswert habe sich die Mutter Jesu auch auf der Hochzeit zu Kana verhalten,

als sie ihren Sohn aufden Mangel an Wein hinwies und von ihm Abhilfe
forderte.41 Vermutlich erlag sie jener menschlichen Schwäche, der auch die Brüder

37 Von Thomas von Aquin wird überliefert, er hätte die Matthäushomilien nicht um alle Reich¬

tümer von Paris hingeben mögen, s. Baur 1907: 74.
38 Horn, in Matth. 4,5 (PG 57,45), zitiert nach Baur 19Z9: Z98.

39 Horn, in Matth. 44,1 (PG 57,464-465).

40 Im Referieren des matthäischen und anschliessend des johanneischen Textes folge ich partiell
Stoellger 1973: 173E

41 Joh z,3-



RudolfBrandie

erlagen, als sie Jesus aufforderten: «Zeige dich der Welt»!41 Der Herr verwahrte

sich gegen den Missbrauch seiner Wunderkraft und antwortete seiner Mutter
sehr streng: «Weib, was habe ich mit dir zu schaffen!" Maria meinte in der Art
anderer Mütter, jeden Befehl erteilen zu können, darum musste Jesus ihr so hart
erwidern. Chrysostomus erinnert in seiner 85. Homilie zum Johannesevangelium
noch einmal an diese Kritik. Aber dieser Reminiszenz lässt er hier gleich die

berührende Szene folgen, in der der Gekreuzigte sich voll zärtlicher Fürsorge für
seine Mutter zeigt.4'

Ein so gezeichnetes Marienbild findet sich nur bei Johannes Chrysostomus.
Seine Aussagen sind zu ausführlich und auch zu dicht, um sie als gedankenlose

Fehlleistungen abtun zu können. Sein Marienbild hat immer wieder Anstoss

erregt. Thomas von Aquin meinte, man müsse die Sprache des Goldmundes als

«pias aures offendens» bezeichnen.44 Chrysostomus Baur sprach in seiner 1929

erschienenen zweibändigen Darstellung/o^««^ Chrysostomus und seine Zeit von

«Entgleisung».4' Die Ursache dieser Entgleisung ist nach seiner Ansicht in der

Christologie der Antiochener zu suchen.46 Baur liegt damit richtig.
Alle anderen Versuche, die das negativ gezeichnete Bild der Gottesmutter

auf rhetorischen Überschwang des grossen Predigers oder auf die antike

Geringschätzung der Frau zurückführen wollten, können dieses Marienbild
nicht wirklich erklären. Das gilt m.E. auch vom interessanten Versuch Hans

von Campenhausens, die Betonung der menschlichen Schwächen Marias bei

Chrysostomus auf dem Hintergrund aktueller Gefahren zu verstehen. Er habe

sich bewusst gegen die marianischen Verklärungstendenzen seiner Gemeinde

gestemmt.47 «Eine solche Tendenz ist (indes) nicht nachzuweisen».48 Gegen die

These einer marianischen Verklärungstheologie spricht auch, dass wir keinen

Reflex irgendeiner negativen Reaktion der Zuhörer auf die kritische Sicht ihres

Predigers auf Maria haben.49 Die Gemeinde hat sich gelegentlich durchaus gegen

42 Joh 7,4f., hom. in Matth. 44,1 (PG 57,465).

43 Hom. 85,2 in Ioann. (PG 59,461).

44 Summa Theologica III, Q. 27, A. 4 und 3.

45 Baur 1929: 298.

46 Baur 1929: 298.

47 Campenhausen 1962: 49.
48 Stoellger 1973: 188. Campenhausen erwähnt an der angegebenen Stelle, dass er gehofft habe,

eine von ihm ausgegebene Dissertation (sc. an Stoellger) würde diese These näher begründen.

49 Stoellger 1973:195.



Johannes Chrysostomus als antiochenischer Theologe 173

Aussagen ihres Predigers gewehrt, z.B. gegen seine wiederholte Kritik an den

Reichen.50

Wir kehren darum zurück zu der schon von Baur geäusserten Vermutung, die

antiochenische Christologie sei der Hintergrund der chrysostomischen Aussagen

zu Maria. Für sie war wichtig, dass die beiden Naturen in Christus, wahrer

Mensch und wahrer Gott, unterschieden blieben. Die menschliche Natur Christi
manifestierte sich im Ärger und der Trauer Jesu Christi. Dieses Verständnis lässt

auch Maria nicht nur als Gottesmutter, sondern als menschliche Mutter erscheinen.

Erst unter Nestorius (gest. nach 450) wird der Streit um die beiden Begriffe
theotokos resp. anthropotokos voll entbrennen.51 Nestorius sollte mit seinem

Vermittlungsvorschlag christotokos scheitern. Die Entwicklung führte über das

Konzil von Ephesus im Jahre 431 zu einer neuen Marienfrömmigkeit und zur

Errichtung vieler Marienkirchen, genannt sei nur S. Maria Maggiore in Rom.

Auffällig ist, dass in Antiochien vermutlich erst um 500 eine Kirche zu Ehren der

Theotokos errichtet wurde.51

Zurück zu Johannes Chrysostomus. Wir haben seine ausserordentlichen

Aussagen zu Maria zusammengestellt, neben diesen stehen viele andere, in
denen er mit grossem Respekt von der Gottesmutter spricht. Aber er zeichnet

Maria eben auch und das sehr deutlich als menschliche Frau, die menschlichen

Versuchungen ausgesetzt und eben nicht sündlos ist. Das entspricht seiner antio-
chenischen Theologie, die die Menschheit Christi betont.

Zum Schluss noch eine Überlegung zur Nachgeschichte. Das Marienbild des

Chrysostomus hat seinem Ruf in der später eine begeisterte Marienfrömmigkeit
pflegenden Ostkirche nicht geschadet. Er ist von seinen Gegnern zu Tode gehetzt

am 14. September 407 in der Nähe von Comana Pontica (heute Gümenek in der

nordöstlichen Türkei) gestorben. Seine Reliquien sind unter Theodosius IE am

27. Januar 438 im Triumph in die Hauptstadt zurückgeführt worden.5' Er ist in
die Diptychen aufgenommen worden und wird bis aufden heutigen Tag als einer

50 Z.B. Horn, in Matth. 66,3 (PG 58.62.9f.); 88,4 (PG 58,779); Horn, in ep. I ad Cor. 43,1 (PG
61,369).

51 Drewery 1978:109.

5z Stoellger 1973: 100; aus einer Predigt des Patriarchen Severus vom z. Februar 515 hören wir
zum ersten Mal von einer Kirche der Theotokos, sie sei zu dieser Zeit um einen Portikus

erweitert worden, s. Mayer/Allen zoiz: 155.

53 Dazu Brändle 1999a; 11.



174 Rudolf Brandie

der drei Hierarchen, einer der für die Ostkirche massgebenden Kirchenväter,

verehrt.

Bibliographie

Baur, C., 1907. Saint Jean Chrysostome
et ses oeuvres dans l'histoire littéraire.
Louvain-Paris.

- 1929. Johannes Chrysostomus und seine

Zeit. Erster Band Antiochien. München.

Brandie, R., 1998, Johannes Chrysostomus I.
RAC 18, 426-503.

- 1999a. Johannes Chrysostomus. Bischof,
Reformer, Märtyrer, Stuttgart.

- 1999b. ZuyicaTaß<&<7i(; als hermeneutisches

und ethisches Prinzip. Brandie 1999dl

134-148.

- 1999c. Zur Interpretation von Mt.25,31-

46 im Matthäuskommentar des Origenes.
Brandie i999d: 21-28.

- i999d. Studien zur Alten Kirche. Stuttgart.
Bruns, P., 2002. Theodor von Mopsuestia,

TRE 33, 240-246.
Bultmann, R.,1984. Die Exegese des Theodor

von Mopsuestia. Posthum hrsg. von
H. Feld/H.K.Schelkle. Stuttgart.

Campenhausen, H. v., 1962. Die Jungfrauengeburt

in der Alten Kirche. SAH 3.

Drewery, B., 1978. Antiochien II. TRE 3,

103-113.

Festugière, J.A., 1959. Antioche païenne et
chrétienne. Libanius, Chrysostome et les

moines de Syrie. Paris.

Giet, S., 1949. Basile de Césarée, Homélies sur
l'Hexaéméron. SC 26.

Hauschild, W.D., 1980. Basilius von Caesarea.

TRE 5,301-313.

Hennings, R., 1994. Der Briefwechsel
zwischen Augustinus und Hieronymus und ihr
Streit um den Kanon des Alten Testaments

und die Auslegung von Gal 2,11-14. Leiden.

Kondoleon, C., 2000. Antioch. The Lost
Ancient City. Princeton University Press/

Worcester Art Museum.

Lampe, G.W.H., 1988. A patristic greek Lexicon.

Oxford.
Lohse, B., 1983 (5. Aufl.). Epochen der

Dogmengeschichte. Stuttgart.
Markschies, C. 1996. Antiochenische Schule.

DNP 1, 766.

- 1999. Lukianos von Antiocheia. DNP 7,

50ifl
Mayer, W. /Allen, P., 2012. The Churches of

Antioch (300-638). Leuven.

Overbeck, F. 1877 (1994). Ueber die Auffassung

des Streits des Paulus mit Petrus in
Antiochien (Gal. 2,11 ff.) bei den Kirchenvätern

(1877). F. Overbeck, Werke und Nach-

lass, Bd. 2 (hg. R. Brändle/E.W. Stegemann).

Stuttgart, 231-334.
Rordorf, W„ 1973. Groupe Romand de Patristi-

que. RThPh V, 393.

Schäublin, C., 1974. Untersuchungen zu
Methode und Herkunft der antiochenischen

Exegese. Theophaneia 23.

Stegmann, A., (1925). Basilius des Grossen,
Bischofs von Caesarea. Ausgewählte Homilien
und Predigten. BKV 47, München

Stoellger, W„ 1973. Das Marienbild des Johannes

Chrysostomos, Inaugural-Dissertation
zur Erreichung des theologischen Doktorgrades.

Heidelberg 1973, Typoskript
Universitätsbibliothek Heidelberg.



Johannes Chrysostomus als antiochenischer Theologe 175

Abstracts

In Antiochien am Orontes entwickelte sich ab dem dritten Jahrhundert eine theologische
Schule. Wichtige Vertreter waren Diodor von Tarsus, Basilius der Grosse, Theodor von
Mopsuestia, und Johannes Chrysostomus.
Der vorliegende Text zeigt Johannes Chrysostomus als antiochenischen Theologen. Er
wirkte bis zu seiner Wahl als Bischofvon Konstantinopel im Jahre 397 in Antiochien als

gefeierter Prediger. An folgenden drei Aspekten wird der Einfluss der antiochenischen

Theologie auf diesen Autor gezeigt. Zum ersten: Sygkatabasis (Kondeszendenz,
Herabsteigen) als hermeneutisches Prinzip. Gott beugt sich zu den Menschen und spricht zu
ihnen durch menschliche Worte. Zum zweiten: Sygkatabasis in ihrer ethischen Dimension:

Gottes Zuneigung zu den Menschen lehrt sie, sich ihrerseits ihren hilfsbedürftigen
Mitmenschen zuzuwenden. Der dritte Aspekt befasst sich mit dem kritischen Bild, das

Johannes Chrysostomus von Maria zeichnet.

In Antiochia on the Orontes, a theological school developed from the third century
onwards. Important representatives were Diodorus of Tarsus, Basil the Great, Theodore of
Mopsuestia, and John Chrysostom.
The present text shows John Chrysostom as an Antiochian theologian. He worked as a

celebrated preacher in Antioch until his election as Bishop of Constantinople in 397. The

influence ofAntiochene theology on this author is shown by the following three aspects.
First: sygkatabasis (condescendence, descent) as a hermeneutical principle. God bends

down to human beings and speaks to them through human words. Secondly: Sygkatabasis

in its ethical dimension: Gods affection for human beings teaches them to turn in turn to
their fellow human beings in need ofhelp. The third aspect deals with the critical picture
John Chrysostom paints ofMary.

RudolfBrandie, Basel


	Johannes Chrysostomus als antiochenischer Theologe : drei Aspekte seiner Bibelauslegung

