Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 79 (2023)

Heft: 2

Artikel: Johannes Chrysostomus als antiochenischer Theologe : drei Aspekte
seiner Bibelauslegung

Autor: Brandle, Rudolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1049396

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1049396
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Johannes Chrysostomus als antiochenischer Theologe

Drei Aspekte seiner Bibelauslegung’

Rudolf Brindle

Antiochien am Orontes (heute Antakya in der Tiirkei) war in der Spitantike
ein bedeutendes wirtschaftliches und geistiges Zentrum.* Die christliche Kirche
rithmte sich ihrer Entstehung in den Anfangszeiten der Ausbreitung des neuen
Glaubens und des Wirkens von Petrus und Paulus in ihrer Stadt. Im dritten und
vor allem im vierten Jahrhundert bildete sich die antiochenische Schule, die sich
um die Erstellung eines zuverlissigen biblischen Textes bemiihte?, am Literalsinn
der Heiligen Schrift festhielt und sich gegen die allegorische Auslegung der
alexandrinischen Schule wandte.* Ihre Hauptvertreter waren Diodor von
Tarsus, Basilius der Grosse (gest. 379), Theodor von Mopsuestia® und Johannes
Chrysostomus (gest. 407).”

Basilius der Grosse formulierte in seinen Homilien zum Hexaemeron
(Sechstagewerk) knapp die Ziele der antiochenischen Exegese: «Wir miissen aber
auch gegen einige Kirchenschriftsteller etwas tiber die Scheidung der Gewisser
sagen. Unter dem Vorwand héherer Erleuchtungund erhabenerer Einsicht haben
sie zur Allegorese ihre Zuflucht genommen und behaupten, unter den Wassern
seien bildlich geistige und korperliche Krifte zu verstehen. ... Doch solcherei
Reden weisen wir als Traumgebilde und Aleweibergeschwitz ab, verstehen unter
Wasser Wasser».?

1 Dieser Text gibt einen Vortrag wieder, den ich im Rahmen einer von der Schweizerischen Pa-
tristischen Arbeitsgemeinschaft in Freiburg/Ue. zum Thema «L’Ecole théologique d’Antioche
et son exégése» organisierten Tagung am 29. April 2022 hitten halten sollen. Das war mir aus
gesundheitlichen Griinden nicht moglich. Er erscheint hier in nur leicht modifizierter Form.
Zur Schweizerischen Parristischen Arbeitsgemeinschaft s. Rordorf 1973: 393.

> Kondoleon 2000.

Hier ist vor allem Lukian zu erwihnen, auf ihn wurden seit Hieronymus verschiedene Rezen-

sionen von beiden Teilen der griechischen Bibel zuriickgefithrt. Markschies 1999: 502.

Markschies 1996: 766. Schiublin 1974.

Hauschild 1980.

Bultmann 1984. Bruns 2002.

Brindle 1998.

Hexaemeron 3,9 (SC 26, 234-36), deutsche Ubersetzung BKV 47 1925, 40s.

AV

AN - NV

ThZ 2/79 (2023) S. 166-175



Johannes Chrysostomus als antiochenischer Theologe 167

Die antiochenische Christologie legte den Hauptakzent auf die zwei Naturen
von Jesus Christus, die vereint sind kraft iiberragenden gottlichen Wohlgefallens.?
Sie betonte aber die volle, ungeschmailerte menschliche Natur Jesu Christi. Jesus
hatte sowohl eine menschliche Seele wie auch ein menschliches Geistesleben.
Nur so kann an den evangelischen Aussagen festgehalten werden, dass Jesus
menschliche Schwichen und Leiden wie Hunger, Durst, Verzagtheit gekannt
hatte. Theodoret von Cyrus formulierte in seinem langen Brief an die Ménche:
«In dem einen Christus sehen wir die Menschheit in dem Leiden und erken-
nen die Gottheit in den Wundern»". Vereinfacht gesagt: die alexandrinische
Christologie loste die Menschlichkeit Christi im gottlichen Logos auf, das Werk
Christi ist fiir sie erst mit der Vergottung des Menschen erfiillt. Antiochien hin-
gegen betonte die unaufhebbare Kluft zwischen Gott und Mensch. Das Wunder
ihrer vollkommenen Einheit in Christus ist eine singuldre Tat Gottes um der
Erlosung des Menschen willen. Der erloste Mensch ist der wiederhergestellte
Mensch der Schopfung und niemals der gottgewordene Mensch.

Nachstehend wird an drei Aspekten der Bibelauslegung von Johannes

Chrysostomus die Besonderheit der antiochenischen Exegese aufgezeigt.

1. Sygkatabasis als hermeneutisches Prinzip®

Das Substantiv Zvyxatafdaig das Verb ouyxartafaivery sowie davon abgeleitete
Worter begegnen nach Auskunft des Thesaurus Linguae Graecae in der griechi-
schen Literatur der Antike und Spitantike rund soo mal.’* Beide werden meist
nicht im wortlichen Sinn des Herabsteigens gebraucht. Der Begriff kann die
Bereitschaft zur Tributzahlung bezeichnen oder auch die Anpassung des Redners
an das Niveau seiner Zuhorer. Wir wollen das hier nicht weiter ausfiithren, son-
dern uns Johannes Chrysostomus zuwenden. Bei ihm finden sich auffilligerweise
von den rund soo nicht weniger als 420 Belege. Das ist eine sehr hohe Zahl, auch

9 Drewery 1978: 108.

10 Zur Formulierungs. Lohse 1983: 91.

1 Ep.IV,4, (SC 429,u8).

12 Drewery 1978: 108f.

13 Dieser Abschnitt folgt meinem in der niichsten Anmerkung genannten Aufsatz.
14  S.auch Lampe 1988 s. v. Zvyxatafdos und ovykataPaiverv; Brindle 1999b.



168 Rudolf Brindle

wenn wir in Rechnung stellen, dass Johannes sehr viel geschrieben hat und niche
weniger als 18'000 Zitate aus der Bibel bringt.”

Das Alte Testament ist in der Sicht von Johannes die Zeit der Kondeszendenz
Gottes. «Gott wusste von Anfang an, dass das Menschengeschlecht einer grossen
Zvyxatapaoig bedarfs. Darum stieg er zu unserer Schwachheit hinab mit dem
Ziel der Erziehung des Menschengeschlechts.'® In der Schrift findet sich allent-
halben ZvyxataBéoic mit pAupatae kel Tpaypata. Gott lisst zu, dass in anthropo-
morphen Bildern von ihm gesprochen wird. «Uberall sieht er nicht auf die eigene
Wiirde, sondern darauf, was uns hilft».” Menschliche Viter denken nicht an ihre
Wiirde, sondern stammeln mit ihren kleinen Kindern. Gott tut das noch viel
mehr.

Chrysostomus sicht die gesamte Heilskonomie durch Zvyxatafdoig be-
stimmt.” Die Inkarnation, das Leben Jesu Christi ist fir ihn nur mict Hilfe des
Gedankens der ZvyxatafBdaig zu verstehen. Seine «niederen» Worte, das Gebet
im Garten Gethsemane sind Ausdruck davon.” Das Konzept der ZvyxataBdoig
hilfc Chrysostomus, den ihn an sich irritierenden Umstand verstindlich zu ma-
chen, dass die Apostel und auch Paulus das Gesetz als vorliufig noch in Kraft ste-
hend angesehen haben. Paulus bedient sich der Beschneidung und lasst sich sein
Haupt scheren.* Den Juden wird Paulus wie ein Jude. Fiir die, welche ohne Gesetz
sind, ist Paulus, als ob er ohne Gesetz wire.* Johannes ermahnt seine Horerinnen
und Horer: sich es nicht als Erniedrigung an, wenn du um eines Bruders wil-
len etwa Niedriges erduldest, «denn das heisst nicht erniedrigt werden, sondern
herabsteigen».”* Im ovyxatafaiver besteht die hochste Vollkommenheit. Paulus
lehrt uns die rechte Zeit fur diese Vollkommenheit und dieses Herabsteigen.??
Die Starken in Rom aber ermahnt er, die Schwachen nicht zu zwingen ihren
Brauch aufzugeben.** Den Korinthern ruft Paulus eindringlich in Erinnerung,
dass Christus um des (schwachen) Bruders willen gestorben ist.

15 7000 aus AT, iooo aus N'T. Kein Zitat aus der Apokalypse.

16 Hom. 67 in Gen. 3,2 (PG 53,34).

17 Hom. in Tit. 3,2 (PG 62,678); hom. 67 in Gen. 15,2; 18,1 (PG 53,121.150).

18 Hom. in Col. 4,2 (PG 62,328).

19  Hom. in Hebr. 8,1; 27,4 (PG 63,69.189). Weitere Stellen bei Brindle 1999b: 139.
20 Apg16,3. Zum ganzen Abschnitt s. Brindle 1999b: 140f.

21 Hom.inI Cor. 22,3 (PG 61,184).

22 Hom.inI Cor. 22,3 (PG 61,185).

23 Hom. in I Cor. 23,1 (PG 61,187).

24 Hom.in Rom. 26,1 (PG 60,637).



Johannes Chrysostomus als antiochenischer Theologe 169

Wir wenden uns im Folgenden der Erklarung zu, die Johannes Chrysostomus
dem Abschnitt Gal 2,11-14 gibt, dem sog. Antiochenischen Zwischenfall. Die
Predigt in faciem ei restiti stellt sicher ein Meisterstiick antiochenischer Exegese
dar.** In diesem Text finden sich nicht weniger als zw6lf Belege fiir die Begriffe
Zvykatapdaig oder cvykatafaivery. Der Streit der Apostel in Antiochien, also
in der Stadt, in der Johannes Chrysostomus als gefeierter Prediger wirkte, bedeu-
tete fir seine Hermeneutik, wie auch fir die anderer Kirchenviter, eine grosse
Herausforderung. In seiner Homilie geht Johannes auf den Anstoss ein, den der
durch den Bericht des Paulus bewirkte Eindruck eines Konflikts zwischen Petrus
und Paulus bei Christen und Heiden ausloste.”” Seine Hauptthese hat das der
Homilie vorangestellte Vorwort, das wohl nicht von Johannes stammt, korreke
zusammengefasst: Was in Antiochien geschah, war nicht gvtiotagig, sondern
oixovopio.*®

2. Die ethische Dimension der Sygkatabasis

In diesem zweiten Abschnitt gehen wir ein auf die Verkniipfung von hermeneu-
tischen mit ethischen Aspekten. Die Interpretation, die Johannes Chrysostomus
der Perikope Matth 25,31-46 zuteil werden lisst, ist dafiir ein gutes Beispiel. Die
Zvykataféaotg Gottes macht auch fiir den Menschen das cvyxatafaivery, die
Hilfe fiir die Notleidenden zur hochsten Vollkommenheit.* Denn Gott selbst
empfingt in der Person des Bettlers das Almosen. Die Diener Gottes kénnen
nicht Christus, der sich um ihretwillen so grosser Herrschaft entdussert hat,
das Brot verweigern.®® Sie werden vielmehr zu den Armen und Verachteten,
die im Feuerofen der Armut schmachten, herabsteigen. So werden auch sie
die Stimme Christi zu horen bekommen: «Ihr habt mich hungern sehen, und
ihr habt mich genihrt»* Die chrysostomische Interpretation erscheint uns

25 Wir beziehen uns hier vor allem auf die Predigt zu Gal 2,11 in faciem ¢i restiti (PG 51,371-388).
S. ferner auch seinen in epistulam ad Galatas commentarius (PG 61,611-682).

26  Dazu eindriicklich Overbeck 1877.

27 Hom.in Gal. 2,112 (PG s1,373f.). Porphyr misst diesem Abschnitt in seiner Polemik gegen die
Christen grosse Bedeutung zu, s. Hennings 1994.

28 PG s1,371f. Ahnlich Comm. in Gal. 2,5 (PG 61,641).

29 Hom. in I Cor. 23,1 (PG 61,187)

30 Hom. in II Cor. 173 (PG 61,522).

31 Hom. in illud: Vidua eligatur 15 (PG 51,335); hom. in Matth. 4,12 (PG 57,53). Weitere Stellen
bei Brindle 1999b: 146.



170 Rudolf Brandle

heute als selbstverstindlich. Sie hat eine lange Tradition. Die sechs Werke der
Barmherzigkeit werden zu einer Leitidee der mittelalterlichen Kirche, die ih-
ren Niederschlag auch in der darstellenden Kunst gefunden hat.* Die ethische
Interpretation von Matth 25,31-46 war indes fiir die frithe Kirche nicht die erste
Wahl. Fiir Origenes ist diese Perikope nicht primar ein ethischer Text. Christus,
der Logos, sucht fir ihn Aufnahme in den Seelen der Menschen. Origenes
braucht andere Texte des Neuen Testaments, um die Hilfe fiir die notleidenden
Menschen zu begriinden.”

3. Das Marienbild des Chrysostomus auf dem Hintergrund
seiner antiochenischen Theologie

Ein deutscher Kollege, Winfried Stoellger, hat 1973 in Heidelberg eine
Dissertation zum Marienbild des Johannes Chrysostomus eingereicht, die nicht
publiziert wurde. Er erdffnet seine Darstellung mit dem Satz: «Die Ausserungen
des Chrysostomus tiber die Mutter Jesu gelten wegen ihrer Hirte als einzigar-
tig».* Wir werden sehen, dass sie in engem Zusammenhang mit seiner antioche-
nischen Theologie stehen.

Im Folgenden stelle ich ein paar seiner Aussagen zu Maria zusammen, dann
lasse ich einige Reaktionen auf seine Aussagen folgen und frage schliesslich nach
den theologischen Hintergriinden seines Marienbildes.

Johanneshatkeinenlingeren Textzu Mariaverfasst. Aussagen zur Gottesmutter
finden sich an verschiedenen Stellen seines Riesenwerks, das ja nicht weniger als
17 Binde in der Patrologie graeca von J.P. Migne umfasst.* Einer meiner Pariser
Lehrer, André-Jean Festugitre (1898-1982), hat etwas respektlos formuliert:
«Chrysostome est verbeusx, il a trop écrit ... on ne le lit plus guére». Er fugt aber
an: « et cest dommage».*

Ich beschrinke mich auf Stellen aus seinen Homilien zum Matthiusevangelium
und zum Johannesevangelium, den grossen Reihen, in denen er diese bei-
den Evangelien in 9o resp. 88 Homilien ausgelegt hat. Zu den beiden

32 Prominentes Beispiel ist die Galluspforte des Basler Miinsters. Die sechs Werke wurden spiter
mit dem Gebot der Bestattung der Toten zur Siebenzahl komplettiert.

33 Zum ganzen Abschnite s. Brindle 1999c.

34  Stoellger 1973: 1.

35 PG 47-64

36  Festugicre 1959: 344.



Johannes Chrysostomus als antiochenischer Theologe 171

anderen Evangelien hat er nur einzelne Predigten gehalten. Fir die Alte Kirche
gilt generell, dass sie das erste und das vierte Evangelium besonders hochschitzte.
Vereinfachend gesagt sah sie im Matthdusevangelium®” die menschliche, im
Johannesevangelium dagegen die gottliche Natur reprisentiert.

In der vierten Matthiushomilie lobt Johannes Chrysostomus die Tugend
Josephs und stellt dann die Frage, warum der Engel der ]ungfrau vor der
Empfingnis erschienen sei, Joseph aber erst nachher. «Das war notwendig, meint
er, weil sonst die <bewunderungswiirdige Jungfraw sich gar nicht hatte erkldren
kénnen, wieso sie auf einmal Mutter geworden und dann gar aus Scham «inen
unheilvollen Entschluss gefasst und entweder zum Strick oder zum Schwert ge-
griffen hatte».®

In der Auslegung der Szene mit den wahren Verwandten Jesu in Mt 12,46-50
und der Perikope von der Hochzeit zu Kana (Joh 2,1-12) erscheint Maria niche
mehr als unerfahrenes, hilfloses Madchen, sondern als selbstbewusste Frau und
Mutter. Erstaunlich kritisch zeichnet Chrysostomus sie in ihrem Verhalten ge-
geniiber ihrem Sohn.” Aus massloser Ehrsucht (¢thotipie) habe sie den Herrn in
seiner Predigt unterbrochen. Sie wollte dem um ihn gescharten Volk beweisen,
dass sie iiber ihren Sohn uneingeschrinkt verfiigen kénne. Sie hatte nicht die
geringste Ahnung von seiner Grosse. Deswegen auch, und also absichtlich, wie
Chrysostomus zu verstehen gibt, kam sie zu ungelegener Zeit. Eine Anmassung
(movia). Maria und die Geschwister Jesu hitten hineingehen und mit der Menge
zuhoren oder abwarten sollen, bis der Herr seine Rede beendet hicte. Sie aber
riefen ihn im Gegenteil heraus, um zu zeigen, dass sie ihm nach Belieben befehlen
konnten. Damit bewiesen sie ihre hemmungslose Ehrbegier: ¢thotipiay meprrtiy.
Darum habe sie der Herr gebithrend getadelt, um sie zu heilen von der Krankheit
der Eitelkeit (xevodokia).+

Tadelnswert habe sich die Mutter Jesu auch auf der Hochzeit zu Kana verhal-
ten, als sie ihren Sohn auf den Mangel an Wein hinwies und von ihm Abbhilfe for-
derte.* Vermutlich erlag sie jener menschlichen Schwiche, der auch die Briider

37 Von Thomas von Aquin wird iiberliefert, er hitte die Matthiushomilien nicht um alle Reich-
tiimer von Paris hingeben mégen, s. Baur 1907: 74.

38 Hom. in Matth. 4,5 (PG 57,45), zitiert nach Baur 1929: 298.

39  Hom. in Matth. 44,1 (PG 57,464-465).

40 Im Referieren des matthiischen und anschliessend des johanneischen Textes folge ich partiell
Stoellger 1973: 173f.

41 Joh2;.



172 Rudolf Brindle

erlagen, als sie Jesus aufforderten: «Zeige dich der Welt»!** Der Herr verwahrte
sich gegen den Missbrauch seiner Wunderkraft und antwortete seiner Mutter
sehr streng: «Weib, was habe ich mit dir zu schaffen!” Maria meinte in der Artan-
derer Miitter, jeden Befehl erteilen zu kénnen, darum musste Jesus ihr so hart er-
widern. Chrysostomus erinnert in seiner 85. Homilie zum Johannesevangelium
noch einmal an diese Kritik. Aber dieser Reminiszenz lisst er hier gleich die be-
rithrende Szene folgen, in der der Gekreuzigte sich voll zirtlicher Fiirsorge fiir
seine Mutter zeigt.*

Ein so gezeichnetes Marienbild findet sich nur bei Johannes Chrysostomus.
Seine Aussagen sind zu ausfithrlich und auch zu dicht, um sie als gedankenlose
Fehlleistungen abtun zu kénnen. Sein Marienbild hat immer wieder Anstoss er-
regt. Thomas von Aquin meinte, man miisse die Sprache des Goldmundes als
«pias aures offendens» bezeichnen.** Chrysostomus Baur sprach in seiner 1929 er-
schienenen zweibindigen Darstellung Jobannes Chrysostomus und seine Zeit von
«Entgleisung».* Die Ursache dieser Entgleisung ist nach seiner Ansicht in der
Christologie der Antiochener zu suchen.*¢ Baur liegt damit richrig,

Alle anderen Versuche, die das negativ gezeichnete Bild der Gottesmutter
auf rhetorischen Uberschwang des grossen Predigers oder auf die antike
Geringschitzung der Frau zuriickfithren wollten, konnen dieses Marienbild
nicht wirklich erklaren. Das gilt m.E. auch vom interessanten Versuch Hans
von Campenhausens, die Betonung der menschlichen Schwichen Marias bei
Chrysostomus auf dem Hintergrund aktueller Gefahren zu verstehen. Er habe
sich bewusst gegen die marianischen Verklirungstendenzen seiner Gemeinde
gestemmt.*’ «Eine solche Tendenz ist (indes) nicht nachzuweisen».* Gegen die
These ciner marianischen Verklirungstheologie spricht auch, dass wir keinen
Reflex irgendeiner negativen Reaktion der Zuhérer auf die kritische Sicht ihres

Predigers auf Maria haben.* Die Gemeinde hat sich gelegentlich durchaus gegen

42 Joh 7,4f, hom. in Matth. 44,1 (PG 57,465).

43 Hom. 85,2 in Ioann. (PG 59,461).

44 Summa Theologica III, Q. 27, A. 4 und 3.

45 Bauri1929: 298.

46  Bauri1929: 298.

47 Campenhausen 1962: 49.

48  Stoellger 1973: 188. Campenhausen erwihnt an der angegebenen Stelle, dass er gehofft habe,
eine von ihm ausgegebene Dissertation (sc. an Stoellger) wiirde diese These niher begriinden.

49  Stoellger 1973: 195.



Johannes Chrysostomus als antiochenischer Theologe 173

Aussagen ihres Predigers gewehrt, z.B. gegen seine wiederholte Kritik an den
Reichen.s°

Wir kehren darum zuriick zu der schon von Baur gedusserten Vermutung, die
antiochenische Christologie sei der Hintergrund der chrysostomischen Aussagen
zu Maria. Fiir sie war wichtig, dass die beiden Naturen in Christus, wahrer
Mensch und wahrer Gott, unterschieden blieben. Die menschliche Natur Christi
manifestierte sich im Arger und der Trauer Jesu Christi. Dieses Verstindnis lasst
auch Maria nichrt nur als Gottesmutter, sondern als menschliche Mutter erschei-
nen. Erst unter Nestorius (gest. nach 450) wird der Streit um die beiden Begriffe
theotokos resp. anthropotokos voll entbrennen.s’ Nestorius sollte mit seinem
Vermittlungsvorschlag christotokos scheitern. Die Entwicklung fithrte iiber das
Konzil von Ephesus im Jahre 431 zu einer neuen Marienfrommigkeit und zur
Errichtung vieler Marienkirchen, genannt sei nur S. Maria Maggiore in Rom.
Auffilligist, dass in Antiochien vermutlich erst um soo eine Kirche zu Ehren der
Theotokos errichtet wurde.s

Zuriick zu Johannes Chrysostomus. Wir haben seine ausserordentlichen
Aussagen zu Maria zusammengestellt, neben diesen stehen viele andere, in
denen er mit grossem Respekt von der Gottesmutter spricht. Aber er zeichnet
Maria eben auch und das sehr deutlich als menschliche Frau, die menschlichen
Versuchungen ausgesetzt und eben nicht siindlos ist. Das entspricht seiner antio-
chenischen Theologie, die die Menschheit Christi betont.

Zum Schluss noch eine Uberlegung zur Nachgeschichte. Das Marienbild des
Chrysostomus hat seinem Ruf in der spiter eine begeisterte Marienfrommigkeit
pflegenden Ostkirche nicht geschadet. Er ist von seinen Gegnern zu Tode gehetzt
am 14. September 407 in der Nihe von Comana Pontica (heute Giimenek in der
nordéstlichen Tiirkei) gestorben. Seine Reliquien sind unter Theodosius II. am
27. Januar 438 im Triumph in die Hauptstadt zuriickgefithrt worden. Er ist in
die Diptychen aufgenommen worden und wird bis auf den heutigen Tag als einer

so  Z.B. Hom. in Matth. 66,3 (PG 58,629f.); 83,4 (PG 58,779); Hom. in ep. I ad Cor. 43,1 (PG
61,369).

s1  Drewery 1978: 109.

52 Stoellger 1973: 200; aus einer Predigt des Patriarchen Severus vom 2. Februar s1s héren wir
zum ersten Mal von einer Kirche der Theotokos, sie sei zu dieser Zeit um einen Portikus er-
weitert worden, s. Mayer/Allen 2012: 155.

53 Dazu Brindle 1999a: 11.



174

Rudolf Brandle

der drei Hierarchen, einer der fir die Ostkirche massgebenden Kirchenviter,

verehrt.

Bibliographie

Baur, C,
et ses ocuvres dans ['histoire lictéraire.

1907. Saint Jean Chrysostome

Louvain-Paris.

- 1929. Johannes Chrysostomus und seine
Zeit. Erster Band Antiochien. Miinchen.

Brindle, R., 1998, Johannes Chrysostomus I.
RAC 18, 426-503.

- 1999a. Johannes Chrysostomus. Bischof, Re-
former, Mirtyrer, Stuttgart.

- 1999b. ZvykataBdoig als hermencutisches
und ethisches Prinzip. Brindle 1999d:
134—-148.

- 1999c. Zur Interpretation von Mr.25,31-
46 im Matthiuskommentar des Origenes.
Brindle 1999d: 21-28.

- 1999d. Studien zur Alten Kirche. Stuttgart.

Bruns, P, 2002. Theodor von Mopsuestia,
TRE 33,240-246.

Bultmann, R.,1984. Die Exegese des Theo-
dor von Mopsuestia. Posthum hrsg. von
H. Feld/H.K.Schelkle. Stuttgart.

Campenhausen, H. v., 1962. Die Jungfrauenge-
burt in der Alten Kirche. SAH 3.

Drewery, B., 1978. Antiochien II. TRE 3,
103—113.

Festugi¢re, J.A., 1959. Antioche paienne et
chrétienne. Libanius, Chrysostome et les
moines de Syrie. Paris.

Giet, S., 1949. Basile de Césarée, Homélies sur
I'Hexaéméron. SC 26.

Hauschild, W.D., 1980. Basilius von Caesarea.
TRE s, 301—313.

Hennings, R., 1994. Der Briefwechsel zwi-
schen Augustinus und Hieronymus und ihr
Streit um den Kanon des Alten Testaments
und die Auslegung von Gal 2,11-14. Leiden.

Kondoleon, C., 2000. Antioch. The Lost An-
cient City. Princeton University Press/
Worcester Art Museum.

Lampe, GW.H., 1988. A patristic greek Lexi-
con. Oxford.

Lohse, B., 1983 (5. Aufl.). Epochen der Dog-
mengeschichte. Stuttgart.

Markschies, C. 1996. Antiochenische Schule.
DNP 1, 766.

- 1999. Lukianos von Antiocheia. DNP 7,
soif.

Mayer, W. /Allen, P., 2012. The Churches of
Antioch (300-638). Leuven.

Overbeck, F. 1877 (1994). Ueber die Auffas-
sung des Streits des Paulus mit Petrus in
Antiochien (Gal. 2,11ff.) bei den Kirchenvi-
tern (1877). F. Overbeck, Werke und Nach-
lass, Bd. 2 (hg. R. Brindle/E.W. Stegemann).
Stuttgart, 231-334.

Rordorf, W., 1973. Groupe Romand de Pactristi-
que. RThPh'V; 393.

Schaublin, C., 1974. Untersuchungen zu Me-
thode und Herkunft der antiochenischen
Exegese. Theophaneia 23.

Stegmann, A., (1925). Basilius des Grossen, Bi-
schofs von Caesarea. Ausgewihlte Homilien
und Predigten. BKV 47, Miinchen

Stoellger, W., 1973. Das Marienbild des Johan-
nes Chrysostomos, Inaugural-Dissertation
zur Erreichung des theologischen Doktor-
grades. Heidelberg 1973, Typoskript Univer-
sitatsbibliothek Heidelberg.



Johannes Chrysostomus als antiochenischer Theologe 175

Abstracts

In Antiochien am Orontes entwickelte sich ab dem dritten Jahrhundert eine theologische
Schule. Wichtige Vertreter waren Diodor von Tarsus, Basilius der Grosse, Theodor von
Mopsuestia, und Johannes Chrysostomus.

Der vorliegende Text zeigt Johannes Chrysostomus als antiochenischen Theologen. Er
wirkte bis zu seiner Wahl als Bischof von Konstantinopel im Jahre 397 in Antiochien als
gefeierter Prediger. An folgenden drei Aspekten wird der Einfluss der antiochenischen
Theologie auf diesen Autor gezeigt. Zum ersten: Sygkatabasis (Kondeszendenz, Herab-
steigen) als hermeneutisches Prinzip. Gott beugt sich zu den Menschen und spricht zu
ihnen durch menschliche Worte. Zum zweiten: Sygkatabasis in ihrer ethischen Dimen-
sion: Gottes Zuneigung zu den Menschen lehrt sie, sich ihrerseits ihren hilfsbediirfrigen
Mitmenschen zuzuwenden. Der dritte Aspekt befasst sich mit dem kritischen Bild, das
Johannes Chrysostomus von Maria zeichnet.

In Antiochia on the Orontes, a theological school developed from the third century on-
wards. Important representatives were Diodorus of Tarsus, Basil the Great, Theodore of
Mopsuestia, and John Chrysostom.
The present text shows John Chrysostom as an Antiochian theologian. He worked as a
celebrated preacher in Antioch until his election as Bishop of Constantinople in 397. The
influence of Antiochene theology on this author is shown by the following three aspects.
First: sygkatabasis (condescendence, descent) as a hermeneutical principle. God bends
down to human beings and speaks to them through human words. Secondly: Sygkatabasis
in its ethical dimension: God’s affection for human beings teaches them to turn in turn to
their fellow human beings in need of help. The third aspect deals with the critical picture
John Chrysostom paints of Mary.

Rudolf Brindle, Basel



	Johannes Chrysostomus als antiochenischer Theologe : drei Aspekte seiner Bibelauslegung

