
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 79 (2023)

Heft: 2

Artikel: In Würde altern : Tit 2 und antike Vorstellungen vom Alter

Autor: Krauter, Stefan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1049395

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1049395
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


In Würde altern

Tit 2 und antike Vorstellungen vom Alter

Stefan Krauter

In Tit z,z-7a wird moralische Unterweisung nach Geschlecht und Alter
spezifiziert dargeboten: für alte Männer (z,z), alte Frauen (2,3), junge Frauen (2,4fi),

junge Männer (2,éfi). In den noch immer massgeblichen deutschsprachigen

Kommentaren des 20. Jahrhunderts wird jedoch beinahe einstimmig festgestellt,
dass die Zuteilung der einzelnen paränetischen Inhalte aufdie vier Gruppen mehr

oder weniger zufällig sei.1 Manchmal wird vor Versuchen, die Anweisungen als

alters- und geschlechtsspezifisch wahrzunehmen, sogar ausdrücklich gewarnt.1
Sie werden vielmehr entweder als traditionell' oder als antihäretisch bzw.
antiasketisch motiviert erklärt.4

Neuere, vor allem englischsprachige Arbeiten haben deutlich herausgearbeitet,
dass die Anweisungen an die jungen Frauen und die Lehrerinnenrolle der älteren

Frauen stark genderspezifisch sind. Enge Parallelen findet man in den sogenannten

Pythagoreerinnenbriefen und in der kaiserzeitlichen Stoa.5 Bislang wenig
wird jedoch die Frage behandelt, ob die Anweisungen tatsächlich ^/rerrspezifisch
sind.6 Ausgehend von einigen auslegungsgeschichtlichen Beobachtungen
versucht dieser Beitrag, Tit 2,2-7a in antike Diskurse zum Thema Alter

1 Vgl. z.B. Brox 1989: 29z: «Sie zeigt den gleichen formelhaften, inhaltlich gesehen allgemeinen,
auf den jeweiligen Stand nicht immer genau abgestimmten und bisweilen zufälligen Charakter

wie entsprechende Passagen in iTim.» Hasler 1978: 92. Oberlinner 1996: 108: «Zufälligkeit

scheint hier gleich Regie geführt zu haben».

2 Oberlinner 1996: 108: Man wird sich «davor hüten müssen, nach konkreten Anknüpfungs¬
punkten in personen- und gruppenspezifischen Verhaltensweisen forschen zu wollen». Bereits

Holtzmann 1880: 482, wendet sich gegen «misslichej ] Untersuchungen», die mithilfe Aug.
conf. 9,8,18 erweisen wollen, dass alte Frauen trinken.

3 Dibelius/Conzelmann 1966: 105.

4 So etwa das Thema Alkoholkonsum als antiasketisch (Holtzmann 1880: 145; Oberlinner
1996:109) oder antilibertinistisch (Hasler 1978: 91).

5 Huizenga 2013; Zamfir 2013; sowie als frühere deutschsprachige Arbeit Wagener 1994. Zur
komplementären Perspektive der masculinity studies vgl. insbes. Smit 2019. Vgl. auch den

Forschungsüberblick bei Weidemann 2016 und die thematische Sammelrezension Krauter 2021.
6 Ausnahmen sind Barclay 2007 sowie teilweise LaFosse 2017.

TEZ 2/79 (2023) S. 146-165



In Würde altern 147

und insbesondere Altern in Würde einzuordnen, und reflektiert, welche

Auswirkungen eine solche Einordnung für die heutige theologische Relevanz des

Textes hat.

1. Von derAuslegungsgeschichte lernen

Während in den deutschsprachigen Standardkommentaren des zo. Jahrhunderts
ein inhaltlicher Bezug der Paränese in Tit z aufdas Thema Lebensalter direkt

negiert wird und in den englischsprachigen dem Thema wenig Beachtung geschenkt
wird,7 ist dies in Kommentierungen von der Antike bis in die frühe Moderne völlig

anders. Einige Beispiele müssen genügen, um einen Eindruck zu geben.

Für die griechischsprachige antike Auslegung können die Homilien des

Johannes Chrysostomos (349-407 n. Chr.) zum Titusbrief stehen, die wohl
in Antiochia zwischen 386 und 397 n. Chr., gehalten wurden. Teilweise direkt,
teilweise durch die stark von ihm geprägten Kommentare des Theophylakt von
Ohrid (ca. 1033 bis nach 1107 n. Chr.) hat Johannes Chrysostomos die weitere

Auslegung beeinflusst.8

Johannes bemerkt gleich zu Beginn der Passage zu Tit z,z, manche Fehler seien

jungen und alten Menschen gemeinsam, manche aber seien spezifisch. Er führt
das typische Fehlverhalten alter Menschen auf das Nachlassen der körperlichen
und vor allem geistigen Fähigkeiten zurück. Alte Männer litten unter Trägheit,

Vergesslichkeit und nachlassender Sinnesschärfe. Daher rühre ihre Neigung zum
Jähzorn (gedacht ist offenbar: sie nehmen die Situation nicht richtig wahr und
verstehen sie nicht, deshalb reagieren sie impulsiv). Alte Frauen kompensieren

7 Marshall 1999: 156, stellt zwar gegen die oben genannten deutschsprachigen Kommentare
fest, es handle sich um «understandable terms, that are by no means arbitrary», führt das aber

in der Detailkommentierung nicht aus. Ähnlich Hutson 2.019: 127-131. Yarbrough 2018:

504-314, polemisiert zwar heftig gegen die Interpretation als rein traditionelle Haustafel,
doch seine eigene Auslegung bleibt eher blass, da sein Hauptziel der direkten Anwendbarkeit
für heute verhindert, den kulturellen Hintergrund sorgfältig wahrzunehmen. Eine Ausnahme

ist Spicq 1969: 616-624, der unter Rückgriff auf Hieronymus und Thomas von Aquin
mit philologischer und kulturhistorischer Detailarbeit vorgeht, allerdings unter der

Voraussetzung, den Brief für einen authentischen Paulusbrief und eine mehr oder weniger exakte

Spiegelung der Situation in den Gemeinden aufKreta im 1. Jh. n. Chr. zu halten.
8 Einige Paulusauslegungen der griechischen Antike (Origenes, Theodor von Mopsuestia, Jo¬

hannes Chrysostomus) waren in lateinischer Ubersetzung auch schon im Mittelalter in
Westeuropa bekannt. Doch erst im Humanismus kam es zu einer breiteren Rezeption der antiken
und byzantinischen griechischen Kommentarliteratur. Vgl. den Überblick bei Mayerhofer
2011: 15-105, sowie Treusch 1023.



48 Stefan Krauter

nach seiner Ansicht ihre nachlassende sexuelle Aktivität durch Alkoholkonsum.

Dementsprechend versteht Johannes die Anweisungen, die Titus geben soll, als

sorgfältig auf die verschiedenen Zielgruppen abgestimmt.9
Ähnlich sieht es Hieronymus (347-419 n. Chr.) in seinem Tituskommentar

(386 n. Chr.): Auch er weist Probleme mit Alkohol und die Neigung zum
Tratschen spezifisch alten Frauen zu, während er bei jungen Frauen an erster

Stelle die Notwendigkeit zu sexueller Kontrolle sieht.10 Bei älteren Männern

geht er weniger auf deren körperliche und geistige Einschränkungen ein als auf
eine normative Vorstellung altersangemessenen «würdigen» Verhaltens.11 Der
Tituskommentar des Hieronymus prägte die Auslegung im lateinischsprachigen

Westen im gesamten Mittelalter11 und wurde auch von Auslegern der

Reformationszeit stark benutzt."
Eines der eindrücklichsten Beispiele dafür, Tit z als altersspezifische Paränese

zu verstehen, ist die Kommentierung durch Thomas von Aquin (1115-1174; die

Lecturae super epistolas Pauli entstanden 1171/73). Als Grundprinzip macht er

aus, dass im Alter ein natürlicher Prozess des Nachlassens sinnlicher Begierden

stattfinde. Diesen gelte es aktiv anzunehmen und zu bejahen, statt gegen ihn
anzukämpfen und immer stärkere Sinnesreize zu suchen.'4 Geradezu bis in
Details verknüpft Thomas den biblischen Text mit psychischen Eigenheiten alter

Menschen.

Als letztes sei eine Auslegung aus der Reformationszeit aufgeführt: Heinrich

Bullinger (1504-1575, der Kommentar zum Titusbrief erschien erstmals 1536 im
Druck) sieht das Charakteristikum der Paränese des Titusbriefes gerade darin,
dass für einzelne Gruppen das jeweils angemessene Verhalten dargelegt werde."

Bei der Kommentierung der Anweisungen an alte Frauen kombiniert er starke

Genderstereotype mit Altersstereotypen und versieht das ganze noch mit einem

konfessionell polemischen Akzent: Ältere Frauen sollten «Lehrerinnen des

9 Johannes Chrysostomus [186z], 68if.

10 Hieronymus [1845], 615h

11 Hieronymus [1845], 613.

iz Als Beispiel sei nur der eng an Hieronymus angelehnte Ticuskommentar Alkuin [1863]

genannt.
13 Als Beispiel sei hier nur der ebenfalls ganz aus Hieronymus geschöpfte Kommentar Pellikan

1539 genannt.
14 Thomas von Aquin [1953]: 313F.

15 Bullinger [1015]: Z45.



In Würde altern 149

Guten» sein, weil sie so häufig Schlechtes lehrten, etwa Wunderglauben, verschiedenste

Benediktionen und Heiligenlegenden.16

Die Liste vormoderner Ausleger, die Tit 2,2-ya als nicht nur geschlechts-,
sondern auch sehr deutlich altersspezifische Paränese lesen, liesse sich mühelos

verlängern.17 Was sagt dieser Befund? Keineswegs darfman von ihm einfach aufdie

Bedeutung des Texts in seinem ursprünglichen kommunikativen Setting schlies-

sen. Auch die frühesten überlieferten Auslegungen lesen den Titusbrief bereits

als Teil einer kanonischen Sammlung von Schriften, d.h. Tit 2 als zeit- und situa-

tionsübergreifend autoritative Anweisungen des Apostels Paulus.,s Das ist - auch

wenn es plausibel ist, dass der Titusbrief (und die beiden Timotheusbriefe) von
vornherein als pseudepigraphische Ergänzung und Aktualisierung einer bereits

bestehenden Paulusbriefsammlung verfasst wurde(n)19 - nicht dieselbe Lektüre,

wie sie um die Wende vom 1. zum 2. Jh. n. Chr. intendiert gewesen sein kann.

Es besteht zumindest die Möglichkeit, dass die Ausleger sozusagen rückwärts
schlössen: Wenn der Apostel damals derartige Anweisungen für verschiedene

Lebensalter gegeben hatte, dann mussten eben Menschen dieses Alters generell so

sein, dass sie genau solche Anweisungen nötig hatten. Diese Annahme wäre dann

psychologisierend und rationalisierend eingeholt worden, zum Beispiel indem

alten Frauen der «Ersatz» sexueller Begierde durch Lust auf Alkohol unterstellt
wurde. Das Unbehagen einiger Kommentare des 20. Jh. darüber ist durchaus

nachvollziehbar und die «Erleichterung», die Anweisungen als traditionell, zufällig

oder antihäretisch motiviert zu erklären und dadurch solche Zuschreibungen
und Wertungen zu vermeiden, ist verständlich.

Allerdings ist ein anderes Szenario mindestens ebenso plausibel, wenn nicht

plausibler: Die antiken Ausleger und ihre Nachfolger aktivierten anhand der

Stichworte «alte Männer», «alte Frauen», «junge Frauen», «junge Männer» nicht

nur ihre kulturell erworbenen stereotypen Vorstellungen von Gender, sondern

16 Bullinger [2.015]: 246.

17 Das liegt selbstverständlich vor allem auch daran, dass beinahe alle vormodernen Ausleger
den Text mit der Tradition lasen, d.h. sich von Theologen der Antike wie Johannes Chrysos-

tomus und Hieronymus leiten liessen.

18 Nicht hingegen als zeit- und situationslose Anweisung. Uber den Entstehungskontext des

Briefes machen sich viele von ihnen durchaus Gedanken.

19 Vgl. dazu Merz 1004; Janßen 2019.



Stefan Krauter

auch von Lebensaltern - und taten damit genau das, was vom Autor des Textes

intendiert war und was auch ihn vermutlich beim Schreiben geleitet hat.

2. Antike Vorstellungen von Altern undAlter

Um das einschätzen zu können, ist es nötig, sich ein Bild davon zu machen,

wie in der Antike der Prozess des Alterns und das Altsein aufgefasst wurden.

Da auch Altern und Alter in der Antike genderspezifisch konstruiert werden,

muss dies differenziert für alte Männer und alte Frauen geschehen. Zentrale

Texte in immerhin relativer zeitlicher Nähe zum Titusbrief sind hinsichtlich
alter Männer Ciceros (106-43 v- Chr.) Dialog «Cato maior de senectute» (44
v. Chr.), der 83. Brief aus Senecas (1-65 n. Chr.) «Epistulae morales» (64/63 n.

Chr.) und Plutarchs (45-vor 125 n. Chr.) Traktat «An seni sit gerenda res publica»

(Plut. mor. 783b-797f). Bezeichnenderweise gibt es solche Texte nicht über ältere

Frauen. Vielmehr kann man sich über ihr Image eher aus Komödien, Satire und

Dichtung ein Bild machen.10

Ein älterer Mann (7rp£<rßi)TV](;) ist man nach antiker Auffassung vor allem durch

sein soziales Gegenüber zu jüngeren.11 Wenn Altersgrenzen genannt werden,

dann ungefähr ab 50 (Cic. Cato 17,60; Philo opif. 103; Gell. 10,28,1). Die Grenze

zum Greis (yépwv) ist ebenso unscharf.

Alterung an sich wird als Naturvorgang (Cic. Cato 10,33) aufgefasst. Zu ihm

gehört der allmähliche Abbau der körperlichen Gesundheit notwendig hinzu

(Plaut. Men. 753-760). Man kann ihn allenfalls durch mässigen Sport und
gesunde Ernährung etwas lenken (Sen. epist. 83,3; Plut. mor. 793b-c).

Anders die mentale Gesundheit. Sie steht in der moralischen Verantwortung
des Einzelnen. Als Bereiche, in denen sich entschiedet, wie man in dieser

Hinsicht altert, werden immer wieder Sexualität, Ess- und Trinkverhalten
sowie der Umgang mit sozial untergeordneten Personen (Frauen, Sklaven, jüngere
männliche Angehörige) genannt.

Dass Männer bis ins höhere Alter zeugungsfähig bleiben können, war
bekannt (Plut. mor. 79if). Es wird aber in der Regel davon ausgegangen, dass der

Sexualtrieb im Alter nachlässt. Das angemessene Verhalten alter Männer ist es,

20 Vgl. insgesamt Gnilka 198}; di Mattia 1996; Cokayne 2005; Kobel 2021: 154-160. Einen in¬

teressanten, aber eher ideengeschichtlichen Uberblick mit aktualisierendem Ziel bietet auch

Birkenstock 2008:19-54.
21 Vgl. dazu Barclay 2007: 227-232.



In Würde altern

mit diesem Phänomen positiv umzugehen. Sie sollen über diese Erleichterung
ihrer Selbstkontrolle froh sein (Plat. rep. 329b-c; Cic. Cato 12,39; 14.47! Sen.

epist. 12,5; Plut. mor. 788e-f). Als unangemessen wird das gegenteilige Verhalten

beurteilt, durch Verstärkung der Reize dem nachlassenden Begehren nachzuhelfen

(Plut. mor. 786a-b). Insbesondere sexuelle Abenteuer in fortgeschrittenem

Alter mit jungen Frauen oder männlichen Jugendlichen gelten als unwürdig

(Plaut. Mil. 618-630; Ter. Ad. 108-110; Plut. mor. 789a-b). Sie erweisen, dass

ein alter Mann seine sinnlichen Begierden nicht im Griff hat. Folglich sind sie

nicht etwa ein Zeichen noch vorhandener Virilität, sondern im Gegenteil von
Unmännlichkeit.

Ähnlich wird hinsichtlich des Ess- und Trinkverhaltens argumentiert (Plut,

mor. yS^e-f): Es gilt, das Nachlassen der Sinneseindrücke positiv zu verstärken.

Sehr prominent ist dabei das Thema Alkohol:11 In der Antike war umstritten,
ob Trunkenheit nur bereits vorher vorhandene Charakterfehler zum Vorschein

kommen lässt, indem sie die Selbstbeherrschungvermindert und die Schamgrenze

senkt (Sen. epist. 83,20.26), oder ob Alkohol aggressives Verhalten verursacht

(Eur. Ale. 747-760; Heliodoros 1,1,4; 5,32.,i£.; Curt. 8,1,41-52; P.Mich 4195) und

sogar den Charakter von Personen langfristig verändert (Plut. mor. 799b-c). Auf
jeden Fall gehört Masshalten im Alkoholkonsum zum decorum (Sen. tranq.
17,9; Plin. epist. 3,12; Cic. off. 1,93-106). Darüber, was «massvoll» ist, gab es

jedoch verschiedene Ansichten: Theognis empfiehlt Weinkonsum, der nicht die

Grenze zum unkontrollierten Rausch überschreitet (Theogn. 1,467-510), auch

Seneca lehnt den Rausch grundsätzlich als «voluntaria insania» ab (Sen. epist.
83,18). Recht viele Texte akzeptieren hingegen den gelegentlichen Rausch (Hör.

carm. 4,12,28; 2,7,27; Sen. tranq. 17,9; Cic. fam. 7,22). Plato (Plat. leg. 2,666b-c)

empfiehlt sogar Wein für alte Leute, um die innere Sklerose zu überwinden.

Alkoholkonsum ist folglich für ältere Männer in Hinblick auf ihr Sozialprestige
riskant: Je nach ihrer Stellung und der Stellung derer, die sie beobachten und
beurteilen, ist der Grat sehr schmal zwischen massvollem Trinken und massloser

Trunkenheit, die mit Ansehensverlust sanktioniert wird.

Die Frage, ob man in den genannten Bereichen die körperliche und geistige
Selbstkontrolle behält, wird also als moralische Frage verstanden (Cic. Cato

5,13; Plut. mor. 783e). Ihr Verlust ist die schuldhafte Folge eines ausschweifenden

Lebensstils im jüngeren Erwachsenenalter (Cic. Cato 9,29; 10,34; 11,36) und

11 Vgl. dazu d'Arms 1995; Schulze zooz.



Stefan Krauter

wird deshalb mit Verachtung sanktioniert. Diese Verachtung kann dann auch

das Lächerlichmachen altersbedingter körperlicher Einschränkungen anschliessend'

Ältere Männer sind also einerseits Respektspersonen, andererseits - wenn
sie sich nicht den Erwartungen gemäss verhalten - Gegenstand von Spott (Plut,

mor. 788b).

Ziel ist, durch ein jederzeit kontrolliertes, angemessenes Verhalten, das sich

dann auch im Alter nicht ändert (Cic. off. 1,113; Cic. Cato 4,10), bis zuletzt

Autorität zu haben (Cic. Cato 17,60; 18,62; Plut. mor. 783c; Musonius Rufus 17).

Cicero zeigt als Idealbild des alten Mannes Appius Caecus (Cic. Cato 11,

Er war körperlich schwach und blind, hatte aber seinen Geist im Griff und war
darum bis zum letzten Atemzug Herr seiner selbst und Herr über die Seinen.

Ein Gegenbild ist der gealterte Lucullus, der sich durch sein früheres Luxusleben

selbst zugrunde gerichtet hat (Plut. mor. 792b-c).24

Ältere Frauen sind wiederum durch das gesellschaftliche Gegenüber zu jüngeren

Frauen und zu Männern definiert. Man nahm an, dass ab 40 die Menopause
einsetze und ab 50 Frauen sicher nicht mehr gebärfähig seien (Plin. nat. 7,6i£).

Auch hinsichtlich alter Frauen sind die Themen Sexualität, Alkohol und

Sozialverhalten zentral.25

Es wurde angenommen, dass auch der Sexualtrieb alter Frauen nachlasse. Das

Ideal sieht noch mehr als bei Männern vor, dass alte Frauen diesen natürlichen

Rückgang ihrer Begierden positiv empfinden und aktiv verstärken sollen - zumal

ja schon jüngere Frauen ihre Begierde nicht nur aufihren Ehemann einschränken,

sondern selbst diesem gegenüber zurückhalten sollen (vgl. z.B. Plaut. Amphitruo
839-841). Davon abweichendes Verhalten - wohlhabende alte Frauen, die körperliche

Defizite durch Kleidung und Schminke ausgleichen und sozial unter ihnen
stehende jüngere Männer als «call boys» nutzen - werden in abstossend obszöner

Weise imaginiert (Hör. epod. 8; 12).16

Prominent ist auch das Thema Alkoholkonsum von älteren Frauen: Die

«trunksüchtige Alte» ist eine Standardfigur27 (Ov. fast. 3,765F.; Aristoph. Nub.

23 Vgl. zum Beispiel den nach heutigem Empfinden zumindest niveaulosen, wenn nicht schwer

erträglichen, da diskriminierenden Spott über Claudius in Sen. apocol.

24 Zu diesem ideologischen, d.h. asymmetrische Machtverteilung legitimierenden Aspekt anti¬

ker Altersvorstellungen vgl. Barclay 2007: 232-235.

25 Vgl. dazu Oeri 1948:13-21, 38-50; Rosivach 1994.
26 Vgl. dazu Fuhrer 2009.

27 Musso 1968.



In Würde altern 153

555; Anth. Gr. 7,353). Das kann mit dem Thema Sexualität verknüpft werden:

Wenn im Alter die sexuelle Begierde von Frauen nachlässt, wächst stattdessen

die Lust aufAlkohol (Plaut. Cure. 76h; Hör. carm. 4,13,4).

Das Sozialverhalten alter Frauen wird häufig unter dem Stichwort
«tratschen» verhandelt (luv. sat. 6,398-411). Damit kann jede Form weiblicher

Kommunikation gemeint sein, die nicht von sich dazu befugt haltenden

Männern überwacht wird.18 Das Ideal ist hingegen die «würdige» Matrone, die

durch Kleidung, Mimik, Gestik und Sprache ein Höchstmass an Beherrschtheit

ausdrückt.1'

5. Tit 2,2-ja - eine Relektüre

Auf dem im vorangehenden Abschnitt skizzierten Hintergrund soll nun
versucht werden, Tit 2,2-7a auszulegen. Lässt sich die nach Alter und Geschlecht

differenzierte Paränese dieses Textes auf antike Diskurse zum Thema Altern und
Alter beziehen?

An erster Stelle wird nochmals deutlich, dass es sich nicht um eine

sogenannte «Haustafel» handelt. Die herkömmlich so bezeichneten Passagen (Kol
3,18-4,1; Eph 5,21-6,9; vgl. I Petr 2,18-3,7) thematisieren unter Aufnahme antiker

Oikonomik das Verhalten innerhalb der hierarchischen Beziehungen in
einem Haushalt, also zwischen Ehemännern und ihren Ehefrauen, Vätern und
ihren Kindern, Herren und ihren Sklaven.30 Hier jedoch werden Menschen in
der Gemeinde nach Geschlecht, Alter und Status differenziert zu einem jeweils

angemessenen Verhalten aufgefordert: alte Männer, alte Frauen, indirekt junge
Frauen, teilweise indirekt junge Männer, Sklaven (ähnlich I Clem 1,3; 21,6-9)."

Immer wieder spielt dabei der Eindruck, den das Verhalten der Glaubenden

bei Aussenstehenden macht, eine Rolle. Ja überhaupt die Tatsache, dass die

18 Vgl. dazu Bjelland Kartzow 1009.

29 Zahlreiche eindrucksvolle Beispiele bei Winter 2003. (Sein Ansatz, die antiken Texte un¬

kritisch für eine exakte Darstellung der Realität von Frauen zu halten, ist allerdings äusserst

problematisch.)

30 Vgl. dazu Woyke zooo, mit Hinweisen auf die umfangreiche frühere Literatur.

31 Weiser 1989.



154 Stefan Krauter

Gemeinschaft der Glaubenden sozial strukturiert ist, soll sie nach aussen als

wohlgeordnet darstellen.'1

Als erste Gruppe werden ältere Männer erwähnt. 7rp£0*ßuTr]<; steht hier in
Unterscheidung von der Stellung der Presbyteroi und der Funktion der Episkopoi

(Tit 1,5.7) als Altersbezeichnung." Die von den älteren Männern geforderten

Eigenschaften und Verhaltensweisen lassen sich gut aufdie oben angesprochenen
Themen des antiken Diskurses über Altern und Alter beziehen.

Die Liste geforderterVerhaltensweisen älterer Männerwirdvon «Nüchternheit»

angeführt. Das dafür verwendete Lexem vrjcfxiAioç wird im klassischen Griechisch

im Kontext von Opferritualen für Nahrungsmittel gebraucht, die alkoholfrei
sind,'4 und metonymisch für Kultgegenstände, die nur mit solchen alkoholfreien

Nahrungsmitteln in Kontakt kommen." Bei Philo ist zum ersten Mal ein

erweiterter und übertragener Gebrauch belegt: Das Lexem wird ausserhalb des

Opferkontextes für Mahlzeiten bzw. Geschirr ohne Wein verwendet (Philo leg.

all. 2.,29; vgl. Plut. mor. ijöd). Die religiöse Ekstase ist ein «Rausch ohne Alkohol»

(Philo opif. 71,3; leg. all. 3,82; prob. 13; Mos. i,i87).'6 Worte oder Verhaltensweisen

sind «nüchtern», d.h. nicht wie von einem Menschen, der Alkohol konsumiert
und darum die Kontrolle über sich verloren hat (leg. all. 3,210 Chrysipp. SVF

512; Abr. 260; ebr. 123; sobr. 3f.; fug. 32"; vit. cont. 15; vgl. Kyranides 1,1; Plut,

mor. 504a). Trotz dieser Ausweitung der Verwendung bleibt fast immer der
konkrete Flintergrund im Alkoholkonsum erkennbar. So auch bei der erstmaligen

Verwendung von vr|<£a).iot; von Personen: Die Priester im Tempel amtieren nüch-

3z Vgl. Philo legat. 117, wo die Judäer eine «Demonstration» nicht als wilder, aufrührerischer
Haufen, sondern als nach Geschlecht und Alter strukturierte Gemeinschaft durchführen

33 Freilich rechtfertigen die den idealen älteren Männern zugeschriebenen Verhaltensdis¬

positionen, dass sie als Presbyteroi in der Gemeinde besonderen Einfluss haben bzw. in der

Funktion der Episkopoi die Gemeinde leiten. Es wird also keine scharfe Grenze zwischen

einer Altersbezeichnung und einer Statusbezeichnung gezogen (und schon gar nicht einer

«Amtsbezeichnung»).

34 Vgl. Aischyl. Eum. 107; Empedokles frag. 118 Theophrast. de pietate frag, iz Porphyr, abst.

z,zo; Philochoros FGrHist 3Z8 F iz, F 194; Apoll. Rhod. Arg. 4,71z; Polemon frag. 4za, 4zb;
Dion. Hal. ant. 1,33,1; Krates frag. 5a schob Soph. Oid. 100; Plut. Romulus 4,1; Plut. mor.

i3ze; Plut. mor. 464c; IG Hz 1367; IG Hz 4997; SEG 11,341; SEG zi,8i5.
35 IG IIz 496z.
36 Vgl. auch Plaut. Amphitruo 999ff: [...] faciam ut sit madidus sobrius «dass er sich wie besoffen

fühlt, obwohl er nichts getrunken hat». Zu dieser Beschreibung religiöser Ekstase vgl. Lewy
19Z9.

37 Hier im Sinne von «sich beim Weintrinken nicht völlig gehen lassen».



In Würde altern 155

tern, d.h. sie trinken im Dienst gar keinen Alkohol (aufgrund Lev 10,8f.: Philo

spec. leg. i,ioo; 4,191; ebr. 126; ehr. 140; vit. cont. 74; vgl. auch los. ant. 3,279).'8

Dieser Gebrauch des Lexems legt es nahe, vvjcfiàLioç auch in Tit 2,2 als Aussage

über Alkoholkonsum zu verstehen und nicht in übertragenem Sinne von
«nüchternem» Verhalten. Dann liesse es sich gut in die antiken Debatten über angemessenes

Trinkverhalten älterer Männer einordnen, und zwar sehr nahe an dem Pol,

der Alkoholkonsum völlig ablehnt." Auf jeden Fall wird - wie schon bei Paulus

(Gal 5,21; Rom 13,13; I Kor 5,11; 6,10; 11,21) - die Beteiligung an den sozial

anerkannten Anlässen abgelehnt, bei denen sich Männer vor allem der Oberschicht

kontrolliert gemeinsam betrinken {trv\n:6cj\.o-v/convivium).

An zweiter Stelle wird aepvôç genannt. Das meint allgemein ein «anständiges»

Verhalten. Das korrespondierende lateinische Konzept istgravitas-, das der sozialen

Stellung, d.h. hier dem Alter, angemessene Verhalten, das Ehre und Respekt
verdient. Die Vulgata übersetztpudicus. Tatsächlich ist sexueller Anstand vermutlich

ein wichtiger Aspekt des Gemeinten. Auch wenn man die TrpgcrßÜTCü in Tit
2,2 nicht einfach mit den Ttpeafivrepoi von Tit 1,5f. identifizieren darf, wird man
doch in Hinblick auf sexuelle Normen von den einen auf die anderen schliessen

können - zumal ja der Titusbrief für Leitungspersonen in den Gemeinden nicht
andere Verhaltensnormen als für die übrigen Christusgläubigen vorsieht,
sondern fordert, dass sie vorbildlich erfüllen, was für alle gilt. Wie immer man [xiâç

yuvancoç àvfjp (Tit 1,6) im Detail versteht - sei es als Verbot der Wiederheirat
nach Verwitwung, sei es als Einschränkung männlicher Sexualität auf die

eigene Ehefrau, sei es als Kombination von beidem+° - zu dem Bild von sexuellem

«Anstand» älterer Männer, der die Suche nach möglichst starken sexuellen

38 Vielleicht auch Kallim. frag, incertae sedis 681; doch wahrscheinlich sind eher die Opferga¬
ben und nicht die Priesterinnen gemeint.

39 Vgl. Bauer et al. zooo: s.v. vrjijxAio;: «pert, to being very moderate in the drinking of an alco¬

holic beverage». I Tim 5,2,3 spricht nicht dagegen. Gerade falls hier in Auseinandersetzung
mit Gruppierungen, die völlige Abstinenz fordern, medizinischer Weinkonsum als erlaubt

dargestellt werden soll, ist es umso plausibler, dass zugleich Genuss- oder gar Rauschtrinken

rigoros abgelehnt werden, um sich nicht Vorwürfen der Gegenseite auszusetzen. Vgl. dazu

Weidemann 1013; Weidemann 1014.

40 Dieser kaum eindeutig zu entscheidenden und häufig mit konfessionellen Interessen ver¬

mengten Frage kann hier nicht weiter nachgegangen werden. Vgl. aus der umfangreichen
Literatur: Cancik 2008; Kleinschmidt 2.011; Körting 1957; Lightman/Zeisel 1977.



Stefan Krauter

Reizen jüngerer Frauen oder Männer als unpassend und unwürdig bewertet,

passt es.

Die dritte genannte Eigenschaft, crw<j>pooa>vr], ist ein Zentralbegriff antiker
Ethik. Ein eindeutiger Bezug der Verwendung von Lexemen vom cwcjsp-Stamm

im Titusbriefzu einem bestimmten moralphilosophischen Modell einer der antiken

Philosophenschulen lässt sich nicht herstellen. Intendiert ist wohl der all diesen

Modellen trotz ihrer Unterschiede gemeinsame Grundgedanke, Emotionen,

Begierden und Handlungsimpulse unter Kontrolle zu haben. In einer Paränese

an ältere Männer hat crwcjjpwv, wie im vorangehenden Abschnitt klar wurde,

seinen guten Platz: Nur wenn und solange ein alter Mann sich «im Griff hat», ist

seine soziale Stellung als Respekts- und Führungsperson gesichert.

Die letzte geforderte Eigenschaft vyiaivovret; tv) idarei, Tjj àyct7tr], Tvj Ü7rop.ovf]

wird oft recht schnell in die Äusserungen über «gesunde Lehre» (Tit 1,9; z,i;
I Tim 1,10; II Tim 4,3), «gesunde Worte» (Tit 2,8; I Tim 6,3; II Tim 1,13) und

«im Glauben gesund sein» (Tit 1,13) eingeordnet, die mit ihrer medizinischen

Metaphorik für die Pastoralbriefe charakteristisch sind.4' Damit ist zwar
sicherlich ein richtiger und wichtiger Aspekt erkannt, unterbelichtet bleibt aber,

dass man auch das als altersspezifische Aussage verstehen kann: Das Thema

Gesundheit ist im antiken Altersdiskurs wichtig, und zwar vor allem in der

Ausprägung, wenig beeinflussbare, nachlassende körperliche Gesundheit und in
der eigenen moralischen Verantwortung stehende, aufrecht zu erhaltende geistige
Gesundheit einander gegenüberzustellen. Es hat also durchaus seinen Sinn,
gerade alte Männer abschliessend und zusammenfassend daran zu erinnern, dass es

entscheidend auf die «Gesundheit» ihres Christusglaubens ankommt.

Als zweite Gruppe werden nun ältere Frauen (upea^ÛTiSeï;)41 genannt. Die erste

von ihnen geforderte Eigenschaft: ist èv K«r«cnry)u.aTi iepc7rp£7t£lç. Karaerry] pa
(meistens «Zustand»)43 meint hier «Haltung» und auch das aus einer Haltung
folgende «Verhalten» (vgl. IgnTrall 3,2). iepo7rp£7rf]ç kann man von Menschen

verwenden, die einem Ritus oder einem sakralen Ort angemessen sind (IK
Priene 65,216; Philo prob. 75). Das liegt hier kaum nahe.44 Weniger, weil es um

41 Vgl. dazu grundlegend Malherbe 2014.

42 Zu antiken Auslegern, die das wie auch TrptcßÜTr]? in Tit 2,2 auf Amtsträger und Amtsträ¬

gerinnen beziehen, vgl. Ramelli 2010: 85h

43 Daher die v.l. èv KaTaarrjpaTi i£po7rpE7teI, die eher dem üblichen Sprachgebrauch entspricht,
und die lat. Version der Vulgata «in habitu saneto».

44 Gegen zum Beispiel Richards 2002: 98, der hier «priestly responsibilities» angedeutet sieht.



In Würde altern 157

Frauen geht, als darum, weil im Titusbrief gar nie von Kult die Rede ist, auch

bei Amtsträgern und Männern im Allgemeinen nicht. Von daher sollte man
die ebenfalls breit belegte Bedeutung «ehrwürdig» annehmen (Plut. mor. 11c;

4Makk 9,25; Philo Abr. 101; decal. 60; leg. all. 3,204; los. ant. 11,329). So ergibt
sich insgesamt das oben angesprochene Idealbild der alten Frau als Matrone, die

darum Respekt verdient, weil ihr ganzer «Habitus», ihre Art, sich zu bewegen,

zu schauen, zu reden und sich zu kleiden, Zurückhaltung und Unterordnung
ausdrückt.

Dass alte Frauen nicht «Verleumder» (SiaßoXoi) sein sollen, fügt sich nahtlos

in das Cliché der neugierigen und tratschenden Alten, verleiht ihm allerdings
im Kontext des Briefes besondere Schärfe. Denn unsoziales Verhalten wird in
Tit 3,3 als Vergangenheit der Christusgläubigen vor dem erziehenden Wirken
der Gnade (Tit 2,11-14) dargestellt und mit einem uneingeschränkt prosozialen

gegenwärtigen Verhalten kontrastiert (Tit 3,2). Wenn also alte Frauen - im
Urteil von Männern! - «tratschen», dann ist das nicht «nur» wie in Komödien
und Satiren eine (angeblich) gender- und alterstypische Schwäche, sondern in der

Perspektive des Briefautors ein ihrem Glauben völlig unangemessenes Verhalten.

Die Forderung py] ofvw txoa/m SeSoukcopévai sollte man nicht als Zugeständnis
verstehen, als ob massvoller Weinkonsum erlaubt oder gar erwünscht sei, sondern

wie vr]<j>à7aoç so, dass Alkoholgenuss weitgehend oder ganz untersagt wird. Bei

Frauen wird - dem antiken Genderklischee entsprechend - so formuliert, dass

sie ihre Selbstkontrolle verloren haben und dem Wein «versklavt» sind. Dadurch

wird das im vorangehenden Abschnitt erwähnte Stereotyp der «trunksüchtigen
Alten» aufgerufen.

Als letzte Verhaltensweise, die Titus älteren Frauen nahelegen soll, wird
KaXoSiSàcncaXoç genannt.45 Im paränetischen Kontext von Tit 2,1-3,8 geht es

nicht um Unterweisung über religiöse Vorstellungen (im Unterschied zu I
Tim 2,1 if.), sondern um moralische Unterweisung. Die Vorstellung, dass solche

Unterweisung genderspezifisch sei, d.h dass nur Frauen Rollenvorbilder für

45 Das sehr seltene Lexem ist hier erstmals belegt und kommt nur in späteren christlichen Texten

vor, die diese Stelle zitieren bzw. kommentieren.



158 Stefan Krauter

Frauen sein können,46 und die Vorstellung, dass Ältere Rollenmodelle fürJüngere

sein sollen (Cic. Cato 8,26; Plut. mor. 79oe-79ia), greifen hier ineinander.

Die Anweisungen in Tit 2,2.f. für alte Männer und alte Frauen lassen sich also

durchaus mit antiken Vorstellungen von Altern und Alter korrelieren. Wie ist es

mit den jungen Frauen und jungen Männern in Tit 2,4-73 als Gegenprobe?

Als Oberbegriff für den Effekt des Rollenvorbilds der älteren Frauen auf die

jüngeren steht ozocjspoviÇeiv. Der Autor kann als erziehende Wirkung der Gnade

auf alle Menschen formulieren, dass sie crcocjjpévwç leben (Tit 2,12). Er geht also

davon aus, dass alle Menschen unabhängig von Geschlecht und Alter zur Tugend

fähig seien und dass Tugend für sie alle.grundsätzlich dieselbe sei. Ausgelebt wird

Tugend jedoch geschlechts- und altersspezifisch.47 Was crw^pwv für junge Frauen

konkret bedeutet wird in Tit 2,4b-5 erläutert: <j>iXavSpoç und ^Aotekvoç zu sein

ist ein weithin verbreitetes Ideal für Frauen und wird häufig mit awcjipoauvr]

verbunden. Hinterbliebene Ehemänner loben ihre verstorbene Ehefrau in
Grabinschriften dafür (IG V,i 956b), öffentliche Ehrungen für einflussreiche

Frauen heben diese Eigenschaften hervor und kombinieren sie mit Liebe zur Polis

(IG XII,3 288; IC IV 303).

Die folgenden Eigenschaften führen das weiter: Ein zentraler Aspekt ist

sexuelle Treue zum Ehemann (àyvy], hier im Sinne von «sexuell rein keusch»),

oÎKOup[-y]ôç+8 bedeutet, wenn es auf Frauen bezogen ist, dass diese sich ihren

Aufgaben im Haushalt widmen. Es ist nicht dasselbe wie oiKO§£<77roTsco (I Tim
3,14), kann aber auch die Leitung des Haushalts umfassen. Dann impliziert es vor
allem, dass die Frauen bei der Führung und Leitung des Haushalts nicht harsch

mit den Sklaven und Sklavinnen umgehen, vnoraao-opévaç rolç iàioiç àvSpàcriv

macht deutlich, dass sich cr&)<{>pocnJvr] als grundlegende Tugend bei Frauen we-

46 Vgl. dazu insbesondere Huizenga Z013.

47 Dieses Modell findet man auch in zeitgleichen Texten stoischer Moralphilosophie (Musonius
Rufus 3; 4:13; 14; Antipater von Tarsos SVF 3, frag. 6z£; Sen. cons. Marc. ié.i). Dezidiert
anders die aristotelische Philosophie, die davon ausgeht, dass unterschiedliche Arten von
Menschen unterschiedliche Tugenden haben (Aristot. pol. izéoa; Xen. oik. 7).

48 Zwar ist oitcoupyotiç die besser bezeugte Lesart, dennoch sollte man davon ausgehen, dass der

korrekte Text oiicoupotiç ist. Ein Lexem oixoup70; als Kompositum von obcoç und èpyàÇopai

wäre nur an dieser einen Stelle belegt (unsicher Soranos 18,z; das Verb oiicoupysco gäbe es nur in
I Clem 1,3). In mehreren Handschriften wird es korrigiert (r1, D'). Alle Zitate bei antiken

Auslegern haben oiKoupoiiç, ebenso alle inhaltlich ähnlichen antiken Texte (vgl. v.a. Philo praem.
139). Der nächsdiegende Schluss ist, dass es ein eigenes Lexem ohcoupyoç nicht gibt, sondern

es sich um einen sehr früh in der Textüberlieferung passierten Schreibfehler oder eine Schreibvariante

handelt.



In Würde altern 159

niger in .W/wbeherrschung als in Beherrscht/?«?, nämlich durch ihre Männer,

äussert.

Der Fokus auf Ehemann (mit einem starken Akzent auf sexueller Treue),

Kinder und Haushalt ist in antiker Sicht durchaus passend für junge Frauen. Es

ist wohl kein Zufall, dass die älteren Frauen hier nicht direkt ermahnt werden,

crcbcjjpwv zu sein.49 Sie sind jenseits der Altersgrenze für Sexualität und Gebären

und haben eine Ermahnung zu ehelicher Treue folglich nicht mehr nötig.50

Am kürzesten ist die Anweisung für junge Männer: Sie sollen crw<}>pcov sein.51

Das ist angesichts des antiken Bildes von jungen Menschen als unbeherrscht und

affektgeleitet (vgl. nur II Tim 2,12) spezifischer und aussagekräftiger, als man
zunächst denken könnte.

Zudem soll Titus ihnen «in jeder Hinsicht ein Vorbild guter Werke sein».

Diese Vorbildrolle des Titus ist auf jeden Fall - wie die der älteren Frauen für
die jungen Frauen in Tit 2,4 - genderspezifisch. Inwiefern ist sie auch altersspezifisch?

Viele moderne Kommentare52 gehen davon aus, Titus sei hier selbst als

junger Mann vorgestellt und insofern Vorbild für seine Altersgenossen.5' Diese

Schlussfolgerung wird oft mit der (scheinbaren) Parallelität von Tit 2,15 und I
Tim 4,12 untermauert. Doch während Timotheus tatsächlich in den beiden

Timotheusbriefen als junger Mann gezeichnet wird,54 ist das bei Titus nicht der

49 Sehr wenige Ausleger (z.B. Calvin 1556: 657) machen einen syntaktischen Einschnitt hinter
Iva (Hi)<j)pcm£co<riv, übersetzen es «damit sie [seil, die alten Frauen] beherrscht sind» und
verstehen ràç véaç cjAàvSpouç tlvai als a.c.i. parallel zu den vorangehenden. Dann würde bei allen

vier Gruppen ein Stichwort vom <7co<j>p-Stamm stehen. Aber <racfipovlijsiv wird nie intransitiv
im Sinne von «beherrscht sein» verwendet, sondern immer transitiv im Sinne von «jemanden

zur Beherrschung bringen».

50 Darum kann auch Titus im Rahmen seiner Lehrtätigkeit mit ihnen direkt verkehren, mit den

jungen Frauen aber nicht; vgl. die Warnung in I Tim 5,2.

51 Es ist zwar möglich uoxJjpovEiv mit 7tspl zu konstruieren, doch das bedeutet «vernünftige An¬

sichten zu etwas haben» (Xen. mem. 1,1,20). Das ist hier kaum gemeint. Darum ist es richtig,
mit den antiken Auslegern und Ubersetzungen sowie der Verseinteilung, aber gegen die

Interpunktion von NA28, die meisten modernen Übersetzungen und Kommentare nepi ravra
zum Folgenden zu nehmen.

52 Soweit ich sehe, jedoch kein antiker Kommentar. Diese heben nur darauf ab, dass er als Mann
Männern ein Vorbild sei. Der früheste Kommentar, den ich gefunden habe, der Titus alsjungen

Mann ansieht, ist Thomas von Aquin [1953]: 316: «Quia aetate iuvenis es, praebe te in

exemplum omnibus bonorum operum.»
53 Zum Beispiel Brox 1989: 295. Eine Ausnahme ist Hasler 1978: 92.

54 I Tim 1,18; II Tim 2,1 wird er auch im Briefcorpus als «Kind» angeredet; I Tim 3,i4f. erweckt
den Eindruck, er habe «Supervision» und Unterweisung durch Paulus nötig; I Tim 4,12 wird



léo Stefan Krauter

Fall. Daher liegt es näher, seine Vorbildrolle wie die der älteren Frauen zu verstehen,

das heisst, er ist zwar wohl kein sehr alter, aber doch ein relativ älterer Mann.
Das würde wiederum sehr gut zu antiken Vorstellungen über das Verhältnis
verschiedener Altersgruppen untereinander passen.55

4. Theologische Reflexion

Der Durchgang durch Tit z,z-7a hat gezeigt, dass man gegen die meisten

deutschsprachigen modernen Kommentare den Text als gender- und altersspezi-

fische Paränese lesen kann. Keineswegs ist die Zuordnung der Anweisungen zu

den Geschlechts- und Altersgruppen zufällig oder enthüllt ihren wahren Sinn

erst, wenn man sie als «antihäretische» Polemik liest. Vielmehr werden gezielt
Verhaltensweisen angesprochen, die nach antikem Verständnis für die jeweilige

Gruppe spezifisch sind.

Das bedeutet selbstverständlich kein Zurück zur vorkritischen Auslegung des

Textes. Diese geht fraglos davon aus, dass alte und junge Männer und Frauen so

sind bzw. so sein sollen, wie in dem Text beschrieben. Demgegenüber wurde hier

der Text eingeordnet in antike Diskurse, die alte und junge Männer und Frauen

so darstellen, ein bestimmtes Verhalten von ihnen als «angemessen» konstruieren

und insbesondere ein Machtgefälle zwischen ihnen legitimieren.56

Die Problematik des Textes, die sich im oben erwähnten spürbaren Unbehagen
der Kommentare des 20. Jahrhunderts gegenüber der traditionellen Auslegung
ausdrückt, kommt damit eher noch schärfer ans Licht: Tit 2 nimmt die antiken

Diskurse über Lebensalter auf, verleiht ihnen apostolische Autorität und

transportiert sie über zahlreiche Auslegungen und Bezugnahmen bis in die Neuzeit.

Dies, aus heutiger westlich liberaler und progressiver, doch wohl auch aus heutiger

sein junges Alter ausdrücklich erwähnt, in den Anweisungen I Tim 5,if. ist es vorausgesetzt;
laut II Tim 1,5 kennt Paulus Mutter und Grossmutter des Timotheus; II Tim 1,11 wird er

aufgefordert «jugendliche Begierden zu fliehen»; das ganze Setting des II Timotheusbriefes lebt

von einer Altersdifferenz zwischen Paulus und Timotheus.

55 Tit z,7b.8 thematisiert die Rolle des Titus als Lehrer. Sie ist mit seinem vorbildhaften Ver¬

halten eng verknüpft (wie auch bei den Leitungspersonen in Tit 1,5-9). Trotzdem liegt ein

Themenwechsel vor; was hier gesagt wird, gilt nicht wie das Vorangehende ebenso für alle

anderen Christusgläubigen, sondern nur für Titus und andere Lehrer.

56 So v.a. die Kritik bei Barclay 2.007. Dem stellt er eine «vision ofa social structure that is Spirit-
led and age-blind» (Barclay 1007; Z41) in den authentischen Paulusbriefen gegenüber.



In Würde altern 161

konservativer Perspektive geurteilt, mit negativen Folgen für das Verhältnis der

Geschlechter und der Altersgruppen.
Kann man dennoch den Text nicht nur historisch distanzierend erklären,

sondern ihn auch theologisch aktualisierend verstehen?" Sein Zentrum bildet

die mit den Lexemen des croJcf>p-S tarn mes sprachlich erfasste Thematik der

«Selbstbeherrschung», d.h. hinsichtlich des Alterungsprozesses konkret die

Frage, wie Menschen mit dem Nachlassen körperlicher Fähigkeiten umgehen
können und sollen. Dabei ist aus heutiger Perspektive sicherlich kritisch zu
sehen, dass «Selbstbeherrschung» im Alter mit dem Recht auf FFerrschaft über

andere, zur Selbstbeherrschung nicht oder weniger fähig geltende Personen

verknüpft wird. Freilich stellt der Titusbrief insgesamt crwcjjpoo-üvv] als

erziehende Wirkung der Gnade Gottes dar (Tit 2,12), d.h. letztlich gerade nicht als

«Se/Atbeherrschung». So sehr der Text an antiken Gender- und Altersideologien

partizipiert, die Machtasymmetrien legitimieren, an dieser Stelle setzt er
immerhin einen Kontrapunkt. Das gilt wohl auch im Vergleich zu vielen heutigen

Vorstellungen von gelungenem, verstanden als: se/ferbestimmtem, Altern.

Wohlgemerkt: Er propagiert (zumindest für Männer) nicht fremdbestimmtes,

ohnmächtiges Altern. Doch in durchaus interessantem Gegenüber zu heutigen
Lebensmodellen wird «Selbstbeherrschung» im Alter nicht so verstanden, dass

das Nachlassen der körperlichen Fähigkeiten aufgehalten oder kompensiert
wird, sondern dass es aktiv angenommen wird. Schlicht gesagt: «Jung bleiben

im Alter» ist kein positives Ziel, vielmehr «in Würde altern». So wenig sich das

einfach in heutige Kontexte übertragen lässt, es wäre schade, die Altersspezifität
der Aussagen des Textes nicht wahrzunehmen und ihn dadurch als Anstoss für

heutige theologische Reflexion über das Alter zu verlieren.

57 Vgl. zu aktueller theologisch-ethischer Reflexion über das Altern Coors 1020.



Stefan Krauter

Bibliographie

Alkuin, [1863], Tractatus Albini Magistri
super très S. Pauli ad Titum, ad Philemonem et
ad Hebraeos epistolas. PL 100,1009-1016.

Barclay, 1007. There is Neither Old
Nor Young? Early Christianity and Ancient
Ideologies ofAge. NTS 53,125-141.

Bauer, W. et al„ '1000. A Greek-English Lexicon

of the New Testament and Other Early
Christian Literature. Chicago.

Birkenstock, E., 2008. Angst vor dem Altern?
Zwischen Schicksal und Verantwortung.
Freiburg i. Br.

Bjelland Kartzow, M., 2009. Gossip and Gender.

Othering of Speech in the Pastoral

Epistles. BZNW164. Berlin/Boston.
Brox, N., '1989. Die Pastoralbriefe. 1

Timotheus, 2 Timotheus, Titus. RNT 7.2.

Regensburg.

Bullinger, H., [2015]. Kommentare zu den neu-
testamentlichen Briefen i-2lhess - i-2Tim

- Tit - Phlm. Hg. v. L. Baschera/C. Moser.

Heinrich Bullinger Werke, Dritte Abteilung:

Theologische Schriften 8. Zürich.
Calvin, J„ 1556. In omnes Pauli apostoli Epistolas

atque etiam in Epistolam ad Hebraeos

item in Canonicas Petri, Johannis, Jacobi, et

Judae, quae etiam catholicae vocantur. Genf.

Cancik, H., 1008. Reinheit und Enthaltsamkeit

in der römischen Philosophie und
Religion. H. Cancik, Römische Religion im
Kontext. Kulturelle Bedingungen religiöser
Diskurse. Tübingen, 309-317.

Cokayne, K. 2003. Experiencing Old Age in
Ancient Rome. London/New York.

Coors, M., 2020. Altern und Lebenszeit.

Phänomenologische und theologische Studien

zu Anthropologie und Ethik des Alterns.
HUTh 78. Tübingen.

d Arms.J.H., 1995. Heavy Drinking and
Drunkenness in the Roman World. Four Questions

for Historians. O. Murray/M. Tecujan,
In vino Veritas. London, 304-317.

Dibelius, M./Conzelmann, H., ^1966. Die Pas-

toralbriefe. HNT 13. Tübingen.
Fuhrer, T., 2009. Alter und Sexualität. Die

Stimme der alternden Frau in der horazi-

schen Lyrik. D. Elm, Alterstopoi. Das Wissen

von den Lebensaltern in Literatur, Kunst
und Theologie. Berlin, 49-69.

Gnilka, C., 1983. Art. Greisenalter. RAC 12,

995-1094.
Hasler, V., 1978. Die Briefe an Timotheus und

Titus (Pastoralbriefe). ZBK.NT 12. Zürich.

Hieronymus, [1845]. S. Eusebii Hieronymi
Stridonensis presbyteri commentariorum
in epistolam ad Titum liber unus. PL 26,

589-632.
Holtzmann, J„ 1880. Die Pastoralbriefe

kritisch und exegetisch behandelt. Leipzig.

Huizenga, A.B., 2013. Moral Education for
Women in the Pastoral and Pythagorean
Letters. Philosophers of the Household.

NT.S 147. Leiden/Boston.
Hutson, C.R., 2019. First and Second Timothy

and Titus. Paideia. Grand Rapids.

Janßen, M., 2019. Corpus pastorale catholi-

cum. Studien zu Komposition und Intention

der Pastoralbriefe. Habil. Göttingen.
Johannes Chrysostomus, [1862]. Sancti patris

nostri Joannis chrysostomi, archiepiscopi

Constantinopolitani, in epistolam ad Titum
commentarius. PG 62, 663-700.

Kleinschmidt, F., 2011. «Einer Frau Mann»/«ei-

nes Mannes Frau». Gemeinderegeln der
Pastoralbriefe im Lichte religionsgeschichtlicher

Forschung. M. Janßen, Frühes

Christentum und Religionsgeschichtliche
Schule. NTOA 95. Göttingen, 110-123.



In Wurde altern 163

Kobel, E„ 2021. Paulus TrpecrßtiTV];. Der alternde

Paulus im Kontext antiker Altersdiskurse.

M. Cramer/P. Wiek, Alter und Altern
in der Bibel. Exegetische Perspektiven auf
Altersdiskurse im Alten und Neuen Testament.

Stuttgart, 153-175.

Kötting, B., 1957. Art. Digamos. RAC 3,

ioié-1024.
Krauter, S., 2021. Genderrollen in den

Pastoralbriefen. Ein Experiment mit verschiedenen

Lesestrategien. ThLZ 146, 375-388.

LaFosse, M.T., 2017. Age Hierarchy and
Social Networks among Urban Women in
the Roman East. S.R. Huebner/G. Nathan,
Mediterranean Families in Antiquity.
Households, Extended Families, and Domestic

Space. Chicester, 204-220.
Lewy, H., 1929. Sobria ebrietas. Untersuchungen

zur Geschichte der antiken Mystik.
Giessen.

Lightman, M./Zeisel, W„ 1977. Univira. An
Example of Continuity and Change in
Roman Society. Church History 46,19-32.

Malherbe, A., 2014. Medical Imagery in the

Pastoral Epistles. A. Malherbe, Light from
the Gentiles. Hellenistic Philosophy and

Early Christianity. NT.S 150. Leiden/Boston,

117-134.
Marshall, H.I., 1999. The Pastoral Epistles.

ICC. Edinburgh.
Mattia, M. di, 199 6. Art. Alter. DNP1,556-559.
Mayerhofer, M., 2021. Die lateinischen patris-

tischen und mittelalterlichen Epheserkom-

mentare. Untersuchungen zu ihrer Exegese

und Ekklesiologie. Beiträge zur Geschichte

der Philosophie und Theologie des Mittelalters,

Neue Folge 91. Münster.

Merz, A„ 2004. Die fiktive Selbstauslegung
des Paulus. Intertextuelle Studien zur
Intention und Rezeption der Pastoralbriefe.

NTOA 52. Göttingen/Fribourg.
Musso, 0„ 1968. Anus ebria. Atene e Roma,

29-31.
Oberlinner, L., 1996. Der Titusbrief. HThK.

NT. Freiburg.

Oeri, H.G., 1948. Der Typ der komischen

Alten in der griechischen Komödie, seine

Nachwirkungen und seine Herkunft. Basel.

Pellikan, K., 1539. In omnes apostolicas epis-
tolas, Pauli, Petri, Iacobi, Ioannis et Iudae

D. Chuonradi Pellicani Tigurinae ecclesiae

ministri commentarii. Zürich. Zentralbibliothek

Zürich Shelf Mark: III B 14 | G.

Ramelli, I.L.E., 2010. Theosebia: A Presbyter
of the Catholic Church. Journal ofFeminist
Studies in Religion 26, 79-102.

Richards, W.A., 2002. Difference and Distance

in Post-Pauline Christianity. An Epistolary

Analysis of the Pastorals. Studies in Biblical

Literature 44. New York.

Rosivach, V., 1994. Anus: Some Older Women

in Latin Literature. The Classical World 88,

107-117.
Schulze, C„ 2002. Art. Alkoholkonsum. DNP

12/2, 889-892.
Smit, P.-B., 2019. Supermen and Sissies. Masculinities

in Titus and 1 Timothy. Journal for
the Study ofPaul and His Letters 9, 62-79.

Spicq, C., *1969. Saint Paul: Les Épîtres Pastorales.

Paris.

Thomas von Aquin, [si953]. Super epistolas
S. Pauli lectura. Hg. v. R. Cai. Turin/Rom.

Treusch, U„ 2023. Spätmittelalterliche
Paulus-Auslegung als Kontext und Verstehens-

horizont reformatorischer Paulus-Exegese.

S. Krauter/M. Nägele, Reformatorische

Paulusauslegungen. HBE 5. Tübingen,

11-30.

Wagener, U„ 1994. Die Ordnung des «Hauses

Gottes». Der Ort von Frauen in der

Ekklesiologie und Ethik der Pastoralbriefe.

WUNTII/65. Tübingen.
Weidemann, H.-U., 2013. Engelsgleiche,

Abstinente - und ein moderater Weintrinker.
Asketische Sinnproduktion als literarische
Technik im Lukasevangelium und im 1.

Timotheusbrief. H.-U. Weidemann, Asceticism

and Exegesis in Early Christianity. The

Reception of New Testament Texts in
Ancient Ascetic Discourses. NTOA 101.

Göttingen, 21-68.



164 Stefan Krauter

- 1014. Selbstbeherrschte Hausherren.

Beobachtungen zur rhetorischen Funktion des

Maskulinitätsideals in den Pastoralbriefen.

R. Hoppe/M. Reichardt, Lukas - Paulus -
Pastoralbriefe. SBS 130. Stuttgart, 271-301.

- 1016. Die Pastoralbriefe. ThR 8i, 353-403.
Weiser, A., 1989. Titus 2 als Gemeindeparä-

nese. H. Merklein, Neues Testament und
Ethik. Freiburg, 397-414.

Winter, B.W., 2003. Roman Wives, Roman
Widows. The Appearance of New Women

and the Pauline Communities. Grand

Rapids/Cambridge.

Woyke, J., 2000. Die neutestamentlichen
Haustafeln. Ein kritischer und konstruktiver

Forschungsüberblick. SBS 184. Stuttgart.
Yarbrough, R.W., 2018. The Letters to Timothy

and Titus. The Pillar New Testament

Commentary. Grand Rapids/London.
Zamfir, K., 2013. Men and Women in the

Household of God. A Contextual Approach to
Roles and Ministries in the Pastoral Epistles.
NTOA/StUNT 103. Göttingen.



In Würde altern 165

Abstracts

In Tit 2,2-7a wird moralische Unterweisung nach Geschlecht und Alter spezifiziert
dargeboten. Die massgeblichen Kommentare des 20. Jahrhunderts halten die Zuteilung der

einzelnen paränetischen Inhalte aufdie Gruppen für mehr oder weniger zufällig. Sie werden

entweder als traditionell oder als antihäretisch bzw. antiasketisch motiviert erklärt.

Ausgehend von auslegungsgeschichtlichen Beobachtungen versucht dieser Beitrag, Tit
2,2-7a in antike Diskurse zum Thema Alter einzuordnen, und reflektiert, welche Auswirkungen

eine solche Einordnung für die heutige theologische Relevanz des Textes hat.

In Titus 2:2-7a, moral instruction is presented specified according to gender and age. The

authoritative commentaries of the 20th century consider the allocation of the individual

paraenetic contents to the groups to be more or less random. They are explained either as

traditional or as motivated by anti-heretic or anti-ascetic motives. Based on observations

from the history of interpretation, this paper attempts to place Titus 2:2-7a in ancient
discourses on the subject ofage and reflects on the implications ofsuch a classification for
the theological relevance of the text today.

Stefan Krauter, Zurich


	In Würde altern : Tit 2 und antike Vorstellungen vom Alter

